

Подготовлено для онлайн библиотеки Киевской Духовной Академии и Семинарии http://Lib.kdais.kiev.ua

УКРАИНСКАЯ ПРАВОСЛАВНАЯ ЦЕРКОВЬ КИЕВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ

## Митрофан Муретов

# Древне-еврейские молитвы под именем апостола Петра

© Сканирование и создание электронного варианта: Библиотека Киевской Духовной Академии (www.lib.kdais.kiev.ua)



Киев 2012

Lorgo weevon

## **ДРЕВНЕ-ЕВРЕЙСКІЯ МОЛИТВЫ**

подъ именемъ

# АПОСТОЛА ПЕТРА

съ приложениями:

о литературныхъ особенностяхъ твореній Ап. Петра

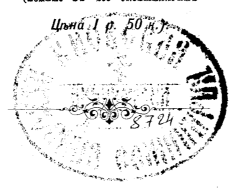
И

О значенім термина " $KA\ThetaOAIK\acute{O}\Sigma$ ".

#### Митрофана Муретова

Профессора Московской Духовной Академіи

(MRNAHO BB 200 BKSEMNIRPAXB



СВЯТО-ТРОИЦКАЯ СЕРГІЕВА ЛАВРА собственная типографія. 1905.

### Содержаніе.

|                                                      | Стр.               |
|------------------------------------------------------|--------------------|
| Предварительныя замічанія                            | 1-6.               |
| Іудейскія свид'ьтельства о литературной дізтельности |                    |
| Ап. Петра                                            | 7-20.              |
| Средства къ научной провъркъ этихъ свидътельствъ .   | 21—28.             |
| Значеніе термина "καθολικός"                         | 2857.              |
| Русскій переводъ молитвъ съ параллелями изъ Ветхаго  |                    |
| Завъта и примъчаніями.                               | 58-78.             |
| Сужденіе о молитвахъ                                 | <b>78—83</b> .     |
| Прибавленія и поправки.                              | 83—84.             |
| Приложеніе 1-е: еврейскій текстъ молитвъ съ парал-   |                    |
| лельнымъ русскимъ переводомъ                         | 85 <del></del> 98. |
| Приложение 2-е: проба переложения еврейскаго текста  |                    |
| на греческій языкъ                                   | 99—100.            |
| Приложеніе 3-е: особенности твореній Ан. Петра съ    |                    |
| литературной стороны                                 | 101—112.           |
| Приложеніе 4-е: къ матеріалу для исторіи термина     |                    |
| и пополненія къ этому приложенію                     | 113-169.           |

### Древне-еврейскія молитвы съ именемъ Ап. Петра.

Какъ по общему характеру и строю, такъ и по отдъльнымъ частямъ и разнымъ родамъ молитвъ и пъснопъній, сходство синагогально-іудейскаго богослуженія съ древнехристіанскимъ такъ велико, что даетъ возможность предполагать общую ихъ первооснову и родственную между ними связь.

Іудейское литургическое преданіе даже усвояеть Симону или Симеону Кифъ или бен-Кифъ, т. е. Апостолу Петру, какъ "главт пъвцовъ" синагогальныхъ и "величайшему мудрецу", составленіе цълаго, весьма обширнаго и очень сложнаго чина богослуженія на одинъ изъ трехъ "великихъ" праздниковъ, именно-на "День очищенія",-и множество твореній разныхъ родовъ синагогальной поэзіи. Кромъ этого общаго указанія, древне-синагогальное рукописное преданіе знаеть съ именемъ Ап. Петра три древнъйшія и наипрекраснъйшія, а два изъ нихъ и самыя употребительныя, поэтическія произведенія, по своимъ начальнымъ словамъ называющіяся: а) Нишмат кол хай—Душа всего живаго, б) Агава равва—Великою любовью и в) Эттен тегилла леэл— Воздамъ хвалу Богу. Въ пяти строфахъ первой молитвы, въ ихъ начальныхъ буквахъ, сохранился акростихъ и имени ея творца: "C(u)меон" или, если одну строфу признать вставкою, "C(u)мон".

Что это? Простой курьезъ, нарочно придуманный средневъковыми жидами, а быть можетъ и безвинно возникшій изъ смъшенія одноименныхъ лицъ? Или же мы имъемъ здъсь остатокъ подлиннаго и апостольскому въку современ-

наго преданія іудейской синагоги и, хотя и слабый и неясный, слѣдъ изначальной первосвязи христіанства съ іудействомъ?

До прямого отвъта на этотъ вопросъ есть надобность въ предсловіи о самой возможности такого вопроса и его ръшенія въ православно-богословской наукъ.

Четыре каноническія Евангелія уже самымъ различіемъ своего содержанія и своихъ писателей даютъ видіть, что въ нихъ изложена не вся евангельская исторія во всемъ ея безграничномъ объемъ. Послъдній Евангелисть Іоаннъ Богословъ прямо заявляетъ, что "есть и другое многое, что совершилъ Іисусъ (что не написано въ книгъ сей), о чемъ если бы писать подробно, и самому думаю міру не вм'ьстить писанныхъ книгъ" (Іоан. 21, 25 ср. 20, 30). И дъйствительно, ьъ книгъ Дъяній Апостоловъ Ап. Павелъ приводить изреченіе Господа, не содержащееся въ нашихъ каноническихъ евангеліяхъ: "во всемъ показалъ я вамъ, что, такъ трудясь, должно поддерживать немощныхъ и памятовать слова Господа Іисуса, потому что Самъ Онъ сказалъ: "блаженнъе давать нежели принимать" (Дъян. 20, 35). Не говоримъ о многочисленныхъ такъ называемыхъ аграфахъ, изреченіяхъ Господа, въ нашихъ каноническихъ евангеліяхъ не имъющихся, но приводимыхъ древне-христіанскими писателями, коихъ подлинность требуетъ особаго изслъдованія.

У Ап. Павла въ видъ цитатъ изъ Священнаго Писанія приводятся такія изреченія, кои, по мнѣнію многихъ, взяты не изъ теперешняго библейскаго текста, каковы: 1 Кор. 9, 10: "ради насъ написано, что "долженъ съ надеждою пашущій пажать и молотящій—съ надеждою получить (ожидаемое)",— 1 Тим. 5, 18: "говоритъ Писаніе: "волу молотящему не затраждай рта" (Второз. 25, 4),—и: "достоинъ (заслуживаетъ) работникъ цины своей" (но ср. Мате. 10, 10),—также цитатъ въ 1 Кор. 2, 9, приведенный съ словами: "какъ написано", по нѣкоторымъ не соотвътствуетъ Иса. 64, 4.

Потомъ. Извъстно, что еврейскій подлинникъ Матееева евангелія, оставшійся внъ церковнаго канона, хранился долгое время,—хотя и съ неизбъжными измъненіями, дополненіями и искаженіями,—у древне-христіанскихъ еретиковъ—назареевъ и евіонеевъ. Точно также евангеліе Луки въ со-

пращенномъ и искаженномъ видъ и многія посланія Ап. Павла съ такими же искаженіями имълись у Маркіона и ого послъдователей, какъ поступали и другіе еретики съ пругими писаніями (ср. 2 П. 3, 16). И наоборотъ, нъкоторыя покрифы считались за подлинныя писанія церковными писателями, какъ напр. третье посланіе Ап. Павла къ Кориноянамъ, истолкованное св. Ефремомъ Сиринымъ, какъ подлинное Павлово писаніе, рядомъ съ двумя первыми, слъд. оно признавалось за каноническое писаніе въ нъкоторыхъ древнесирскихъ церквахъ, какъ до новъйшихъ временъ входило оно и въ изданія Армянской Библіи.

Далъе. Всъ древне-православныя церкви въ своемъ боголуженіи—молитвахъ, пъснопъніяхъ, синаксаряхъ, акаеистахъ—и въ житіяхъ святыхъ допускаютъ заимствованія изъ неканоническаго письменнаго и устнаго преданія, напр. изъ Лервоевангелія Іакова и др. Доказательствомъ могутъ слукить многочисленныя, усвоенныя Церковью, сказанія изъ кизни Пресвятой Дъвы, Апостоловъ и Учениковъ Апостольскихъ,—даже о Христъ (Нерукотворенный Образъ). Но такъ какъ Церковь усвоила не всъ безъ разбора сказанія, то это цаетъ видъть, что она разсуждала о нихъ и изслъдовала ихъ, руководствуясь своимъ соборнымъ разумомъ, живущимъ въ ней умомъ Христовымъ (1 Кор. 2, 16) и Духомъ Святымъ.

Наконецъ. Православная Церковь усвоила не мало преданій и отъ древне-іудейской синагоги, какъ напр. о жизни св. пророковъ ветхозавътныхъ.

Такой отсюда выводъ. Православно-христіанское въросовнаніе даетъ теологической наукѣ полномочіе—какъ вообще въ древнихъ памятникахъ историческихъ, такъ и въ частности въ древне-іудейскихъ преданіяхъ искать слѣдовъ подминной дѣйствительности и исторической достовѣрности (вспомнимъ Іосифа Флавія). Таковы ли они на самомъ дѣлѣ, это—другой вопросъ, на который должна отвъчать православная наука. Но прямо и безъ дальнѣйшихъ изслѣдованій отвергать ихъ подлинность и достовѣрность только потому, что они сохранились въ внѣхристіанскихъ или внѣправославныхъ областяхъ, было бы отрицаніемъ здравыхъ началъ науки вообще и противорѣчило бы православно-церковной практикѣ въ частности. (Замѣтимъ между прочимъ,

что не слъдуеть здъсь смъшивать подлинность съ каноничностью: Ап. Павелъ, когда онъ былъ еще Савломъ и жестокимъ гонителемъ Церкви Божіей, могъ составить какіялибо литературныя творенія въ антихристіанскомъ духѣ, кои были бы конечно подлинными Павловыми, но отнюдь не каноническими или богодужновенными,—что можно говорить и объ Ап. Петръ, Андреъ, какъ и вообще о каждомъ новозавътномъ писателъ).

Итакъ, съ отвлеченной точки зрвнія и чисто теоретической, считая возможными для научнаго изследованія вопросы о подлинности—неподлинности такихъ литературныхъ произведеній, кои выдаются за творенія богодухновенныхъ в священныхъ лицъ новозаветныхъ,—мы должны указать средства или пріемы для решенія такихъ вопросовъ.

Въ теченіи стольтій и въ громадъ изслъдованій христіанская наука не выработала, и не могла, никакихъ другихъ средствъ, кромъ слъдующихъ двухъ: объективнаго—преданія сначала устнаго, а потомъ записаннаго,—и субъективнаго—впры въ достовърность или недостовърность преданія. Если въ этой громадъ накопленнаго доселъ литтературногеологическаго матеріала откинуть все временное, частное, тичное, народное или школьное, т. е. разговоры одного или однихъ ученыхъ съ другимъ или другими,—и выдълить одну только общенаучную и общечеловъческую сущность дъла, то остатокъ получится весьма маленькій, сводящійся именно только къ преданію и вперть въ его достовърность-недостовърность.

Беремъ четвероевангеліе. Имена евангелистовъ, какъ объ этомъ свидътельствують и Тертулліанъ съ Златоустомъ, не говоря уже о самомъ характеръ евангельскихъ надписей, не принадлежатъ самимъ священнымъ писателямъ, но взяты изъ преданія и поставлены надъ каждымъ евангеліемъ послъ уже его написанія. Это—преданіе.

Но одни ученые теологи, руководясь авторитетомъ Церкви, принимають это преданіе и изыскивають многочисленныя и разнообразныя доказательства какъ подлинности такъ и достовърности евангелій. Другіе не признають этого преданія и также изыскивають всякіе способы для отрицанія подлинности и достовърности четвероевангелія. Но если

выдти изъ области школьныхъ разсужденій, попристальнъе взглянуть на дъло издали, въ перспективъ, — нетрудно будеть замытить субъективный характерь ихъ, т. е. везды просвъчивающую изъ-за нихъ втру въ достовърность-недостовърность преданія. Думаемъ, что ни истый христіанинъ ни настоящій антихристь никогда не являлись вследствіе одной только теологической полемики, искусныхъ опроверженій, остроумныхъ и школьныхъ доказательствъ. Подъ истинными убъжденіями христіанства и антихристіанства должны лежать сокровеннъйшія глубины нравственной природы, предрасполагающія въ ту или другую сторону, причемъ точка безразличія или индифферентизмъ (люди ни то ни сё, ни теплые ни холодные) опредъляется отсутствіемъ нравственныхъ мотивовъ въ объ стороны. Научношкольныя средства и литературная борьба здёсь имёють уже вторичное, не порождающее, а возращающее значение. Сердце — почва, въра-зерно, наука-разработка почвы и уходъ за растеніемъ. Этимъ объясняется то, на первый взглядъ странное, явленіе, что какъ въра такъ и невъріе (или, точнье, отрицательная въра) досель, въ течени девятнадцати въковъ, въ огромной литературъ и у многихъ народовъ пребываютъ въ своемъ неизмънномъ видъ, не выработавъ ни одного, болъе или менъе важнаго, пріема научнаго сравнительно съ тъмъ, что мы находимъ уже на самой заръ христіанства, у его первоапологетовъ и первоотрицателей (Густинъ и Трифонъ, Оригенъ и Цельсъ, Евсевій др.),

Освободивъ такимъ образомъ существо науки, посвященной евангеліямъ, отъ громаднаго балласта личностей и ихъ между собою разговоровъ, имъющихъ лигъ преходящій характеръ,—получимъ подлинное содержаніе въ маломъ и простомъ объемъ вышеприведенной формулы: датъ преданія и въры въ ихъ достовърность—недостовърность.

Такъ обстоить дъло и съ Дъяніями Апостоловъ, Апокалипсисомъ и всъми Посланіями апостольскими, даже съ позднъйшими писаніями Мужей Апостольскихъ.

Такъ это въ частности и съ усвояемыми Церковью Ап. Петру двумя посланіями и содержащимися въ Дъяніяхъ нъсколькими ръчами его. Но кромъ этихъ, у древнихъ христіанъ обращались съ именемъ Ап. Петра и другія произведенія: евангеліе, литургія, апокалипсисъ, проповъдь, дъя-

нія, много рѣчей въ памятникахъ древне-христіанской письменности—апокрифическихъ актахъ, клементинахъ др. Въ канонъ богодухновенныхъ новозавѣтныхъ писаній Церковь приняла только посланія и рѣчи Апостола въ Дѣяніяхъ. Основаніемъ для этого служили: общесоборное преданіе и вѣросознаніе Церкви, подъ руководствомъ живущаго въ ней Святаго Духа. Это значитъ: въ нихъ только Церковь нашла вѣрное, подлинному Ап. Петру принадлежащее и Духомъ Святымъ обвѣянное выраженіе Христовой истины и христіанскаго идеала, чего она не усмотрѣла въ другихъ твореніяхъ съ именемъ Ап. Петра, какъ и другихъ Апостоловъ (Первоевангеліе Іакова, апокрифическія евангелія другихъ апостоловъ, апокалипсисы, дѣянія, посланія къ Коринеянамъ 3-е, къ Лаодикійцамъ и др.).

Отвлеченно и теоретически въдь ничто не препятствуеть предполагать, что апостолы и ихъ ученики написали не одно только признанное Церковью за книги Священнаго Писанія Новаго Завъта. Могли произноситься и другія ръчи и слова (припомнимъ преданія, собранныя Св. Папіемъ епископомъ Іеропольскимъ, о томъ, что говорили Петръ, Андрей, Өома, Матеей, Іоаннъ, Аристіонъ, пресвитеръ Іоаннъ и другіе ученики Господа), какъ и писаться разныя частныя письма, кои Святой Духъ Церкви не внесъ въ свой богодухновенный канонъ Новаго Завъта, не говоримъ уже о возможныхъ дохристіанскихъ и даже противохристіанскихъ твореніяхъ новозавътныхъ писателей.

Но для христіанской науки туть возникаеть задача— искать субъективно убъдительныхъ для върующаго христіанина доказательствъ правоты соборно-церковнаго въросознанія въ томъ, что каноническія произведенія, извъстныя съ именемъ Ап. Петра, суть подлинныя и богодухновенныя творенія Апостола, тогда какъ другія, когда и гдѣ бы ни усвояемыя ему—или подложны, или искажены, въ обоихъ случаяхъ небогодухновенны.

Вся вышеизложенная рѣчь наша клонится къ разъясненю мысли, что въ литературно-исторической критикѣ и въ изслѣдованіи вопросовъ о подлинности и достовѣрности извѣстныхъ съ именемъ того или другого писателя произведеній отъ теологической науки, точнѣе дисциплины, нельзя требовать болѣе того, что она даетъ и можетъ. Экперименту,

математической провъркъ, самовидству и вообще опыту мъста здъсь нътъ. Напротивъ, тутъ все строится на объективномъ преданіи, субъективномъ къ нему (положительномъ или отрицательномъ) отношеніи и соотвътствующемъ этому отношенію изысканію доказательствъ во внутренней сторонъ или содержаніи памятника.

Не касаясь въ настоящій разъ другихъ многихъ внѣканоническихъ твореній съ именемъ Ап. Петра, сосредоточиваемъ вопросъ на однихъ только вышеуказанныхъ трехъ твореніяхъ синагогально-богослужебной поэзіи, древне-іудейскимъ литургическимъ преданіемъ усвояемыхъ Симону Кифѣ или Апостолу Петру.

Соотвътственно сказанному, надо, во 1-хъ, разсмотръть іудейское преданіе о творцъ этихъ произведеній (объективное или внъшнее основаніе) и, во 2-хъ, опредълить въ нихъ литературные признаки ихъ автора, соотвътствующіе или несоотвътствующіе литературному характеру подлинныхъ, по признанію Церкви, писаній Апостола Петра (субъективное или внутреннее основаніе).

Прежде всего имъются общія нзвъстія объ участіи Симона Кифы въ составленіи синагогальнаго Махзора (чины праздничныхъ іудейскихъ богослуженій). Zunz 1) приводить такія слова Раши (12 ст.) къ трактату Aboda, а: "Римскіе христіане писаніе и языкъ получили отъ другаго народа, иностранцы написали имъ ихнія книги, именно Іоаннъ, Павелъ, Петръ, кои были іудеями. Они ввели у нихъ латинское священство съ тою именно цѣлью, чтобы отдѣлить ихъ отъ Израиля 2). Не потому, чтобы они отрицали Тору (законъ Моисеевъ), но для блага притъснявшихся учениками Іисуса Іудеевъ они вступили съ ними въ соглашеніе 3) и дали имъ заповъди, какъ извъщается (о семъ) въ разсказахъ объ Іисусъ" 4).

<sup>1)</sup> Literaturgeschichte der synagogalen Poesie, v. Dr. Zunz,—Berlin, 1865: S. 5.

<sup>2)</sup> Для охраненія чистоты Израиля.

<sup>3)</sup> Т. е. лицемърно, для отвода глазъ.

<sup>4)</sup> Разумъется Іудейская Жизнь Іисуса, о коей ръчь сейчасъ.

Въ "Книгъ Праведниковъ" 1), гдъ Симонъ Кифа-Петръ называется "праведникомъ-хасид" (іудейскимъ), коего заповъдямъ слъдуютъ заблуждающіеся христіане, указывается на ту же легенду въ объяснение перемъны его имени изъ "Кифа" въ "Петръ": "когда Іудей дозволяетъ крестить себя 2), ему надо давать уничижительное прозваніе, напримъръ вмъсто Авраамъ говорять Аврамъ,—даже если бы онг былг праведникомъ (хасид), но коему другіе слъдують въ заблужденіи, напримъръ Шимеону Ке(и)фѣ (שמעון ביפה) должно дать имя должно дать имя дес—Петер-Хамор". Имѣемъ здѣсь несомнѣнное указаніе на греческое имя Апостола посредствомъ остроумнаго сближенія греческаго Hέ $ext{έ} ext{τροc}$  или Hέ $ext{є} ext{є} ext{с} ext{ь}$  еврейскимъ חמם – петер, причемъ изъ собственнаго имени Петръ получается нарицательное библейское: "петер-хамор — первенецъ осла" (Исх. 13, 13; 34, 20). Подобное же названіе дается Петру въ одномъ древне-іудейскомъ рукописномъ Махзоръ (12 ст.), гдв рвчь идеть о первой молитвв Нишмат: навал Шимеон Петер хамор — обманщикъ (или лицемърный въроотступникъ, обманно принявшій христіанство) Симеонъ Петръ Осель (т. е. первенець осла) 3). Болће подробное объ этомъ сообщение Zunz приводить въ сокращении изъ одной редакціи Іудейской "Жизни Іисуса", что "Симонъ Кифа или Петръ, для спасенія Израиля, принялъ на себя роль апостола, но въ течении шести лътъ, проведенныхъ имъ въ Римъ, въ заключени въ башнъ, онъ составиль очень много nוושים) אוושים ברףפין.  $\pi$ סנוֹןטניג אווא  $\pi$ סנוֹן $\mu$ מדמ: Такъ называются синагогальныя поэтическія произведенія) и разослаль ихь по встмь iyдейскимь общинамь 4).

Интересъ дъла побуждаетъ насъ сполна привести здъсь изданный Крауссомъ въ подлинникахъ и переводъ текстъ всъхъ, доселъ извъстныхъ, редакцій этой легенды въ іудейской "Жизни Інсуса"—"Тольдот или Мааса Іешуа".

Представивъ Несторія защитникомъ іудейства противъ Павла и описавъ жестокости христіанъ противъ іудеевъ

<sup>1)</sup> מפר ההסודים (Cepep-ra-xacudum), Berlin 1891, § 191. p. 74 bb Das Leben Jesu nach Iüdischen Quellen, herausgegeben und erläutert von Dr. Samuel Krauss,—Berlin, 1902, S. 296 flg. cp. Zunz ib. S. 5, Anm. 3 и 4.

<sup>2)</sup> Разумъется лицемърно.

<sup>3)</sup> Machzor Vitry § 66 y Krauss'a, 227 cp. 297.

<sup>4)</sup> Zunz ib. Anm. 4.

(обычное легендарное смѣшеніе именъ, мѣста и времени), легенда, по одной редакціи, продолжаетъ:

"Главою Синедріона быль Шимеон Кефа,—но почему назывался онъ Кефа?-потому, что стоялъ на камиъ, на коемъ Іезекіиль пророчествоваль при рікі Кеварь (русс: Ховарь— Іезек. 1, 3 др.) и на томъ камнъ былъ слышенъ бат-кол (небесный гласъ, откровеніе) съ небесъ Шимеону,-когда назареи-христіане услыхали, что Шимеонъ Кефа-одинъ изъ тъхъ, кои слышатъ бат-колъ, и что онъ обладаетъ превеликою мудростію, то они стали завидовать израильтянамъ, что такой великій мужъ находится въ Израиль.... (тексть испорченъ) Богъ внушилъ Шимеону Кефъ идти въ Герусалимъ.... на праздникъ Кущей. И собрались всъ епископы и великій старецъ (папа или патріархъ) христіанъ, кои пришли къ Шимеону Кефъ на Елеонскую гору въ великій день (т. е. 7-й) праздника и когда увидъли его мудрость, всъ согласились они, что такого, какъ онъ, въ Израилъ нъть.... (текстъ отсутствуетъ) обратить его въ христіанскую въру. И принуждали его, говоря: если ты не будешь исповъдывать нашей въры, мы умертвимъ тебя и ни одного израильтянина не останется, кто бы вощель въ храмъ. Когда израильтяне это узнали, взмолились къ нему такъ: согласись съ ними, поступи по своей мудрости, чтобы на тебъ не было гръха и вины (изъ-за насъ). Поэтому онъ, когда увидалъ столь жестокую опасность для Израиля, обратился къ христіанамъ и сказалъ имъ: подъ такимъ условіемъ обращаюсь я въ ващу въру, чтобы ни одного іудея вы не умертвили и позволили (свободный) доступъ къ храму. Патріархъ и христіане согласились на эти его слова и на всв эти условія его. Онъ сдълалъ съ ними (еще одно) условіе, чтобы они построили ему высокую башню, въ которую онъ войдеть,что онъ не будетъ ъсть мяса и ничего другаго 1), а только хльбъ и воду, для чего онъ будеть спускать на веревкъ ящикъ, чтобы они доставляли ему въ немъ только хлъбъ и воду, -- что онъ пробудеть въ башнъ до своей смерти. Все это дълалъ онъ ради Бога, чтобы ему не оскверниться съ ними и не вступить въ общеніе, а христіанамъ напротивъ онъ говорилъ въ ихъ духъ, что будто онъ печалится объ Іисусъ

<sup>1)</sup> свинины.

и потому не желаетъ всть мяса и свинины, но только хлвовъ и воду. Они построили ему башню, и онъ жилъ въ ней, не оскверняясь пищею и не молясь на кресть. Потомъ сочиняль онь вь башнь керобот'ы, йоцрот'ы и зултот'ы (нык рукоп: u пизмоним'ы) 1), со своимъ именемъ 2) (על שמו), подобно тому какъ (сочинялъ) Эліезеръ бен-Калиръ 3)-послаль и собраль старъйшинъ Израиля и предаль имъ всю творенія разума своero, -u повелюль имь, чтобы они обучали имь хазановь  $^4$ ) и молились по нимъ и поминали его добромъ. Также и въ Вавилонь послали они ихъ къ р. Навану, главь разсыянія, — показали ихъ главамъ школъ и синедріону, кои сказали, что они хороши и обучили имъ хазановъ всего Израиля и они молились по нимъ. Всякій, кому угодно было поминать имя р. Шимеона 5) въ пъніи своемъ, поминаль его. Память его для жизни въка грядущаго и Богь по своему милосердію.... (въ текстъ чего-то недостаеть) его какъ добраго ходатая. Аминь. Села" 6).

По другой редакціи легенда излагается такъ:

"Несторій производиль смуты и вель борьбу съ Павломь сначала въ Персіи, а потомъ въ Палестинъ. Здѣсь въ то время быль среди Израиля одинъ (мужъ), который назывался Шимеонъ Кефа, потому что онъ сидълъ на камию, на коемъ пророкъ Іезекіиль пророчествовалъ, что былъ при рѣкѣ Кеваръ. Онъ былъ главою пъвцовъ и прозвание его пошло от камия. И была въ немъ мудрость превеликая. Христіапе же завидовали тому, что онъ находится среди Израиля, и р. Шимеонъ зналъ объ этой ревности. Что же сдѣлалъ онъ? Въ праздникъ кущей онъ пошелъ на Элеонскую гору въ великій день осанпы 7) и они стали говорить съ р. Шимеономъ. Но онъ превзошелъ ихъ во всѣхъ премудростяхъ и не было у нихъ силы опровергнуть его, такъ что устраши-

<sup>1)</sup> Разные роды синагогальной поэзіи, по *пиз.ион* и *кероба* принадле жать уже позднайшему времени,—послъ 800 года Zunz, 26.

<sup>2)</sup> т. е. съ акростихомъ своего имени.

<sup>3)</sup> Или: Елазаръ бен-Калиръ "составитель болъе 200 композицій піютическихъ, законодатель въ этой области поэзіи, почему ея формы называются калирическими". Zunz, 29. Жилъ въ 7 ст.

<sup>4)</sup> канторъ или запъвальщикъ синагогальный, -- головщикъ, канонархъ.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) акростихъ слъдовательно состоялъ только изъ имени  ${\it III}$ имеонъ безъ прозванія  ${\it Ke}\phi a.$ 

<sup>6)</sup> Krauss, 49-50 подлинникъ и 63-64 переводъ.

<sup>7)</sup> Послъдній день праздника.

лись предъ нимъ. Когда увидали они, что была премудрость его велика, на своемъ совътъ ръшили такъ; не оставимъ такого мудраго мужа, какъ сей, среди Гудеевъ, но отнимемъ его у нихъ, ибо въ короткое время онъ низвергнетъ ученіе (законы) наше. Тотчасъ схватили его и сказали ему: знаемъ мы, что нътъ во Израилъ мудреца ни одного (еще такого), какъ ты, - и въ своей власти имъещь что либо прибавлять или убавлять, оспаривать и подтверждать предметь, — да дасть же Господь милость (тебъ) предъ Іисусомъ утверждать нашу въру. Всъ наши мудрецы суть іудеи, и когда увидали мы дъла твои, мы сказали: способенъ онъ утверждать въру нашу и мы съ каждымъ днемъ будемъ умножаться, а іудеи болье и болье уменьшаться, -мужь, какъ ты, не долженъ оставаться среди нихъ, но иди къ намъ, чтобы учить насъ заповъдямъ и добрымъ законамъ и пріобрътешь намъ въкъ грядущій, поставимъ тебя высшимъ главою нашимъ и викто не будеть говорить: что ты дълаешь? Онъ отвъчаль имъ: слова ваши хороши, но я не желаю оставить въру мою. Они сказали ему: если не перейдешь въ нашу въру, мы умертвимъ тебя и всъхъ іудеевъ, такъ что не останется ни одного изъ нихъ. Онъ сказалъ имъ: все въ рукъ Вышняго (небесъ) и Богъ поможеть намъ. Тогда они стали умервщлять іудеевь, кои устрашились и убоялись, и пришли всь они съ плачемъ къ р. Шимеону и сказали ему: сдълай что они говорили, и спаси насъ отъ руки ихъ, и на душахъ нашихъ-сей гръхъ; поступи по мудрости твоей великой. Христіане же (гоим-язычники) воровски хватали іудеевъ и продавали ихъ за одну монету (מטבע), а трехъ іудеевъ за три монеты, потому что застолько проданъ былъ Іисусъ. Когда увидалъ это р. Шимеонъ, сказалъ: лучше погибнуть Шимеону и ему подобному, чъмъ погибнуть душъ одного израильтянина. Что сдълаль онъ? — Сказаль, что будеть съ ними. И вотъ (папа и) епископъ Юлій пришли съ нимъ. Онъ сказаль имъ: чего желаете вы отъ меня? Если вы хотите истребить іудеевь, то я не желаю оставаться съ вами; но если вы желаете сдёлать, что постановиль Св. Павель 1) во имя Іисуса, коего слова тверды, то вотъ что сдълайте примите и исполните еще тъ условія, что скажу вамъ: пре-

<sup>1)</sup> Ръчь италинизованная—Santo Paolo.

кратите избіеніе (камнями) іудеевь, дозвольте ходить имъ въ свои дома и не покидать ихъ, какъ того желаете вы,и пусть въ дома молитвенные ваши будетъ дозволено входить имъ и въровать въ Іисуса, потому что если не сдълаете такъ, то іудеи скажуть, что вы преслъдуете ихъ и что ваши дъла суть ложь и обманъ (текстъ испорченъ). Тотчасъ приняли они слова р. Шимеона и также папа Юлій: все, что повелишь намъ и заповъдуешь намъ, сдълаемъ. Съ того времени и стало быть, что каждый іудей, который желаеть обратиться въ ихъ ужасную въру, можеть это дълать. Еще сказалъ имъ: я заповъдую вамъ и принимаю на себя въ обътъ, чтобы во всю жизнь не ъсть мяса въ день шестый (пятницу), потому что въ день этотъ умервщиенъ Іисусъ, и не стану пить вина всь дни, чтобы не имьть радости, изъза любви къ Іисусу, и я пребуду отдъльно отъ всъхъ людей въ домъ уединенно съ нимъ (Іисусомъ) однимъ, дабы не заблуждались глаза мои и исполнилось, что написано: отъ слова лживаго (удаляйся). И такъ какъ я ръшилъ вести жизнь отдёльно отъ всякаго человека, давать вамъ заповъди и уставы хорошіе и открывать вамъ тайны міра, чтобы вы познавали и въровали въ истину; то вотъ я повелъваю вамь-построить большую башню для житія моего во всв дни моей жизни, чтобы вы не препятствовали мнъ и не отвлекали меня отъ моего служенія (Богу) и мудрости моей, потому что я не принимаю въры въ худо (для дурной цъли), но я знаю, что это есть путь истинный. Посему отнынъ и впредъ вы не должны никого принуждать чрезъ насиліе и крещеніе переходить въ ваше ученіе, пусть это происходить по доброй воль, потому что если вы будете дълать такъ (принуждать) и іудеи будуть переходить въ въру вашу, то повредите въръ вашей и заставите ихъ думать, что въра ваша не хороша. Поэтому каждый, кто захочетъ вступить въ въру (вашу), пусть вступаеть по желанію своему. И воть если онъ скажеть, что вступаеть по желанію своему, вы все таки не принимайте его, пока онъ не проживеть тридцать дней въ домъ хорошихъ людей. И дитя, если нътъ ему девяти лътъ, не принимайте его, потому что дитя не совершаеть дъла (слова) свои съ разсудительностію. Вскоръ построили христіане башню великую, чтобы онъ жиль въ ней. И это быль папа первый, что быль въ міръ, коего греки

прозвали קלניאורן (καλλιερεύς? можетъ быть и κλῆρος итал. clero?). И все, что онъ совершалъ, было съ великою хитро-стію, чтобы не всть ему ихъ пищи, падали и убоины,—и чтобы не покланяться иконамъ ихъ. Такъ жилъ онъ тамъ въ башнъ отдъльно, установилъ много заповъдей и христіане приняли ихъ на себя съ клятвою. И въ то самое время, когда онь жиль тамь, сочиниль множество пизмонимовь большихь для Израиля. -- вст они на этомъ основаніи существують съ его именемъ, ибо онъ писалъ: "да въдаетъ домъ Израилевъ, что они (Израильтяне) върують въ Бога и въ учение Его совершеннъйшее, ибо это учение истинно, почему они и называются наслъдіемъ Его; я Шимеонъ Кефа терплю по любви къ Нему всв эти тяжкія и многочисленныя бъды, ибо я знаю истину и ложь, -- вотъ примите мои пійютим'ы, что сочиниль я, да будеть милосердь Онъ ко мнв и вамъ, такъ какъ все, что сдълалъ я, сдълалъ по вашему посольству и для помощи вамъ". Они приняли посланіе съ радостью сердца, послали его главъ разсъянія, показали пійютимы начальникамъ школъ и синедріону, и вст сказали, что они прекрасны и восхитительны и что они достойны того, чтобы ихъ говорили хазаны въ молитвахъ своихъ, — и до сего дня обязаны они говорить ихъ каждую субботу. Сей Симеонъ Кефа есть тоть, кого называють христіане св. Петръ" 1).

Рукопись древнъйшей редакціи Тольдота съ легендою о Симонъ Кефъ и его синагогальныхъ пійютимахъ принадлежитъ 12-му стольтію, т. е. едва не предъльной древности рукописнаго іудейскаго преданія. Одинъ историкъ 2) происхожденіе легенды относить къ 5 му въку, такъ какъ въ ней личность Симона Кифы или Петра соединяется съ Иліею-Павломъ, а этотъ въ свою очередь поставляется въ связь съ Несторіемъ. Но силлогизмъ можно перестроить иначе: такъ какъ сообщение о Несторів соединяется съ личностями Апостоловъ Симона Кифы-Петра и Иліи-Павла, то первоэлементы легенды (о Петръ и Павлъ, и особенно о поэтическихъ твореніяхъ Симона Кифы для синагогальнаго богослуженія) могли пускать свои корни до временъ апостольскихъ. Не-

<sup>1)</sup> Krauss, § 21,—S. 86—88 подлинникъ и 114—117 переводъ. (z Yogelstein—Rieger, Geschichte der Iuden in Rom, l. 166 у Krauss'a ib 228.

сомнънно по крайней мъръ то, что содержаніе разсказовъ Тольдота о рожденіи, частію о смерти Христа и др. нък. извъстно уже Цельсу (ранъе 3-го въка).

Кромъ соединенія именъ Симона Кифы и Иліи Павла косвенное указаніе на Апостола Петра, какъ на творца синагогальныхъ пійютимовъ, Крауссъ находить въ другомъ, весьма сходномъ съ приведенной легендой о Симонъ Кифъ, преданіи о нъкоемъ Андрев, какъ составитель Селихи покаяннаго стихотворенія. Онъ ссылается на Оппенгейма, относящаго цроисхожденіе Тольдота къ 6-7 стольтію и приводящаго изъ одной пергам. рукописи еврейской такое сообщеніе: "есть преданіе у нась, что сочинитель этой селихи сталь отступникомь оть своей въры и сдълался главою (הגמון) ήγεμών-- вождемъ, учителемъ, -- Krauss: епископомъ, но почему же не апостоломи?). Въ его время подняли (христіане) преслъдованіе противъ Израиля, предавая его истребленію. Когда гонители уже толпою ворвались въ городъ для истребленія ихъ, тогда выступилъ тотъ (поэтъ), сталъ проповъдывать имъ и остановилъ преслъдованіе. Когда же главы Израиля и его мудрецы пришли благодарить его, онъ сказалъ имъ, что онъ желаетъ отъ нихъ, чтобы они разослали по всему разсъянію Израиля Селиху, которую онъ сочиниль, и чтобы они приняли ее въ свой чинъ богослуженія. Они такъ и сдълали, а стихотвореніе то носило его имя, то-есть имя  $A \mu \partial p e \ddot{u}^{(1)}$ . Хотя Крауссъ не нашелъ этой селихи въ указанномъ у Оппенгейма цитать, но по всей въроятности это есть молитва на 17-е Таммуса אלהי ישועתינו, указанная Zunz'омъ и въ начальныхъ буквахъ своихъ строфъ имъющая акростихъ אנדישר 2). "Сходство съ легендою о Петръ, говоритъ Крауссъ, поразительное. Но въдь Андрей-братъ Петра, такимъ образомъ объ обоихъ братьяхъ появились одинаковыя легенды, только легенда о Петръ, какъ болъе важной личности, а также можеть быть благодаря его роли въ Римъ, развилась подробные и распространилась далые" 3).

Легенда находить подтверждение себъ въ томъ, что одно изъ древнъйшихъ пійютимовъ, усвояемыхъ литургическимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 228.

<sup>2)</sup> Zunz, 6. Anm. 6.

<sup>3)</sup> ibid.

преданіемъ Симону Кифъ, именно Нишмать, подобно молитвъ Андрея, изъ начальныхъ буквъ своихъ строфъ даетъ обратный акростихъ имени "Ш(и)меон". Правда, это-только одно стихотвореніе, а легенда говорить о многихь, — и притомъ въ немъ есть акростихъ только имени III(u)меон, безъ прозванія Кефа. Но въ легендъ и говорится только объ имени פעל שמר его, а не о прозваніи. Притомъ въ легендъ нътъ ръчи именно о прямыхъ или обратныхъ акростихахъ и именно строфъ или стиховъ (строкъ): имя свое Шимеонъ Кефа могъ обозначать и другими, теперь утраченными или же забытыми, способами. Наконецъ въ исторіи синагогальнаго богослуженія древніе элементы могли исчезать, сокращаться, перем'вщаться, переработываться и замъняться новыми (особенно со времени Калиры), вслъдствіе чего легко нарушался и даже пропадаль первоначальный строй пійютимовъ Шимеона Кифы. Нельзя отрицать возможности, что при дальнъйшей критикъ Махзора постепенно будутъ находить или возстановлять его древнъйшіе элементы, кои могуть дать болье значительное количество пьесъ съ именемъ Шимеона Кефы.

Не имѣетъ рѣшительнаго значенія и указаніе на то, что акростихи получили распространеніе уже въ вѣкъ Гаоновъ (7—11 ст.). Распространеніе, но не начало. Напротивъ, возможность акростиха для еврейской синагогальной поэзіи въ болѣе раннее время доказывается ихъ библейскими образцами: алфавитнаго въ Плачь Іереміи и, по мнѣнію нѣкоторыхъ, именного въ Псал. 110 (109), 1—4, гдѣ слова Бога Господу даютъ изъ начальныхъ буквъ каждаго стиха имя C(u)мои: criðu (ב)v, жезлъ (ממבו), съ тобою (עומבע) и клялся (עומבע) v

Другимъ источникомъ свидътельствъ о синагогально-поэтическихъ твореніяхъ Симеона Кифы служитъ древне-іудейское литургическое преданіе.

צרפסא Тисусу Навину עלינו, Соломону הישחבה Евекій יהוה (даже съ акростихомъ имени), пророку Илів ארהי אתה הנחלת Акивъ благословенія, древинь благословенія виденти вид

<sup>1)</sup> Нъкоторые считають это именемъ Симона Маккавея, но конечно не какъ автора (ибо псаломъ написанъ Давидомъ и онъ пророчественно-мессіанскій), а какъ лицо, типологически-предсозерцаемое богодухновеннымъ поэтомъ, какъ прототипъ Мессіи, Ср. Вох, St. Peter in the Iewish liturgy въ The expository times, vol.XV. № 2. Novemb. 1903. p. 93—95.

не-синагогальное литургическое преданіе знаеть также имена Симона бен Шетаха (75 г. до Р. Х.), Симона бен Кафа или Капа (אפס) и Симона бен Кефа (אפס), какъ творцовъ утренней субботней и общепраздничной молитвы ישמת 1). Бэръ сообщаетъ такую замътку изъ одного рукописнаго толкованія на іудейскія молитвы 1405 года: "я слышаль отъ Іуды бар Іакова (12 в.), что р. Симон бен-Кефа сочиниль Нишмать. 2) а равно и *Ми идма лях* (4-я строфа Нишмата), но таже молитва приписывается и Симон'у бен—Шетах'у <sup>8</sup>) какъ и Симон'у бен-Кафа или Капа" 4). Эта молитва усвояется Симону Кефъ также въ древнъйшей редакціи Тольдота (Jellinek'a), Раши 5) и въ Махзоръ Vitry отъ лица р. Симхи (12 ст.), гдъ творецъ молитвы называется въроотступникомъ въ Римъ: навал шимеон петер хамор=въроотступникъ Симеонъ Петро осель, или: первенець осла 6). Въ томъ же Махзоръ отъ имени р. Тама (12 ст.) Симонъ-бен-Кифа называется творцомъ молитвы дня очищенія, однакожь не во всёхь Махзорахь помъщавшейся, составленной по акростиху прямаго двойнаго алфавита ארן תהלה לאל 7). По Махзору Vítry 8) не только этотъ пійють, но и весь чинъ богослуженія въ день очищенія (770) составленъ Симономъ бен-Кифою 9). Zunz приводитъ еще одно мъсто изъ Махзора, гдъ Симонъ Кефа называется творцомъ общеупотребительной въ синагогальномъ богослуженіи молитвы אהבה רבה ווא 10). Наконецъ въ вышеприведенномъ

<sup>1)</sup> Zunz, 4.

<sup>2)</sup> Cp. Zunz 6. Anm. 1,—u Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Iudenthums IX, 1860, 21 y Krauss'a, Anhang 1 (9). S. 226.

<sup>3)</sup> Cp. Zunz, Anm. 4.

<sup>4)</sup> Baer, Abodath Israel 207 y Box'a ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ Machzor Vitry §66. р. 282. № 5 у Krauss'a ib. S. 226—227.

<sup>6)</sup> Krauss ibid. S. 227.

<sup>7)</sup> Zunz 5 Anm. 5 Cp. y Krauss'a Anh. 1 (9). § 2. S. 227 Machzor Vitry рукоп. и печ. 362. §325 и Толковый Махээръ 5061—1301 г.

<sup>8)</sup> Предш. цит.

<sup>9)</sup> Издатель замѣчаетъ, что Петръ въ этомъ мѣстѣ высоко цѣнится и для примиренія съ вышеприведеннымъ названіемъ Петра говоритъ, что Ращи ненавидѣлъ, а р. Тамъ почиталъ Петра. Но вышеприведенное объясненіе прозванія Петръ въ Книгъ Праведниковъ даетъ видѣть, что и въ Махзоръ это названіе указываетъ только на легенду, а не заключаетъ въ себъ что либо поносное для Петра. Krauss ib. § 2. S. 227 и Апт. 2. S. 296—297.

<sup>10)</sup> Zunz, 6. Anm. 2.

мѣстѣ Махзора Vitry, гдѣ р. Тамъ говорить о Нишматѣ и даетъ Петру прозваніе "отступникъ Симеонъ Петръ (первенецъ) оселъ (осла)", сообщается, что "онъ сочинилъ также מלכה, когда былъ "на скалт—עלם לע", чѣмъ уже дается другое объясненіе прозванію Симона Кифою—Петромъ 1), согласное въ общемъ съ евангельскимъ повѣствованіемъ (Мате. 16, 18).

Для общей оцѣнки древне-іудейскаго преданія о синагогальныхъ твореніяхъ Ап. Петра Оппенгеймъ привлекаетъ и древне-христіанское (но невѣрное, еретическое конечно) изображеніе Ап. Петра въ Клементинахъ противникомъ Ап. Павла и защитникомъ іудейства <sup>2</sup>).

А Крауссъ выставляеть на видъ, что "въ апокрифахъ многіе апостолы произносять молитвы на еврейскомъ языкъ. Такъ Андрей по эвіоп. Сеrtamen Apostolorum, и его ученикъ,— Матвей въ Аста Матthäi, Павелъ въ Passio Pauli (коего легко можно было смъшать съ Петромъ) предъ своею казнью, Филиппъ пользуется заклинаніемъ на еврейскомъ языкъ.... На еврейскомъ языкъ молящіеся Апостолы: могло ли быть иначе, если они были іудеи? Еврейскія молитвы сочиняющій Петръ подходитъ сюда превосходно" 3).

Можно еще присоединить: возгласъ Господа на крестъ (Мате. 27, 46; Марк. 15, 34). Его слова: талиеа-кум (Марк. 5, 41), воззваніе Маріи къ воскресшему Христу (Іоан. 20, 16), небесный гласъ Павлу (Дъян. 26, 14), ръчь Ап. Павла къ евреямъ (Дъян. 21, 40; 22, 2), — маран-аеа (1 Кор. 16, 2), Матееево евангеліе на еврейскомъ языкъ и пр.

Необходимо наконецъ принять во вниманіе и то, что Ап. Петра невозможно замѣнить въ іудейскомъ преданіи никакимъ другимъ одноименнымъ лицомъ. Другаго Симеона Киеу-Петра, кромѣ апостола, исторія пока не знаетъ. Хотя Zunz 4) вмѣсто отсутствующаго доказательства привлекаетъ примѣръ, что въ 16-мъ вѣкѣ существовалъ въ Краковѣ еврей, называвшійся Іосифъ Пандира. Но примѣръ не дока-



<sup>1)</sup> Krauss, ib. § 1. S. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Monatsschrift f. G. u W. d. I. X. 1861. 212—224,—у Krauss'a 228.

<sup>3)</sup> Lipsius, Die Apocryph. Apostelgeschichte und Apostellegende II. 1. 95. 164,—Il. 2. 20. 79. Krauss 229.

<sup>4)</sup> Zunz. 6.

зательство. Притомъ Краковскаго Іосифа Пандиру знаютъ, а другаго Симеона Кифу-Петра никто не знаетъ еще.

И подставка къ подлинному имени творца пійютимовъ (Симеонъ) неподлиннаго прозванія (Кефа-Петръ) также необъяснима. Почему же именно Кифа-Петръ, знаменитъйшая христіанская личность, покинувшая синагогу, слъдовательно ненавистная для іудеевъ? Zunz отвъчаетъ: "возможно, что саги такого рода появились во времена преслъдованія іудейской върь,—этимъ пытались смягчить вооруженныхъ монаховъ" 1). Но, во 1-хъ, преданіе о синагогальныхъ поэтическихъ твореніяхъ Симеона Кефы гораздо древнъе преслъдованія іудеевъ вооруженными монахами. Во 2-хъ, примъръбылъ бы слишкомъ единиченъ и стоялъ бы особнякомъ вълитургической практикъ синагоги. Въ 3-хъ, мы не видимъ ни малъйшихъ слъдовъ подобной тенденціи синагоги ни въ эпоху воинственности католическихъ монаховъ, ни послъ, ни тъмъ болъе—прежде.

Невозможно допустить и замѣну столь древняго, достославнаго и извѣстнаго имени р. Симеона бен-Шетаха, или даже бен Кафа 1), стоящихъ въ варіантахъ Махзора вмѣсто Кефа (см. выше), хотя и извѣстнымъ у христіанъ, но ненавистнымъ для синагоги, именемъ Симеона бен-Кефа. Имя это было хорошо извѣстно іудеямъ особенно западнымъ, коимъ принадлежатъ рукописи Тольдота и Махзора съ именемъ Симеона бен-Кефы, чтобы возможны были тутъ какія-либо недоразумѣнія и смѣшенія въ именахъ.

Напротивъ, все даетъ видъть, что преданіе въ легендарной его передачъ явно считается съ историческимъ уже и исконнымъ фактомъ и старается найти этому странному факту свое объясненіе. Древнъйшія, прекраснъйшія и общеупотребительныя произведенія синагогальной поэзіи оказываются твореніями ненавистнаго христіанина, и даже первоверховнаго апостола—вотъ фактъ. Возможно ли это? должна была спрашивать синагога. И вотъ остроуміе однихъ измъняетъ Кефу въ достославнаго Шетаха, другіе обращаются для измъненія прозванія къ устраненію полнаго начертанія гласной буквы, а болъе древняя и характерная для націи

<sup>ਾ)</sup> אפס по всему есть только варіація אפיס, т. е. неполное написаніе звука или буквы гласной e.

изобрътательность прибъгаетъ къ хитросплетенной баснъ о лицемърномъ обманъ христіанъ Симеономъ Кефою. Замъчательно однакожъ при этомъ, что легенда, какъ обычно бываеть въ подобныхъ сказаніяхъ и выдумкахъ, думаеть основаться на совершенно подлинной черть въ характерь Ап. Петра, удостовъренной историческими источниками. Такъ во второй главъ посланія къ Галатамъ Ап. Павелъ сообщаетъ: "когда пришелъ Кифа въ Антіохію, онъ (Ап. Павелъ) въ лицо (съ глазу на глазъ) выступилъ противъ него (Ап. Петра), потому что онъ (Ап. Петръ) подвергался обвиненіямъ, ибо (за то, что) до пришествія нъкоторыхъ (пословь, учениковь, приверженцевь) оть Іакова, онь (Ап. Петръ) вмъстъ съ язычниками ълъ, -- когда же пришли они, сталь таиться (υπέστελλεν) и отдъляться ('φώριζεν ξαυτόν), боясь (фовойивгос) обръзанныхъ: и лицемприли съ нимъ (и) прочіе Іудеи (συνυπεκρίθησαν αύτφ), такъ что и Варнава быль увлеченъ ихъ лицемъріемъ ( $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v \tau \tilde{\eta} \dot{v} \pi \sigma z \varrho l \sigma \epsilon \iota$ ). Но когда я увидаль, что они не право (прямо) шествують по истиню Εβαμιελία (ούν δοθοποδούσιν ποὸς τὴν ἀλήθειαν τοῦ εὐαγγελίου). сказаль Кифъ предъ всъми: если ты, іудеемъ будучи, по язычески (а не по іудейски) живешь, -- зачъмъ язычниковъ заставляешь іудействовать?" (Гал. 2, 11—14). "Кифа сталь таиться и уединяться, ""боясь обръзанныхъ", "лицемърили", "не прямое шествіе по истинт евангелія", "будучи іудеемь, живешь по язычески", "язычниковъ заставляешь іудействовать": всѣ эти черты, отмъченныя Ап. Павломъ въ поступкъ Кифы, не представляють ли довольно прозрачной основы, обработанной іудейскою легендою въ сложный разсказъ, конечно съ mutatis mutandis, о столкновеніи Симеона — Кефы съ Павломъ-Иліею, о лицемфрномъ принятіи христіанства Симеономъ Кефою, изъ страха предъ христіанами, при тайномъ исповъданіи іудейства въ уединенной башнъ? Кромъ того изъ жизни Ап. Петра извъстны нъкоторыя событія, служащія или проявленіемъ той же черты его характера или же стоящія съ нею въ общей психологической связи. Таковы: отреченіе Апостола отъ Христа предъ Его распятіемъ (конечно не искреннее, необдуманное, вызванное смущеніемъ отъ вопроса служанки), -- бъгство изъ Рима предъ мученическою кончиною, -ср. Мато. 14, 30-31, -16, 15-16 и 22-23 и парал.

Все такимъ образомъ ведетъ насъ къ отвлеченной возможности искать нѣкоторой правды въ легендѣ о синагогальныхъ пійютимахъ Ап. Петра, историческіе корни этого преданія простирать до апостольскаго времени и съ этой цѣлью подвергнуть изслѣдованію самыя эти, усвояемыя Апостолу, творенія.

Но тутъ возникаетъ вопросъ о средствахъ такого изслъдованія.

Есть только одно средство для этого: сравненіе усвояемыхъ Апостолу Петру синагогальныхъ пійютимовъ съ признаваемыми за подлинныя его твореніями, т. е. двумя посланіями и річами въ Дівяніяхъ Апостольскихъ. Подлинность перваго посланія въ христіанскомъ преданіи стоитъ съ непоколебимою твердостію, какъ писанія, относящагося, по Евсевію, къ общепризнаваемымъ (τὰ ὁμολογούμενα). Второе посланіе, хотя и подвергалось сомнівнію (τὰ αντιλεγόμενα, γνώοιμα δ'οὖν ώμως τοῖς πολλοῖς), οднакожъ Соборною Церковью признано подлиннымъ твореніемъ Ап. Петра и внесено въ канонъ богодухновенныхъ писаній Новаго Завъта. Наконецъ рвчи Ап. Петра въ Двяніяхъ Апостольскихъ, какъ это понятно само собою, нося въ себъ подлинное зерно,-по скольку составитель книги своимъ источникомъ имълъ подлинно апостольское преданіе устное ли, или уже и записанное, — въ изложеніи могли получить стилистическую окраску отъ Двеписателя.

Съ этими датами преданія согласуется внутренняя или литературная сторона новозавътныхъ твореній Ап. Петра.

Изъ нихъ для нашей настоящей задачи важно отмътить слъдующія наиболье характерныя ихъ черты:

1) По сравненію съ такими писаніями, какъ посланія къ Римлянамъ, Галатамъ, Коринеянамъ, Евреямъ и 1-е Іоанна, творенія Ап. Петра въ своемъ содержаніи не представляютъ отвлеченно-теоретическихъ разсужденій, ни діалектическихъ доказательствъ, ни подробностей догматическихъ. Сосредоточиваясь на простой въръ въ спасительность страданій и смерти Христа, Его сошествія въ адъ, воскресенія и вознесенія, какъ событій историческихъ,—они посвящены главнымъ образомъ изложенію и раскрытію нравственныхъ истинъ и практической сторонъ христіанской жизни. (Не

только о подробностяхъ и особенностяхъ изложенія Апостоломъ христіанскаго въроученія, но и вообще о самомъ этомъ въроученіи, въ отношеніи къ синагогальнымъ твореніямъ съ именемъ Апостола, нарочной рѣчи, по понятнымъ причинамъ, быть не можетъ: если бы даже въ этихъ твореніяхъ первоначально и было что-либо собственно христіанское, оно впослъдствіи навърно подверглось бы синагогальной цензуръ).

- 3) Рѣчь Апостола повсюду и глубоко проникнута заимствованіями изъ Ветхаго Завѣта, или прямо указываемыми въ видѣ цитатъ, примѣровъ, общихъ ссылокъ,—или же претворенными въ собственный стиль писателя и составляющими неотъемлемый элементъ его рѣчи (примѣры многочисленны).
- 4) Постоянное употребленіе причастій, опредѣленій,—сложныя конструкціи,—опредѣляющія между членомъ и опредѣляемымъ.
- 5) Обиліе синонимовъ и (во 2-мъ посланіи) частыя повторенія однихъ и тъхъ же словъ.
- 6) Противоположенія въ видѣ: не  $(o\dot{v}, \mu\dot{\eta})$ .... но  $(\dot{a}\lambda\lambda\dot{a}, \delta\dot{\epsilon})$  и условныя предложенія преимущественно первой формы:  $\dot{\epsilon}\dot{\ell}$  съ изъявительнымъ въ предшествующемъ и изъявительное или повелительное въ послъдующемъ.
- 7) Какъ на отличительныя особенности обоихъ посланій указывають еще: на сравнительную рѣдкость употребленія члена и предпочтеніе неопредѣленнаго  $\tau \wr \varsigma$ ,— $\varepsilon \wr \varsigma$  и  $\delta \iota \iota \iota$  вмѣсто  $\varepsilon \wr v$ ,—множественное число абстрактныхъ именъ,—предпочтеніе participii perfecti, особенно passivi,—описанія съ  $\varepsilon \prime \chi o v \tau \varepsilon \varsigma$ .
- 9) Согласное употребление нъкоторыхъ отдъльныхъ словъ и сочетаний какъ въ обоихъ посланияхъ, такъ частью и въ

рвчахъ книги Двяній: ἀναστροφή, ἀρετή (какъ свойство Бога Η Χρηστα), ἄμωμος καὶ ἄσπιλος η σπίλος καὶ μῶμος, σαρκὸς απόθεσις ουποῦ η απόθεσις τοῦ σκηνώματός μου, εποπτεύειν η έπόπται γενηθέντες, πεπαύεται άμαρτίας η ακατάπαυστος άμαρτίας. ψυχαί для οбозначенія лиць, αστήριατος, στηριγμός, στηρίξει и έστηριγμένος, διάνοια, ἰσχύς, κρίμα, κοινωνός, γνῶσις ΒΈ ЗΗΑ ЧЕНІИ благоразумія, -άσέλγειαι во множ., άρεταί и δόξαι множ., ίδιος, τίμιος, αὐτοί, ὅστις, προγινώσεειν, συμβάινειν, κομίζεσθαι, δηλοῦν ΒЪ значеній: указать, открыть, άγαπᾶν, τηρεῖσθαι и φρουρεῖσθαι είς, πορεύεσθαι έν, αναστρέφεσθαι έν, αυξάνειν έν, Βοοόιμε γιοτρεόπεніе предлога εν, επιστρέφειν επί, παρά θεώ и ευρίω, αεί, ως предъ родит. самост., ποῦ, ἡ χάρις ὑμῖν καὶ εἰρήνη πληθυνθέιη, δλίγον и όλίγως, κτίστης и κτίσις, ἀθέμιτος и ἄθεσμος, ἐμπλοκή Η ἐμπλέκεσθαι, κηρύσσειν Η κήρυξ, χορηγεῖν Η ἐπιχορηγεῖν, πολύτιμος и ισότιμος, μάταιος и ματαιότης, восьмерное число спасшихся при потопъ, проповъдь Ноя о правосудіи Божіемъ, о долготерпъніи Божіемъ, —совпаденія съ Дъяніями: цитать изъ Исаіи (4, 11 и 1 П. 2, 7), о судів живыхъ и мертвыхъ (10, 4 и 1 II. 4, 5),—ἀπροσωπολήμπτως 1 II. 1, 17 и οὐκ ἔστιν προσωπολήματης Π. 10, 34. 35,—απ' ούρανοῦ Π. 2, 2 μ 1 Π. 1, 12 ср. Дн. 3, 21. 26,—4, 10—12,—10, 40—42 и 1 П. 3, 22. Сюда можемъ прибавить въ качествъ сравнительно частыхъ н какъ бы излюбленныхъ: ἀγαλλιάω и ἀγαλλίασις, равно τιμή и δόξα съ ихъ производными и кмъ синонимичными, т. е. идея славы и торжества какъ бы постоянно предносится уму Апостола, составляя основную идею его писаній.

- 10) Сравнительно съ объемомъ посланій большое количество ἄπαξ λεγομένων въ каждомъ посланіи. Въ 1-мъ посланіи на 105 стиховъ 56 ἄπαξ λεγομένων въ строгомъ смыслѣ, 2 взятыхъ изъ Ветхаго Завѣта, 3 общихъ со 2-мъ посланіемъ и 2 общихъ съ Дѣяніями,—и 37 рюдкихъ въ Новомъ Завѣтѣ. Во 2-мъ посланіи: 48 въ строгомъ смыслѣ, 4 изъ Ветхаго Завѣта, 3 общіе съ 1-мъ посланіемъ и 31 рѣдкіе, при 61-мъ стихѣ. Въ Дѣяніяхъ, по понятной причинѣ, меньше,—только три, хотя и весьма характерныя: ἀναντιρήτως, προσωπολήμπτης и καρδιογνώστης (15, 8 и въ обще-апостольской молитвѣ 1, 24, по всему, принадлежащей Ап. Петру).
- 11) Сходство въ общихъ типахъ образованія единичныхъ и рѣдкихъ словъ, каковы: а) многосложныя и составныя: ἐγαθοποιία, ἀλλοτοιεπίσκοπος, ἐφτιγέννητος, ἀπροσωπόλημπτος,

 $\rho_{\chi}$  (x) (

12) Наконецъ единичныя и частныя особенности каждаго осланія отдъльно. Таковы въ 1-мъ посланіи по сравненію ь посланіями Ап. Павла:  $o\tilde{t}zo\varsigma$  вм $\dot{t}$ сто  $va\acute{o}\varsigma$ ,  $\dot{\xi}\acute{v}\lambda ov$  вм $\dot{t}$ сто ταυρός, φίλημα ἀγάπης ΒΜ. φίλημα ἄγιον Η τέλος ΒΜ. λοιπόν, ξαγγέλλω вм. απαγγέλλω,—и какъ отличія вообще: ώς въ каествъ условія и сравненія, но не союза "что",-и описаельное употребленіе имени Божія. Исключительную особеность 2-го посланія составляють однообразіе предлоговь и овтореніе однихъ и тіхъ же или сходныхъ словъ. Эта осоенность однако же свидътельствуетъ отнюдь не о другомъ вторъ, а только о разновременности написанія посланій, номъ настроеніи, другихъ условіяхъ, большей или меньией литературной обработанности и, главное, большей или еньшей личной оригинальности автора въ обоихъ посланіяхъ, акъ соборныхъ, т. е. посылавщихся и редактировавшихся съмъ соборомъ јерусалимской матери церквей. Напротивъ, вторская оригинальность въ этихъ повтореніяхъ свидьельствуется обиліемъ синонимовъ и опредъленій въ 1-мъ осланіи, представляющемъ большую только литературную бработку въ изложеніи и быть можеть большую долю учагія со стороны соборной редакціи. Можно указать еще на азличіе въ частности при общемъ сходств въ оригинальοй формуль привътствія: χάρις ύμῖν καὶ εἰρήνη πληθινθείη П. 1, 2,—къ коей во 2-мъ Петра прибавлено: ἐν ἐπγνώσει οῦ θεοῦ καὶ Ἰησοῦ τοῦ Κορίου ἡμῶν 1, 2; cp. Ινχ. 2: ἔλεος ὑμῖν αὶ εἰφήνη καὶ ἀγάπη πληθυνθείη.

Такія различія въ частностяхъ, при общемъ и типичекомъ сходствъ всъхъ оригинальностей и при всъхъ вышеказанныхъ многочисленныхъ совпаденіяхъ между обоими посланіями Апостола и отчасти его ръчами въ Дъяніяхъ, даетъ видъть не рабскаго подражателя - компилятора, но оригинальнаго автора, свободно распоряжающагося своимъ словомъ, соотвътственно его назначенію, своему настроенію и постороннимъ вліяніямъ, не говоря уже о редакціи соборной. Поэтому въ замъчани Іеронима (Catal. vir. iII. "Petrus"): "Simon Petrus scripsit duas epistolas, quae catholicae nominantur, quarum secunda a plerisque ejus esse negatur propter styli cum priore dissonantiam"—эту "разность стиля" въ обоихъ посланіяхъ, какъ основаніе для отрицанія подлинности именно 2-го посланія, надо признать недоразумініемъ (если краснымъ словцомъ самого Іеронима) и со стороны "весьма многихъ", не хотъвшихъ или не умъвшихъ разбираться въ столь сложномъ вопросъ, какъ возможность указанныхъ стилистическихъ разностей для одного и того же автора. Напротивъ, полное тожество здъсь скоръе бросало бы тънь рабскаго компиляторства и служило бы знакомъ литературной поддёлки <sup>1</sup>).

Въ разсужденіи всѣхъ вышеуказанныхъ особенностей твореній Ап. Петра необходимо принимать во вниманіе еще слъдующія соображенія:

Первое. Ап. Петръ былъ не только палестинскій (даже галилейскій) іудей по своему происхожденію и первоначальному образованію, какъ и другіе апостолы изъ Двѣнадцати (Ап. Павелъ родился въ греко-римскомъ городѣ Тарсѣ), но и въ христіанствѣ ему вручено было преимущественно "евангеліе и апостольство обрѣзанія" или среди обрѣзанныхъ (Гал. 2, 7 дал.), почему и посланія его назначаются "избраннымъ пришельцамъ разсѣянія Понта, Галатіи, Каппадокіи, Асіи и Вивиніи (1 Пет. 1—2), т. е. преимущественно и на первомъ планѣ іудео-христіанамъ, жившимъ въ малоазійскихъ провинціяхъ ("разсѣяніемъ" назывались всѣ іудеи, жившіе внѣ Палестины).

Второе. Важно имъть въ виду первоисточники тъхъ новозавътныхъ писаній, съ коими совпаденія встръчаются въ посланіяхъ и ръчахъ Ап. Петра. Такъ евангеліе Марка есть воспроизведеніе устныхъ сообщеній Ап. Петра, откуда сход-

<sup>1)</sup> Подробности о литературной сторонъ твореній Ап. Петра - въ особомъ приложеніи.

ство съ посланіями и рѣчами Апостола не только въ этомъ евангеліи, но и въ тѣхъ отдѣлахъ евангелія Луки, коихъ первоисточникомъ могъ быть Ап. Петръ чрезъ Марка. Также первоисточникомъ первыхъ двухъ главъ евангелія Луки, какъ и первой половины книги Дѣяній, были разсказы или записи, если и не самого Ап. Петра, то во всякомъ случаѣ еврейско-палестинскіе, стоявшіе близко къ личности Апостола и потому, хотя и отдаленно, могшіе отражать на себѣ его вліяніе.

Третье. Въ отношеніи къ посланіямъ Ап. Павла имѣетъ значеніе возможность знакомства съ ними Ап. Петра, какъ и наобороть—извѣстность Ап. Павлу посланій Ап. Петра. Такъ посланія Ап. Павла, написанныя во время его путешествій и нѣкоторыя, если не всѣ, въ первыя узы, какъ то: къ Өессалоникійцамъ, Галатамъ, Коринеянамъ, Римлянамъ, Евреямъ и Ефесянамъ (Филиппійцамъ и Колоссяномъ)—могли быть и, надо думать, были извѣстны Ап. Петру (2 П. 3, 16). Наборотъ Ап. Павелъ могъ знать посланія Ап. Петра, когда, во время вторыхъ узъ, писалъ пастырскія посланія къ Тимоеею и Титу.

Четвертое. Но главное значение здёсь иметь соборность или каноличность посланій, т. е. ихъ принадлежность къ группъ тъхъ писаній новозавътныхъ, кои отправлялись отъ лица и подъ редакціею соборной или собора іерусалимской церкви, какъ матери всъхъ церквей, отъ "апостоловъ и старъйшинъ со всею церковью" (Дъян. 15, 22). Поэтому они носять имена техъ апостоловь и въ томъ порядке, какіе и какъ перечислены Ап. Павломъ въ качествъ "почитавшихся столпами" (Гал. 2, 9 ср. 2. 6), съ присоединеніемъ Іуды, брата Господа и Іакова (ср. Деян. 15 гл.). Написаны они противъ іудаистовъ, враговъ Ап. Павла, желавщихъ признать и ввести въ христіанство обязательность обръзанія и обрядоваго закона Моисеева. Эти ревнители іудаизма въ христіанствъ производили смуты среди общинъ, основанныхъ Ап. Павломъ, гдъ обръзаніе и законъ не считались необходимыми средствами спасенія, обличали Ап. Павла въ въроотступничествъ, извращали его ученіе и посланія, ссылаясь ложно на столповъ јерусалимскихъ--- Гакова и Петра (ср. Дъян, 15, 1 сл. Рм. 3, 8; 1 Кор. 3, 4; Гал. 2, 12 сл. 2 Петр. 3, 15—16 др.). Неразуміе и фанатизмъ этихъ ревни-

телей отеческаго преданія заставляли і русалимскую первоматерь церквей действовать такъ, какъ описано въ 15-й главъ Дъяній и во 2-й главъ посланія къ Галатамъ: устно и письменно удостовърять новообращенныхъ Павломъ христіанъ, особенно изъ іудеевъ, въ томъ, что онъ учитъ правильно и согласно всей соборной јерусалимской Церкви. Это-точно такія же соборныя посланія, какъ пом'вщенное въ Дъян. 15, 23-29: то было первое по времени и счету соборное апостольское посланіе (какъ называеть его Клименть Ал.). Какъ это посылается "братьямъ въ Антіохіи, Сиріи и Киликіи", хотя и "изъ язычниковъ", но имфются въ виду іудаисты, дъйствовавшіе въ "разсъяніи", такъ и посланіе Іакова назначается "двінадцати колінамь (сущимь) въ разсвяни" (1, 1),—1-е Петра: "избраннымъ пришельцамъ (странникамъ) разсъянія Іюнта, Галатіи, Каппадокіи, Асіи и и Виеиніи" 1, 2),—2-е Петра называеть тъхъ же адресатовъ (3, 1), --имъ же, по всъмъ признакамъ, назначены и посланія Іуды и Іоанна, хотя посліднее иміть въ виду лжеучителей другаго рода. Въ посланіяхъ, особенно Іакова, изобличаются лицемъріе, ханжество, пустосвятство, корыстолюбіе, злоязычіе и другіе исконные и національные пороки іудаизма. Внъшнее изложение всъхъ посланий (кромъ Іоанновыхъ) носить печать ветхозавътной поэзіи и пророчественнаго вдохновенія, въ нихъ излагается христіанское въроученіе со стороны предметовь и въ духъ Павлова благовъстія.

Въ частности посланіе Іакова предполагаетъ посланія Ап. Павла къ Римлянамъ, Галатамъ и Евреямъ: ср. Іак. 4, 1 съ Гал. 5, 17 и Рим, 7, 23,—Іак. 2 8 съ Гал. 5, 14. Особенно разсужденіе о въръ и дълахъ во 2-й главъ стоитъ въ прямомъ соотношеніи съ ученіемъ Ап. Павла о томъ же предметъ и съ клеветою іудаистовъ, будто Ап. Павелъ отвергаетъ и "нравственный" законъ (3, 8). Разсужденія обоихъ апостоловъ сходствуютъ даже въ примърахъ и ветхозавътныхъ цитатахъ (ср. Іак. 2, 17—26; Римл. 4 гл. особ. 3—5 ст. Гал. 3, 6 и 5, 6 и Евр. 11, 31). Въ 1-мъ посланіи Петра имъются намеки на посланія къ Римлянамъ, Коринеянамъ 1-е, Галатамъ и Ефесянамъ. Въ духъ Ап. Павла говорится о спасеніи чрезъ въру въ страданіе, смерть, воскресеніе и вознесеніе Господа Христа, о возрожденіи въ духъ и пр. (1, 2—5.

18,-2, 2, 7. 24 cp. 1 Kop. 2, 12; 8, 1,--1, 2 cp. 2  $\Theta$ ecc. 2, 13 (ἐν άγιασμῷ πνεύματος),—1 Π 2, 13 и Рм. 13, 1,—1 Π 3, 4 и Рм. 2, 29,—1 П. 1, 1 и Еф. 1, 1, 2,—1 П. 1, 3 Еф. 1, 3,—1 П. 1, 15; 2, 1. Еф. 4, 1. 22. др.). Съ цълью опровергнуть іудаистовъ и показать согласіе съ Павломъ посланіе отправлено съ ближайшимъ сотрудникомъ Павла Силою. Во 2-мъ посланіи уже прямо называются враги Павла и указываются его "посланія" (3, 15—16). Точно также и въ посланіи Іуды, брата одного изъстолновъ јерусалимской церкви, называются извратители ученія Павла и его враги (ст. 4), указывается на злоупотребленіе Кориноянъ вечерями любви (ст. 12 ср. 1 Кор. 11, 20-30), упоминаются (ст. 17) Апостолы, проповъдавшіе о второмъ пришествіи Христа (посланія къ Өессалоникійцамъ, Іакова и Петра), — наконецъ оригинальные термины ст. 18: ψυχικοί, πνεύμα μη έχοντες предполагають какъ  $\text{Гак. 3, 15: } \psi v \chi \iota \varkappa \eta'$  (земная мудрость), такъ тѣмъ болѣе 1 Кор.2, 13—15 и 15, 44 дал.

Соборность этихъ посланій выражается не только въ ихъ писателяхъ, назначеніяхъ и общемъ содержаніи, но и въ самомъ изложеніи; въ этомъ отношеніи между ними замѣчается сходство довольно близкое съ тѣмъ, какое указано нами между 1-мъ и 2-мъ посланіями Ап. Петра, какъ въ общемъ, такъ и въ частностяхъ, особенно между посланіями Іуды и 2 Петра: Ід. 1, 3 и 2 П. 1, 13. 15,—Ід. 4 и 2 П. 2, 1,—Ід. 5 и 2 П. 1, 12,—Ід. 6 и 2 П. 2, 4,—Ід. 7 и 2 П. 2, 6,—Ід. 8 и 2 П. 2, 10,—Ід. 9 и 2 П. 2, 11,—Ід. 10 и 2 П. 2, 12,—Ід. 11 и 2 П. 2, 15,—Ід. 12 и 2 П. 2, 13. 17. Ід. 16 и 2 П. 2, 18,—Ід. 17 и 2 П. 3, 2,—Ід. 18 и 2 П. 3, 3. 18; для общей характеристики ср. Іак. 1, 11; 3, 6—8; 5, 2; 1 Пет. 1, 24 Іуд. 9—11 ср. 1 П. 1, 24; Іак. 1, 11; 3, 6—8; 5, 2, также ψυχικός Іуд. 17 ст. и Іак. 3, 15,—привѣтственныя формулы 1 П. 1, 2; П. 1, 2 и Іуд. 2,—адресаты Іак. 1, 1 и 1 П. 1, 1.

Къ соборнымъ посланіямъ церковный канонъ причисляєть и посланія Іоанна, третьяго столпа іерусалимской Церкви. Первое его посланіе—такое же окружное и къ тѣмъ же малоазійскимъ церквамъ, какъ и посланіе Іакова, Петра и Іуды. Въ посланіи имѣются въ виду лжеученія двоякаго характера: іудейско-палестинскаго или семитическаго—отрицаніе богочеловѣческой природы Спасителя и признаніе его за простаго только человѣка,—и іудейско-александрійскаго или

греко-европейскаго—признаніе божества Христа, но отрицаніе его человъчества и докетизмъ. Этотъ двойственный характеръ лжеученія даетъ видіть, что посланіе написано уже въ концъ первыхъ узъ Ап. Павла или даже по освобожденіи отъ нихъ, когда пропаганда іудаистовъ ослабъла, борьба ихъ съ Павлемъ прекратилась, фанатики іудаизма стали изъ разсвянія стягиваться въ Палестину для подготовленія великаго возстанія противъ Рима, а между тъмъ напротивъ александрійскія идеи и филонизмъ начали быстро распространяться по берегамъ Средиземнаго моря. По своей литературной сторонъ посланіе стоить особнякомъ отъ другихъ соборныхъ и отличается полною оригинальностью. Какъ твореніе писателя особеннаго, богослова и друга Христова, посланіе Іоанна могло не подвергаться общесоборной редакціи, тъмъ болье, что такое безусловно индивидуальное и всецъло оригинальное произведение не допускаетъ участія другихъ. Такимъ образомъ это посланіе соборно не потому, что подвергалось соборной редакціи, а только потому, что принадлежить одному изъ столновъ іерусалимскаго собора церковнаго (Посланія Іоанна 2-е и 3-е имъли частное назначение и причислены къ соборнымъ только потому, что принадлежать писателю перваго соборнаго посланія Іоанна, т. е. соборны не въ собственномъ смыслъ и не въ томъ, какъ прочіе посланія этого класса).

Наконецъ самый терминъ "хадоліхо́ς", въ примѣненіи къ посланіямъ и Церкви, понимаемъ не въ смыслѣ позднѣйшей византійско-римской или папистической тенденціи, т. е. "вселенскости" или географической "всеземности". Посланія назначаются "двѣнадцати колѣнамъ разсѣянія", однакоже бывшимъ не по всей вселенной,— "пришельцамъ разсѣянія" малоазійскихъ римскихъ провинцій "Понта, Галатіи, Каппадокіи, Асіи и Виеиніи", а не "всей земли". По отношенію же къ Церкви такое пониманіе не соотвѣтствуетъ Мате. 18, 20 ср. Лук. 18, 8, гдѣ Церковь представляется существующею независимо отъ ея количественнаго и пространственнаго положенія. Притомъ въ нѣкоторыхъ древне - христіанскихъ памятникахъ термины "хадоліхо́с" и "оіхогиєгихо́с" употребляются рядомъ, очевидно какъ различествующіе. Не принимаемъ и значеній "є́ухо́хлю́с" и "хагогихо́с"— "окружный" и "каноническій", ибо обозначаемыя ими свойства принадле-

катъ не этимъ только новозавътнымъ писаніямъ, но всъмъ гругимъ, какъ богодухновеннымъ и назначавшимся для всей Церкви. Согласно истинно богодухновенному славянскому переводу, толкуемъ терминъ въ значеніи "соборный". По отноценію къ Церкви, согласно геніальному прозрѣнію Хомякова. герминъ означаетъ: "единый,—безъ различія чиновъ, званій и состояній, половъ, возрастовъ и народностей, -- ивлокупный cоборъ в $\mathfrak{B}$ рующих $\mathfrak{B}$  во Христа и собранных $\mathfrak{B}$  во имя Eго, хотя бы то было двое или трое, а на всей земль Сынь Человьнескій едва могь бы обръсти въру". Въ отношеніи къ посланіямь онь указуеть на участіе въ нихъ "всего собора первоматери церквей", какъ редактора ихъ и освятителя: οἱ απόστολοι καὶ οί πρεβύτεροι σὺν ὅλη τῆ ἐκκλησία... οἱ ἀπόστολοι καὶ οί πρεσβύτεροι (καὶ οἱ или: какъ) ἀδελφοὶ—τοῖς ἀδελφοῖς, сπѣд. всъмъ членамъ церквей Антіохійскихъ, Сирійскихъ и Киликійскихъ (Дъян. 15, 22. 23). Подобнымъ же образомъ и впослъдствіи, символы въры, составленные частными лидами, но издававшіеся подъ редакцією и съ одобренія всетенскихъ соборовъ, становились символами "соборными". Гакимъ образомъ это-госланія, хотя и писавшіяся столпами собора церкви іерусалимской, но предварительно читавшіяся на самомъ этомъ соборъ, имъ редактировавшіяся или же олько одобрявшіяся и отъ его лица посылавшіяся, — и именно въ эпоху борьбы Ап. Павла съ іудаизмомъ и его первыхъ узъ, въ предохранение христіанъ отъ іудаизма и александринизма и для поддержанія апостольскаго авториета Павла и его посланій. Въ такомъ значеніи термина цается ключь къ разумънію и освъщенію всъхъ особеннотей, какъ внутренней композиціи, такъ и внѣшне-литерагурной стороны соборныхъ посланій.

Это первоначальное значеніе термина, подъ вліяніемъ постороннихъ идей и тенденцій, хотя и было, повидимому, утранено въ позднъйшихъ оффиціальныхъ толкованіяхъ, однакоже не совсъмъ, какъ то показываетъ богодухновенный переводъ бирилла и Мееодія славянскимъ "соборный",—не "окружный", не "вселенскій", не "подлинный" или "каноническій", даже ве "всеобщій", какъ принято было толковать терминъ въ то время, а именно "съборный", цълокупный, въ собраніи и единеніи сущій.

Происходя отъ καθ' όλον или καθ' όλου "по цълу", "цълокупно",

"соборно" "соотвътственно тому, чего требуетъ цълое" или: "въ цъломъ, всеобще", —въ томъ и другомъ случав мыслится противоположность частному, единичному, личному (вся община, вся церковь вкупъ, какъ единое цълое), терминъ  $\varkappa a \vartheta o \lambda \iota \varkappa \acute{o} \acute{o}$  ( $\varkappa \acute{a} \vartheta o \lambda o \varsigma$ ) въ такомъ значеніи употребляется уже у языческихъ писателей. У Аристотеля Plant. II. 6. 1  $\varkappa a \vartheta o \lambda \iota \varkappa \acute{o}$   $\lambda \acute{o} \gamma o = \acute{o} \varsigma \varkappa a \vartheta \acute{o} \lambda o v ε \acute{e} \pi ε \check{v}$ , ср.  $\varkappa a \vartheta o \lambda \iota \varkappa \acute{o} \varsigma$  вообще Plant. II. 8. 9 и Polyb. 4, 1. 8, — $\varkappa a \vartheta o \lambda \iota \varkappa \acute{o} \varsigma$   $\acute{e} \iota \varkappa \acute{o} \iota \varkappa \acute$ 

Многочисленные слѣды такого значенія термина имѣются и въ древне-христіанскихъ писаніяхъ. Такъ уже у Игнатія Ант. Smyrn. VIII. 2: ὅπου φανῆ ὁ ἐπίσκοπος ἐκεῖ τὸ πλῆθος ἔστω, ὅσπεο ὅπου ἀν ἢ Χριστὸς Ἰησοῦς ἐκεῖ ἡ καθολικὴ ἐκκλησία—гдѣ явится епископъ, тамъ народъ да будеть, какъ и гдѣ Христюсъ Іисусъ, тамъ каволическая Церковь". Параллели: епископъ и Христосъ Іисусъ, народъ (множество) и каволическая Церковь—со всею очевидностію даютъ видѣть, что терминъ взятъ въ смыслѣ всей цѣлокупности Церкви или ея соборности, такъ какъ онъ стоитъ въ параллели съ "народъ", какъ "Христосъ Іисусъ"—съ "епископъ" т. е. въ живомъ и дъйственномъ единеніи Христа, іерархіи и народа. Замѣчательно, что въ распространенной редакціи посланія терминъ понять именно въ этомъ смыслѣ, такъ какъ замѣненъ; "πᾶσα ἡ οὐ-ράνιος στρατιά — все небесное воинство", такимъ образомъ понятіе соборности только ограничено небесною церковью. Въ "Мученичествъ Поликарпа Смири. (ок. 155 г.) терминъ встрѣчается нѣсколько разъ. Въ заглавномъ привѣтствіи: ἡ ἐκκλησία τοῦ θεοῦ ἡ παροικοῦσα Σμύρναν τῆ ἐκκλησία τοῦ θεοῦ τῆ παροικοῦσος ταῖς κατά πάντα τόπον

ής άγίας καὶ καθολικής ἐκκλησίας παροικίαις: церковь Божія, битающая въ Смирнъ, церкви Божіей, обитающей въ Фиомелів, и всвив во всякомь мість святой и каноличекой Церкви общинамъ (приходамъ)". Здъсь различены: астныя общины въ Смирнъ и Филомеліъ, —всь общины во сякомъ мъстъ (вселенскость, или окружность), Церковь вятая (истинность, православность, подлинность, каноничость),-и наконецъ каоолическая, въ отличіе отъ всёхъ ругихъ опредъленій очевидно только—соборная, въ едиеніи и цълокупности пребывающая во всъхъ общинахъ съхъ мъстъ. Въ V, 1: περί πάντων και τῶν κατὰ τὴν οικουμέην εκκλησιών—для повсем встности, окружности и вселенскоти Церкви не употребленъ терминъ καθολική, но κατά την θρουμένην. VIII, 1 μ ΧΙΧ, 2: πάσησ τῆς κατὰ τὴν οἰκουμένην κα- $\delta \lambda \iota \iota \tilde{\eta} arphi$  εχχ $\lambda \eta \sigma i \alpha arphi$ —терминъ отличенъ и отъ  $\pi lpha \sigma \eta arphi$  и отъ  $\iota \tilde{\eta} arphi$ ατά τήν δικουμένην, очевидно опять въ значеніи только "соорный". XVI. 2: ἐπίσκοπος τῆς ἐν Σμύονη καθολικῆς ἐκκλησίας астная церковь названа канолическою, следовательно теринъ не можетъ означать вселенскости, а только "соборость" этой одной общины. Ср. Epil. alius: глагос те лабаг ίρεσιν ήλεγξεν καὶ τὴν ἐκκλησιαστικὸν κανόνα και καθολικὸν, ως αρέλαβεν παρά τοῦ ἀγίου καὶ παρέδωκεν, ΓΗΒ καθολικόν ΟΤΗΗается оть ἐχχλησιαστιχόν, и понимается какъ противоположость лабан айдевин, т. е. какъ общепринятое и всеобщееастному, особному, сектантскому,—и κανόνα = κανονικόν. (Βπροемъ эпилогъ этотъ-позднайшаго времени, 4-5 столатія,потому и терминъ можетъ здъсь имъть значение "праволавный"). *Тустинъ мученикъ* въ Dial. cum Tryph, § 81: хад μετά αΐτα τὴν καθολικὴν καὶ, συνελόντι φάναι, αίωνίαν δμοθυμαδὸν ἄμα άντων ἀνάσιασιν γενήσεσθαι καὶ κρίσιν (Otto, 3-a, 296): терминъ значаеть "всеобще", а не "каноническое" или, "окружное" ли "вселенское" воскресеніе. Въ с. 102 (Otto, 364. a) апоогеть говорить, что Богь совершаль и всеобщіе и частные уды—καί καθολικάς καί μερικάς κρίσεις έποίει, при сохраненіи днакожъ свободной воли человъка. Исевдо-Густинъ De moarchia c. 1 (Otto II. 128 Migne 6, 313. В): "ТВ, кои впервые тали воздавать религіозное почтеніе выдающимся людямъ, ызвали у потомковъ забвеніе всеобщей идеи: об игр... адинτίαν τοῖς μετ' αὐτοὺς τῆς καθολικῆς δόξης ἐνέβαλον: разумѣется съмъ людямъ врожденная и исконная идея единобожія,

помраченная позднъйшимъ идолопоклонствомъ. Ср. Авина-употребленъ терминъ во фрагментъ Мураторія: строка 66-я о церкви: in catholicam ecclesiam rece(i)pi non potest,—70-я о двухъ посланіяхъ Іоанна: In catholica habentur, безъ ближайшихъ поясненій, очевидно какъ общепринятый въ то время, т. е. по сравненію съ другими датами въ значеніи "соборный". О томъ же свидътельствуетъ неръдкое употребленіе термина (безъ перевода) у Тертулліана: "catholica traditio — "всеобщее", т. е. всехристіанское, каждому христіанину изв'єстное и имъ хранимое "преданіе" въ De monog. 2, Oehler, 1, 762,—cp. De praescr. haeret. 26: quam (regulam) catholice (catholicae) in medium proferebant,—и 30: in catholicae (ecclesiae) primo doctrinam (Oehler, 2, 24 и 26)—въ обоихъ случаяхъ какъ противоположность частному и еретическому. Adv. Marc. IV. 9. Oehler 2, 176: apud ecclesiam per Christum Iesum, catholicum patris sacerdotem—Христосъ, какъ всеобщій (за всѣхъ и отъ всѣхъ) священникъ Отца (предъ Отцомъ). Ib. 3, 21 Oehler, 151: Christus, catholicum Dei templum, in quo Deus colitur,—22. Oehler 153: apud veram et catholicam Hierusalem, гдъ catholicus отличается отъ verus, какъ всеобщій отъ истиннаго (православнаго, каноническаго и под.). 2, 17. Oehler 104: protectorem catholicae et summae illius (Dei judicis) bonitatis: не per totum orbem terrarum diffusa est (Pamelius), ибо судъ Бога касается въ собственномъ смыслъ только "людей", какъ это показываеть и дальнъйшій цитать Мате. 5, 45,—но: объемлющая всъхъ людей, на всъхъ людей простирающаяся, —благость, какъ бы область или лоно или сердце, гдъ вмъщаются всъ люди. De fuga 3, Oehler, 1, 467: necese est catholice fieri haec, a quo et ex parte (patre), scilicet ab illo, qui dicit... если читать a parte, то получимъ въ catholice противоположность этому выраженю. Ср. Adu. Marc. IV. 4. Oehl. 2. 164: pecuniam in primo calore fidei catholicae ecclesiae contulit (Маркіонъ)... posteaquam in haeresim suam a nostra veritate descivit, — какъ противоположность ереси, особности. Ириней Contra haer. Ш. 11. 8. Stieren, 468: τέσσαρα καθολικὰ πνεύματα четыре всеобщихъ (всю землю обвъвающихъ лат.: pricipales) ΒΕΤΡΑ, ΚΟΜΜΕ COOTΒΕΤΟΤΒΥΙΟΤΕ τέσσαρα κλίματα του κόσμου,---Η

далѣе р. 482: τέσσα $\varrho$ ες εδόθησαν καθολικαλ διαθήκαι τ $\tilde{\eta}$  ανθ $\varrho$ ω-πότητι (чревъ Ноя, Авраама, Моисея и Христа) общіє, все человъчество объемлющіе, въ коихъ участвують всь люди. Но хая. въ лат. опущенъ. Однако же ни о Церкви, ни о посланіяхъ, ни объ ученіи и въръ Ириней не употребляетъ этого термина, замъняя его описательными: 1. 10. 2 St. 120: "получивъ эту проповъдь и эту въру, Церковь, хотя и разсъянная по всему міру, тщательно хранить, какъ бы живущая въ одномъ домъ, и одинаково въруетъ имъ, какъ имъющая одну душу и одно и тоже сердце,-и согласно это проповъдуеть и учить и предаеть, какъ обладающая едиными устами". Стоящее здѣсь ἐν ὅλ $\varphi$  τ $\tilde{\varphi}$  κόσμ $\varphi$  и отсутствіе, хотя и ожидаемаго, по сравненію съ вышеприведенными и нижеслъдующими древне - христіанскими опредъленіями церкви, καθολικός дають видьть, что мы имвемь здъсь превосходное и согласное древнехристіанскому пониманію изъясненіе уже мало понятнаго тогда термина ха 90- $\lambda \iota z \acute{o}$ ς βъ значеніи, отличномъ отъ "всемірности" $- \dot{\epsilon \iota} v \dddot{o} \dot{\phi} \tau \ddot{\phi}$ жобию, именно: "соборности, единодушія, живаго взаимообщенія членовъ тъла Христова между собою и со Своимъ главою и душею—Христомъ.

Въ цитатъ Евсевія (V. 18. 5. Heinichen р. 241) изъ Аполло-нія (2в) о нъкоемъ еретикъ Өемисонъ сообщается, что онъ μιμούμενος τὸν ἀπόστολον, καθολικήν τινα συνταξάμενος ἐπιστολην έτόλμησε κατηγείν μέν τους άμεινον αυτού πεπιστευκότας: ΗΕЯСность термина зависить отъ неизвъстности апостола, коему подражаль Оомисонь. Если это Ап. Павель, то въдь ему въ древности не приписывалось ни одно соборное посланіе. В вроятно терминъ вставленъ въ цитату Евсевіемъ въ значеніи "окружный", и "для всъхъ христіанъ назначенный". Если же разумъть кого либо изъ апостоловъ, писавшихъ соборныя посланія, то терминъ будеть имъть только значеніе спеціальнаго названія именно того посланія соборнаго, коему подражаль Өемисонъ. Безъимянный полемисть 2-го въка у Евсевія V, 16. 9 Неіп. 235 говорить, что Монтанъ осмѣπίπιση την καθόλου καὶ πᾶσαν την ὑπὸ τὸν οὐρανὸν ἐκκλησίαν βλασφημεῖν. Изъ этого цитата можно вывести заключеніе, что анонимъ считалъ терминъ καθολικός недостаточно ясно выражавшимъ его мысль о всемірности церкви, почему онъ -замънилъ его болъе яснымъ наръчіемъ мъста кадолог, слъНо особенную важность въ вопросъ объ изначально-христіанскомъ значеніи термина мы усвояемъ сочиненіямъ Псевдо-Діонисія Ареопагита. Независимо отъ времени происхожденія этого, единственнаго въ своемъ родь, памятника, данное въ немъ представление о таинствъ евхаристии и значеніе часто употребляемаго термина καθολικός носять ясную печать глубокой оригинальности первохристіанства, на преданіяхъ коего самъ авторъ усиленно основывается (cp. De ecclesiastica hierarchia, ed. Corderii, 1, 195. 196. 199 360. 361 др. мн. ай дохайа тарабобыс). Въ изложении чина таинства евхаристіи или, какъ называется оно у автора, собранія и общенія, читаемъ: "лица, назначенныя для того, чтобы служить помощниками священнодъйствій, для благольпія ихъ, вмъсть съ священниками возлагають на божественный жертвенникъ священный хлъбъ и чашу благословенія (ср. 1 Корино. 10, 16 и пар.), послъ того какъ вся церковь (собраніе молящихся въ храмъ) во всемъ своемъ составъ (слъдовательно: и народъ) провозгласить соборное ηπειοιοιοείε: προομολογηθείσης ύπὸ παντὸς τοῦ τῆς ἐχχλησίας πληοώματος τῆς καθολικῆς ύμνολογίας (243, В—С). Схоліасть Максимъ склоненъ разумъть тутъ, съ своей позднъйшей точки зрънія, символъ въры,—чъмъ нисколько не ослаблялось бы употребление термина Исевдо-Діонисіемъ въ значеніи "со-

борности". Но символъ-не пъснь, онъ читался и говорился, и автору Церковной Іерархіи хорошо извъстно это различіе между пініемъ и чтеніемъ во время богослуженія (cp. δέλτων ανάγνωσις, πτυχῶν ανάδδησις 243. 248 др.), чτὸ видно изъ начальныхъ словъ этого разсужденія (242. D): "іерархъ начинаетъ священное пюніе псалмовъ (μελορδίας). причемъ весь церковный чинъ (т. е. клиръ, а не весь народъ-въ отличіе отъ "соборнаго пъснословія") поетъ (бига- $\delta o \dot{v} \sigma \eta \varsigma \ \alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega}$ ) вмъстъ съ нимъ псаломное священнословіе  $^{a}$ (i ε οολογία = ψ μνολογία перваго цитата). Сравненіе многихъ мъстъ не оставляетъ сомнънія въ томъ, что авторъ даваль термину особый богословскій смысль именно "соборности": не всеобщности только или цълокупности, но болъе-, активности" въ этой всеобщности, дъйственности взаимообщенія, въ примъненіи къ данному выраженію: "дъйственнаго участія въ самомъ пъніи гимна со стороны всей полноты собранія". Такое значеніе открывается въ созерцательномъ толкованіи евхаристійнаго чина (247. С—D): "священное описаніе божественныхъ nиссень ( $\phi \delta \tilde{\omega} v$ ), имѣющее цѣлію воспъть (ύμνησαι) всъ богословія и богодъйствія, а равно и восхвалить священнословія и священнод виствія божественныхъ мужей (т. е. въ первомъ случав-Бога и Христа, второмъ-апостоловъ и святыхъ), вводить соборную пъснь  $(\phi\delta\eta r, a$  не  $dvd\phi\eta \sigma ur)$  и повъствование о божественных в дъπαχτ (καθολικήν ποιείται τῷν θείων οβθήν καὶ ἀφήγησιν), coobщая тымь, кои ее богодухновенно священнословять (воспывають) подобающую способность (святое настроеніе души) къ преподанію (священнодъйствующимъ) и къ пріобщенію (народу) всего священнодъйственнаго таинства. Когда такимъ образомъ писнословіе (ύμνολογία), содержащее всесвятые предметы, сообщить нашимь душамь гармоническое настроеніе"... Ръчь очевидно о древне-христіанскомъ евхаристійномъ гимнъ, воспъваемомъ всъми богомольцами въ благодареніе Богу за міропромышленіе и челов'й коспасеніе. Другое мъсто (260, В-С): "получивъ (народъ) и преподавъ (іерархъ) богоначальное пріобщеніе, оканчиваеть (іерархъ) евхаристію вм'вст'в со всею священною полнотою собранія (церкви—εκκλησίας)... ибо таковъ соборный строй и чинъ божественнаго, (αύτη γὰο ἡ καθολική τῶν θείων εὐκοσμία καὶ τάξις), что сначала пріобщается священнослужитель, а потомъ на-

родъ. Очевидно "соборность" здёсь отличена отъ "всей полноты собранія", т. е. разум'єтся въ ней не внёшнее и количественное собрание только всей церкви, но внутренняя стройность, дъйственное участіе и живое взаимообщеніе всъхъ въ священномъ пъснословіи Богу о Его премудрости, благости и любви (содержаніе древне-христіанскаго евхари-стійнаго гимна). Еще м'єсто (199. В): "ἔστι μὲν ἱεραρχία πᾶσα, κατὰ τὸ σεπτὸν τῆς ἡμῶν παραδόσεως, ὁ πᾶς τῶν ὑποκειμένων ίερῶν λόγος, καθολικωτάτη τῶν τῆς δὲ τυχὸν ίεραρχίας, ἢ τῆς δὲ ίερων κογος, κασοκικωτατή των της σε τέχον τεραίχιας, η της σε ίερων συγκεφαλαίωσις: ή καθ' ήμας οὖν ίερωρχία λέγεται καὶ έστιν ή περιεκτική των κατ' αὐτην άπάντων ίερων πραγματεία. Осо-бенно же 252, С— D: "всесвятые священнодъйственники и любозрители всесвятыхъ (предметовъ или священнодъйствій таинства), со святымъ благоговъніемъ созерцая таинство, воспивають писнословіемь соборнымь (бигобои бигодогід жадо- $2 iz \tilde{\eta}$ ) благодътельное и добродътельное Начало (Бога Творца), отъ Коего указаны намъ спасительныя таинства, священнодъйствующія (производящія) священное обожествленіе совершающихъ оныя. Пъснь же эту (ύμνον) одни называють пъсно-словіемь (ύμνολογίαν), другіе символомъ религіи (τῆς θοησκείας  $\tau \dot{o}$   $\sigma \dot{v} \mu eta o \lambda o v$ , т. е. знаменемъ, въ какомъ смыслъ авторъ вездъ употребляетъ терминъ о евхаристіи, не символомъ въры въ позднъйшемъ смыслъ, когда онъ сталъ читаться за литургіей, что видно изъ сообщаемаго здісь содержанія гимна), другіе, какъ думаю (върно), священноначальственною евхаристіею (благодареніемъ), какъ содержащую достигающіе до насъ отъ бога священные дары. Это потому, что, какъ мнъ кажется, дъйствительная цъль всъхъ воспъваемыхъ богодъйствій (т. е. совершеннаго Христомъ нашего спасенія) касается насъ, благод втельно поддерживая существо наше и жизнь, воображая въ насъ боговидность первообразными красотами, возводя насъ къ пріобщенію божескаго бытія (состоянія), и, въ виду отъ нашего нерадвнія случившагося у насъ оскудънія божественныхъ даровъ, устроенными для насъ благами снова возводить насъ въ изначальное наше состояніе, всесовершеннымъ воспріятіемъ нашей природы благодътельно сообщаеть намъ совершеннъйшее причастіе Своей (природы) и этимъ даруетъ намъ общеніе Бога и божественнаго". Поучительно также сравнить этотъ терминъ съ подобозначущими. Такъ καθόλου

вторъ нигдъ не употребляетъ въ значеніи "соборности" и аже "всеобщности", но "совершенства, оконченности и под., акъ это видно напр. изъ 250, С:  $\delta$  гадолог делос  $dv\eta_Q$ —всеыть, вполны, совершенно божественный мужъ",—224, В: ωτοειδης καθόλου ζωη cp. 248, C др. Особенно прим $\mathring{}$  чаельно употребленіе термина δλικός: δλική προσέλευσις—всевлое, всесовершенное, полное пришествие къ Богу (216, А), λική ανάστασις — полное воскресеніе съ тъломъ и душею 348, А), δλικαί αποταγαί (222, А)—полныя отреченія, ср. δλιώς (403, B), δλόχληφος 255 B, παντελής, πανιεφός и др. под. собенно 359, С: πρώτη μέθεξις ίεροῦ συμβόλου δωρεῖται τφ ελουμένω μετὰ τὴν δλικὴν τῆς προτέρας ἐσθῆτος ἀπαμφίασιν... 60. Β: διὸ τῶν ἱερῶν ἡ θεία θεσμοθεσία... τὸν ὅλον ἄνθρωπον γιάζουσα καὶ τὴν δλικὴν αὐτοῦ σωτηρίαν ἱερουργοῦσα καὶ τελειοάτην αύτοῦ τὴν ἀνάστασιν ἔσεσθαι διαγγέλλουσα ταῖς καθολικαῖς γιστείαις: цилаго человъка (блог), полное спасеніе (блігі/г), вершенное воскресеніе (τελειοτάτην), соборными (соборнъ соершаемыми, съ участіемъ всёхъ присутствующихъ за богопуженіемъ) священнод виствіями (καθολικαῖς άγιστείαις). Не адо забывать, что пишеть глубокій богословь и созерцаель, точность и глубокомысліе терминовь для него сущегвенность,-поэтому, въ отличіе отъ всвхъ другихъ, гадохός можеть означать только "соборный". А что идея "сорности" ясно созерцалась составителемъ Церковной Іерари, видно между прочимъ и изъ названія евхаристіи "таинпвомъ собора и общенія"—μυστήριον συνάξεως εἰ τ' οὖν κοινωίας 240, D и 242, D и ή θεία τῆς συνάξεως τελετή 245, D др. отсюда, замътимъ въ скобахъ, неупотребительность въ Праославной Церкви тайной мессы католической и одноличаго совершенія таинства евхаристіи священникомъ: правопавіе, повидимому, склонно признавать только явное и соорное таинство евхаристіи).

Столь же важно извъстное мъсто у Климента Алекс. trom IV. 15 ed. Potteri 1. 606, 32—35: "все прочее, говорить постоль (1 Кор. 10, 25), покупайте съ рынка, нисколько не мущаясь, за исключеніемъ указаннаго въ посланіи соборномъ постоловъ встхъ, съ соизволенія Святаго Духа, написанномъ въ заніяхъ Апостоловъ и перенесенномъ къ върнымъ чрезъ саого служителя Павлова; хата тру влютодру тру хадодіхру той постодог властом, гдъ влютоду хадодіх ближе опредълено

κακω τῶν ἀποστόλων ἀπάντων. Cp. Strom. 1. 4. Pott. 1, 330. 26—27 и VI. 8, Pott. 773, 38; καθολικός λόγος всеобщее основаніе, generalis ratio, для всвхъ достаточное Ср. VI. 6. Pott. II. 764. 22-24: γέγονεν ἄρα τις καθολική κίνησις καὶ μετάθεσις κατὰ τὴν οικονομίαν τοῦ σωτῆρος. Paedag. 1, 6 Pott. 1. 116. 25; μία καθολική της ανθοωπότητος σωτηρία ή πίστις. Совершенно ясное τοπкованіе термина дано въ Strom. VIII. 8. Pott. II. 928. 5—11: "грамматика сводить всё слова къ двадцати четыремъ всеобщимъ элементамъ (είς τὰ καθολικὰ στοιγεῖα κδ', т. е. къ 24 буквамъ алфавита), ибо элементы должны быть опредъленны, между тъмъ какъ частное (той хад Ехаота), при своей неопредъленности, не есть наука (достояніе знанія); свойство науки (знанія) - основываться на всеобщихъ опредъленныхъ созерцаніяхъ (положеніяхъ, терминахъ: гадодігої в спервібевда θεωρήμασι καὶ ώρισμένοις), почему частности возводить къ общему (τὰ καθ' ἔκαστα εἰς τὰ καθόλου ἀνάγεται)". Въ виду этого мъста не можетъ быть сомнънія, въ какомъ значеніи Клименть называеть посланіе Іерусалимскаго собора канолическимъ. Ср. Strom. VI. 7. Pott. II. 769. 4: εὶ γ οὖν τις τοῖς μερικοῖς ὡς καθολικοῖς χρώμενος τύχη καὶ τὸ δοῦλον ὡς κύριον σφάλλεται της άληθείας.

Въ частности о церкви Климентъ подробно говоритъ въ Strom. VII. 17 Pott. II. 898—900: "нътъ нужды доказывать, что они образовали человъческія сбориша гораздо позднъе соборной церкви" (μεταγενεστέρας τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας τὰς άνθοωπίνας συνηλύσεις πεποιήμασιν, Γηή τερμинъ ясно взять въ соотвътствіи именно съ συνηλύσεις, слъд. въ значеніи соборности).... разумъются ереси, позднъе измышленныя: осиφανές έκ της προγενεστάτης και άληθεστάτης έκκλησίας τάς μεταγενεστέρας ταύτης... αἰρέσεις.... μίαν εἶναι τὴν ἀληθῆ ἐκκλησίαν, την το όντι ἀργαίαν... ενός γὰρ όντος τοῦ θερῦ καὶ ενός τοῦ κυρίον... διὰ τοῦτο καὶ μίμημα ὂν ἀρχῆς τῆς μίας, τῆ γοῦν τοῦ ἐνὸς φύσει συγκληφούται έκκλησία ή μία, ην είς πολλάς κατατέμνειν βιάζονται αλρέσεις, κατά τε οὖν ὑπόστασιν, κατά τε ἐπίνοιαν, κατά τε ἀργὴν, κατά τε έξοχην, μόνην είναι φαμέν την δοχαίαν και καθολικήν έκκλησίαν, είς ενότητα πίστεως μιᾶς τῆς κατὰ τὰς οἰκείας διαθήκας, μαλλον δε κατά την διαθήκην την μίαν διαφόροις τοῖς χρόνοις, ενὸς του θεου το βουλήματι, δι ένδς του χυρίου συνάγουσαν τους ήδη κατατεταγμένους, οθς προώρισεν ο θεός, δικαίους εσομένους ποὸ κατα-Βολής χόσμου έγνωχώς.

Столь же ясно такое значение термина въ цитатъ Климента зъ Гераклеона, знаменитъйшаго ученика Валентина: "испоъданіе бываеть (двоякое)-одно посредствомъ въры и жизни, ругое голосомъ, шсповъдание голосомъ бываетъ и предъ ластями, каковое одно многіе считають испов'яданіемъ, что е разумно, ибо такое исповъданіе могутъ давать и лицефры. Но такое представление объ исповъдании не примъμμο κο всѣμъ (ἀλλ' οὐδ' είφεθήσεται οὖτος δ λόγος καθολικῶς доημένος), ибо не всв спасаемые изрекли свое исповъдание поредствомъ голоса, и отошли (умерли), каковы Матеей, Фииппъ, Оома, Левій и другіе многіе. Такимъ образомъ испоъданіе голосомъ есть не всеобщее, а частное (ой жаводих)  $\lambda \lambda \dot{\alpha}$  μεριχή). Всеобщее же (χαθολιχή δέ), ο коемъ тенерь говоитъ (Господь у Мате. 10, 32; Марк. 8, 38; Лук. 12, 8. 11. 12), сть соотвътствіе дъль и жизни съ върою. За этимъ испоъданіемъ слъдуеть уже и частное (μεριεή), если потребуется, предъ властями" (Strom. IV. 9. Pott. 1, 595. 25—39). Ср. у Ввс. Н. Е. VI. 14. 1 Hein. 279, гдв хадолида влютола назыаетъ соборныя посланія, безъ поясненія термина. Но приадлежить ли терминь Клименту или Евсевію, не ясно. Ср. αθολικά—всеобщія основы и κ. κλησις-—всеобщее прозваніе Ізраиля избраннымъ народомъ Strom. VI. 15. Pot. 801. 26 и /I. 17. Pot. 823. 23.

Такъ употребляется терминъ и ученикомъ Климента Ориrеномъ. Въ Contra Celsum 1, 37, Migne XI. 729: προφήται ἦσαν ν Ίουδαίοις προλέγοντες ού μόνον τὰ καθολικὰ περί μελλόντων.... дада кай та кая вга. Затымь у Евсевія есть цитать изъ Ориена (изъ 1-го тома его толкованія на евангеліе Матеея), дъ 1-е посланіе Петра называется καθολική ἐπιστολή, но безъ всякихъ поясненій термина (Н. Е. VI. 25. 5. Hein. 294). Сооставляя съ нимъ выраженіе Оригена изъ Comm in Iohan. V. 3. Lommatzsch 1. 165, также приведенное Евсевіемъ (ib. 8. 10): Απ. Πετρъ μίαν επιστολήν δμολογουμένην καταλέλοιπεν ότω δὲ καὶ δευτέραν, ἀμφιβάλλεται γάρ...., ἔστω δὲ καὶ δευτέραν αὶ τρίτην, ἐπεί οὐ πάντες φασὶ γνησίους εἶναι ταύτας,—ΗΑΧΟΙЯΤЪ возможнымъ отожествлять термины καθολικός и δμολογούμενος. Но основаній для этого у самого Оригена нътъ никакихъ. Інтаты взяты Евсевіемъ изъ разныхъ книгъ. Оригенъ могъ -е посланіе назвать хадодіх въ смысль "соборнаго", каковымъ оно и могло быть, тогда какъ 2-е и 3-е суть частныя

письма, а не "соборныя" посланія. Наконецъ вопросъ: точень ли цитать у Евсевія и не самь ли историкь постарался оттінить терминь καθολικός въ смыслі δμολογούμενος и хатогіхо́ς? Во всякомъ случав ученіе о Церкви у Оригена согласно съ Иринеемъ, какъ о единомъ, органически-живомъ и нераздъльномъ тълъ Христа, что вполнъ выражаетъ древне-христіанское и подлинное вначеніе термина хаводіхо́; Соntra Cels. VI. 48. Мідпе XI. 1373). Примѣчательно примѣненіе имъ термина и къ посланію Варнавы:  $\gamma \acute{\epsilon} \gamma \varrho \alpha \pi \tau \alpha \iota \delta \dot{\eta} \dot{\epsilon} v \tau \ddot{\eta} B \alpha \varrho v \acute{\alpha} \beta \alpha z \alpha \vartheta o \iota z \ddot{\eta} \dot{\epsilon} \pi \iota \sigma \tau o \iota \ddot{\eta}$  (C. Cels. 1. 63. Мідпе XI. 777. В). Отсюда видимъ, что употребленіе термина соединялось не съ общимъ назначеніемъ писаній (такихъ писаній, повторимъ, было не мало, кромъ соборныхъ посланій), а именно съ происхожденіемъ отъ авторитетныхъ членовъ собора іерусалимской Церкви, какимъ былъ и Варнава (Дъян. 4, 36; 9, салимской церкви, какимъ обыть и Барнава (Двян. 4, 36; 9, 27; 11, 22). Подобнымъ же образомъ употребляется терминъ въ выраженіяхъ:  $\varkappa$ . λόγος διηγήσεως въ С. Cels. 1, 71 Migne 792. А,—τὸ πτεῦμα  $\varkappa$ αθολιχῶς ἐν ταῖς  $\varkappa$ αρδίαις τῶν ἀγίων  $\varkappa$ ράζει In Psal. 3, 5 Migne 12. 1124. С,—γέγονεν αὐτῷ (Χριστῶ) ἡ ἐπιδημία σωματιχῶς  $\varkappa$ αθολιχή τις  $\varkappa$ αὶ ἐπιλάμψασα δλφ τῷ  $\varkappa$ όσμφ (общее явленіе Христа во плоти, какъ оно свойственно всякому человъку, общечеловъческое, истинно человъческое) въ In Ierem 9, 1. Migne 13, 348. B. Tome In Ierem. 23, 28. M. 573, Α: ε. επιστήμη. Напротивъ, въ латинскихъ переводныхъ сочиненіяхъ терминъ уже опредъленно и спеціально употребляется въ значеніи "православный" въ противоположность еретическимъ лжеученіямъ: christianus, ecclesiasticus et catholiсия въ противоположность haereticus въ In Lev. 12, 2 Migne 12. 553. D. и 554: A,—doctrina catholica какъ противоположнэсть haereticorum dogmatum въ In Num. 9, 1. М. 625. D, doctores catholici u doctores haereticorum dogmatum In Cant. cant. IV къ 2, 15. М. 13. 194. С,—catholica fides In Num 27, 2. М. 782. C,—In Iesum Nav. 10, 2. M. 881. A,—14, 2. 896. A,—In Iud. 8, 1. 982. A,—и ecclesia catholica въ ln Iesum Nav. 9, 8. 876. C,—In Cant. Cant. 2, 14. 91. С и In Matth. 50. Migne 13. 1675. С. Отсутствіе такой опредъленности въ греческой терминологіи заставляеть усвоять ее латинскому переводчику.

Βυ Αποστοπьских ποσταнοвленіях πυτυργία βυριμαν μααποστοπος της άγιας καθολικής καὶ ἀποστολικής εκκλησίας της ἀπὸ πέρατος ξως περάτων: τερμαμο οτπαναετος βηβιο οτω νία, ἀποστολική η ἡ ἀπὸ πέρατος ἔως περάτων=οἰχουμενική, чτο εдеть къ значенію именно "соборный", а не вселенскій или кружной или каноническій. VIII. 10. Мідпе Gr. 1. 1085. С. о. II. 57. М. 737. А: нослів лобзанія любви и мира δ διάχονος ροσευχέσθω ὑπλερ τῆς ἐκκλησίας ἀπάσης καὶ παντὸς τοῦ κόσμου καὶ δυ ἐν αὐτῷ μερῶν καὶ ἐκφοριῶν, ὑπλερ τῶν ἱερέων καὶ τῶν ἀρχόνων, ὑπλερ τοῦ ἀρχιερέως καὶ τοῦ βασιλέως, καθόλου εἰρήνης,—VIII. 2 (чинъ литургіи Іакова) М. 1104. D—1105. A: ὑπλερ τῆς νίας σου ἐκκλησίας τῆς ἀπὸ περάτων ἔως περάτων и 13. Μ. 1108. : ὑπλερ παντὸς τοῦ πληρώματος τῆς ἐκκλησίας. Οττώμα видимъ, по терминъ уже очень рано сталь непонятенъ и исчезать вы литургійнаго чина.

Однакожъ древность термина въ литургійномъ чинъ и его ервоначальное значеніе сохранилось въ восточныхъ литуряхъ, гдъ терминъ съ самаго начала былъ непонятенъ и отому уцълълъ какъ техническій и непереводимый, какъ одобнымъ же образомъ уцъльли: аллилуія, псаломъ, симоль, литургія и др. мн. Такь въ Сирской литургіи Ап. кова этимъ терминомъ называется молитва діакона, совътствующая вышеуказанной молитвъ въ Апост. Постаовленіяхь, — гдф евхаристія изображается какъ таинство иваго и дъйственнаго взаимообщенія всей цълокупности еркви-Бога — Отца, Сына и Духа, — (ангеловъ?), пророовъ апостоловъ, учителей, святыхъ, живыхъ и умершихъ, рисутствующихъ и отсутствующихъ (Renaudot, Liturgiarum ientalium collectio, ed. 2-da, 1847, t. II. p. 38-39,-хотя поздьйшій толкователь сирскій Бар-Салиби, какъ и другіе его семени, ослабляетъ и съуживаетъ значеніе термина, сводя ь "всеобщности" (ib. p. 110). Ср. Несторіанскую молитву o omnibus, въ нък. код. называющуюся тоже каоолическою b. 597—598).

Сюда же можемъ отнести названіе Римскаго государственаго чиновника  $\varkappa a \vartheta o \lambda \imath \varkappa \acute{a} \vartheta o \lambda \imath v \varkappa a \vartheta \acute{a} \lambda o v \varkappa \acute{a} \vartheta \acute{o} \lambda o v \mathring{e} \pi a \varrho \chi o \varepsilon$  и од. (Евс. Н. Е. VII. 10. 5. Hein. 331,—VIII. 11. 2. 389—390,— К. 11. 4. 462,—X, 6. 1. 493,—др. см. у Suiecer'a Thesaurus ecesiasticus П. 13—14 и Mommsen'a въ Geiger's Urschrift usw 492. Подобную же должность знаетъ Талмудъ (высшіе начальники храма) Іерус. Schekalim V. 49. а. сред. ср. Levy, Neuhebr. d Chald. Wörterbuch, IV. 402—423, и Buxtorfii Lexicon Chalticum, Talmudicum et Rabbinicum p. 2164. Доказательствомъ

первоначальности такого значенія термина можеть служить еще то, что посланія Ан. Павла не назывались такъ въ древности, хотя посланіе Варнавы Оригенъ называеть каеолическимъ. Причина та, что каеолическія посланія пред-ставляли именно защиту ученія Павла и его посланій, писались противъ его враговъ, слъдов название давалось именно въ виду Павловыхъ посланій и потому этимъ поименно въ виду Павловыхъ посланій и потому этимъ по-слѣднимъ ужъ никакъ не соотвѣтствовало. Напротивъ къ посланію Варнавы, какъ члена іерусалимской первоматери— церкви и іерусалимскаго собора христіанъ (δλη ἡ ἐκκλησία Дѣян. 15, 22 οἱ ἀδελφοί и ἀδελφοῖς ст. 23), названіе καθολικός могло подходить, если и не по редакціи и первоначальному происхожденію, то по лицу автора. Надо также обратить вни-маніе на то, что древніе стѣснялись давать это названіе 2-му и 3-му посланіямъ Іоанна, именуя такъ только одно 1-е (Діонисій Алекс. въ нижеприведенномъ цитатъ у Евсевія и Іеронимъ): очевидно ни въ редакціи ихъ, ни въ назначеніи, ни въ содержаніи, ни наконецъ въ отношеніи къ Ап. Павлу, его посланіямъ и его врагамъ, древніе не усматривали характера "соборности". Зам'вчательное подтвержденіе такого первоначальнаго значенія термина находимъ въ сохранившемъ свой древній видъ порядкѣ и объемѣ литургійныхъ чтеній новозавѣтныхъ въ Коптской литургіи. Въ ней полагаются именно три чтенія въ такомъ порядкѣ и съ такими названіями: Апостолъ (разумѣются чтенія изъ посланія Ап. Павла), Каноликонъ (чтеніе изъ Соборныхъ Посланій) и Дъянавла), пиволимов (чтене изв Сообрных послани) и для-нія Апостолов. А потомъ уже слъдують чтенія изъ Еванге-лія. Очевидно терминъ отмичает соборныя посланія именно отъ посланій Ап. Павла. Самов же значеніе терминовъ сохра-нилось въ положенныхъ послъ этихъ чтеній молитвахъ. Такъ въ молитвъ послъ чтенія изъ Дъяній говорится о жертвоприношеніи Авраама, объ освященіи и очищеніи жертвоприношеніи Авраама, объ освященіи и очищеніи грѣховъ, — въ нѣкоторыхъ литургіяхъ—о распространеніи христіанства,—т. е. о подвигѣ христіанской жизни, примъромъ коего служатъ Апостолы и ихъ дѣянія. Въ молитвѣ послѣ чтенія изъ Апостола Павла рѣчь о знаніи и премудрости, объ откровеніи тайнъ, о призваніи Ап. Павла, распространеніи христіанства,—о дарованіи народу Божію ума, свободнаго отъ всякой разсѣянности и ума чистаго для проникновенія въ смыслъ святаго ученія и таинства евхамстіи. А въ молитвъ послъ каволикона ръчь именно о сорности—о дъятельномъ и живомъ участіи въ подвигахъ постоловъ, о святой церкви, какъ стадк Агнца Божія и акъ виноградк, насажденномъ десницею Бога во Христъ ссусъ Господъ нашемъ,—объ апостолахъ, открывшихъ намъ аинство евангелія (благовъстія) славы Христа и проповъавшихъ всему міру преизбыточество безконечной любви Бога Его неизслъдимаго милосердія. Въ этой молитвъ сохраился очевидный слъдъ апостольскаго значенія термина. о. t. 1. 5—6 ср. 189. б).

Не менъе замъчательно употребление термина въ хадодий δασχαλία Const. Apost. VI. 14. Migne 1, 945—946. Αποςτοπικ ворять о себъ: "мы, собравшись всь вкупъ, Петръ и ндрей, Іаковъ и Іоаннъ, сыновья Заведея, Филиппъ и Варломей, Оома и Матоей, Іаковъ Алфеевъ и Леввей, прозваный Өаддеемъ, и Симонъ Кананитъ и Матеій, сопричисленый къ намъ вмъсто Туды, Гаковъ братъ Господень и еписопъ Герусалимскій, и Павелъ учитель язычниковъ, сосудъ вбранія, собравшись всв и въ одно мъсто, написали вамъ ν καθολικήν ταύτην διδασκαλίαν είς έπιστηριγμόν ύμῶν, τῶν τὴν . Θόλου έπισχοπην πεπιστευμένων" и далье излагаются кратко авные и общіе пункты христіанскаго в'вроученія. Какъ ооисхожденіе, такъ и назначеніе этого "канолическаго учея" совершенно совпадають съ соборными посланіями и ь пославіемъ въ 15-й главь Дьяній. Болье того: ἡ καθόλου исхол $\eta'$  очевиднъйшимъ образомъ отличаетъ понятіе "всещности" отъ "соборности", какъ внешнюю совокупность ъ внутренняго, живого и дъйственнаго взаимообщенія, ибо , всеобщемъ попеченіи" епископовъ сами опекаемые не наствують активно, а суть пассивный объекть этого  $au ilde{\eta} arphi$ θόλου ἐπισκοπῆς, напротивъ въ καθολική διδασκαλία принипотъ живое и активное участіе "всю собравшіеся вкупю". Первоначальное значеніе термина стало помрачаться, измів-

Первоначальное значеніе термина стало помрачаться, измѣться и замѣняться другими послѣ того, какъ первохриіанская и общая нравственно-мистическая идея богочеловчества начала облекаться въ формулы догматики, каноним, литургики и даже государственнаго права. Подобно повянному въ землю зерну, эта общая первохристіанская идея воборности", разложившись (1 Кор. 15, 37), произрастила лѣе частныя понятія "святости", "единства", "ортодок-

сальности", "каноничности", "вселенскости" и под. Отсюда καθολικός толкуется какъ κανονικός, ενδιάθηκος, εγκύκλιος и οἰκουμενικός.

Примъчательно уже употребленіе термина въ древнихъ латинскихъ источникахъ. Если фрагментъ Мураторія употребляетъ catholica ecclesia безъ ближайшихъ поясненій, какъ греческій техническій терминъ, то все же остается вопро-сомъ: какое ближайшее значеніе соединяль съ нимъ составитель фрагмента? Подъ такое же сомнъніе можно поставить и Тертулліана, ради неясности значенія унего термина. Нѣсколько яснѣе отношеніе къ термину Иринея: уклоненіе его отъ употребленія этого, несомнѣнно древне-христіанскаго, термина даетъ видъть, что онъ былъ недостаточно ясенъ для писателя и уже искалъ себъ замъны въ другихъ терминахъ. Въ такомъ же быть можетъ отношеніи къ термину стоитъ и самъ Оригенъ, но не его литинскій переводчикъ, употребляющій греческое catholicus въ техническомъ значеніи, "православный" Разъясненіе даеть Кипріанъ. Уже заглавіе сочиненія, посвященнаго раскрытію единства церкви "De catholicae Ecclesiae unitate" (ed. Hartel, 1. 209), сближаеть идею "каноличности" съ идеею "единства" или "единственности вселенской церкви". Въ такой связи терминъ повторяется нъсколько разъ. Epist. XLV. 1. Hart. 2. 600. 5: contra sacramentum semel traditum divinae dispositionis et catholicae unitatis. XLVI. Hart. 604. 10 sq: contra Dei dispositionem, contra evangelicam legem, contra institutionis catholicae unitatem alium episcopum fieri consensisse. XLIX. 2. Hart 2, 611. 14. sq: unum Deum, unum Christum Dominum, unum Sanctum Spiritum, unum episcopum in catholica (Ecclesia) esse debere. LXX. 1. Hart. 767. 1: ecclesia catholica una est. LXXI. 2. Hart. 773. 9: per omnia debemus Ecclesiae catholicae unitatem tenere. Cp. Sent. episcop. 9. Hart. 1. 447: venientes ad Ecclesiam haereticos integro et catholico baptismate baptizari debere,—и Epist. XXV. Hart. 2. 558: catholica fides. Почти совствить ясно, что "соборность" для Кипріана выражалась въ позднъе раскрытой и осуществленной, римско-папистической и отчасти греко-византійской, идей внишнеканоническаго, догматическаго и литургическаго единства, вселенскости и ортодоксальности Церкви, вопреки особности и индивидуализму ересей. Такое же пониманіе термина быть можетъ надо видъть и у Ипполита Philosoph. IX. 2. Migne Gr.

VI. 3. 3387. А: Каллистъ со своими приверженцами безъдно пытались έαυτούς καθολικήν εκκλησίαν αποκαλεῖν. Но ь цитатъ изъ (сочиненія? или устно сообщеннаго автору иенія) Ператовъ: δ καθολικὸς ὄφις, φησὶν, οὖτός ἐστι δ σοφὸς τῆς ἔας λόγος.... αΰτη δὲ, φησὶν, μήτης πάντων τῶν ζώντων, ποινὶ ύσις, τουτέστι θεῶν ἀγγέλων, ἀθανάτων θνητῶν, ἀλόγων λογικῶν о. 3174)—терминъ имъетъ древнее классико филоновское паченіе "всеобщности", обще-дъйственнаго, универсальнаго ачала,-близкое и къ христіанскому понятію "соборности". ратъ Григорія Богослова Кесарій 1-е Петра называеть γραφον καθολικήν επιστολήν (Quaest. 1 M. 38, 858). Этимъ териномъ, безъ объясненія, называются посланія и у Евеалія о повид. толкующаго какъ διδασκαλικός (М. 85 668. 676. 680). Также и для Евсевія терминъ не ясенъ и во всякомъ иучав уже не имветь значенія "соборности". Это видно въ того, что посланія Діонисія Коринескаго къ частнымъ ерквамъ онъ называетъ канолическими. Такой же выводъ олучается изъ П. 23. 25. р. 92; ή πρώτη (Ίακώβου επιστολή) ον δνομαζομένων καθολικών έπιστολών είναι λέγεται· ἰστέον δὲ ὡς θεύεται μέν (ού πολλοί γοῦν τῶν παλαιῶν αὐτῆς ἐμνημόνευσαν, ς ούδὲ τῆς λεγομένης Ἰούδα, μίας καὶ αὐτῆς οὔσης τῶν ἑπτὰ λεμένων καθολικών), όμως δὲ ἴσμεν καὶ ταύτας μετὰ τῶν λοικῶν πλείσταις δεδημοσιευμένας έκκλησίαις. Правда, Евсевій, кается, еще не отожествляеть καθολικός съ δμολογούμενος, ибо осланіе νοθεύεται, но и прибавка δνομαζομένων показуеть, что рминъ неясенъ для Евсевія и есть только принятое назвае особаго круга новозавътныхъ писаній. Впрочемъ дальнъйее "оиос"... даеть видъть, что Евсевій не далекь оть отсествленія термина съ κανονικός и ενδιάθηκος. Потомъ въ еречисленіи апостольскихъ посланій онъ говоритъ Ш. 1.3. : Πέτρου μεν επιστολή μία ή λεγομένη αὐτοῦ προτέρα ἀνωμολόται· ταύτη δε καί οι πάλαι ποεσβύτεροι ως αναμφιλέκτω εν τοῖς οῶν αὐτῶν κατακέχρηνται τὴν δὲ φερομένην δευτέραν οὐκ ἐνδιάγχον μέν είναι παρειλήφαμεν, όμως δέ πολλοῖς χρήσιμος φανεῖσα τὰ τῶν ἀλλων ἐσπουδάσθη γραφῶν: о "Дѣяніяхъ Петра, Еванліи, Пропов'вди и Апокалипсис'в" (апокрифы), говорить, что ιи "ούδ' δλως εν καθολικοῖς ίσμεν παραδεδομένα, ибо ни изъ древихъ, ни изъ нашихъ современниковъ никто не воспользоился свидътельствами изъ нихъ. Въ дальнъшемъ изложеніи сторіи я своевременно постараюсь вмісті съ преемствами

указать и то, какіе изъ бывшихъ въ разныя времена церковныхъ писателей и какими изъ спорныхъ (ἀντιλεγομένων) писаній пользовались, и что говорилось ими о зав'ятных  $\epsilon v \delta \iota \alpha$ - $\vartheta\eta z\omega v$ ) и общепризнанныхъ ( $\delta\mu o\lambda o\gamma ov\mu\acute{e}v\omega v$ ) писаніяхъ и что о нетаковыхъ. Но столько писаній извъстно съ именемъ Петра, изъ коихъ одно только посланіе я узналъ подлиннымъ и общепризнаннымъ у древнихъ". Говоря, что такія апокрифическія писанія съ именемъ Ап. Петра, какъ Евангеліе, Проповъдь, Акты и Апоколипсисъ, не относятся въ преданій къ числу канолическихъ. Евсевій повидимому отожествляетъ терминъ съ "подлинный", "общепризнанный". "завътный". Нъсколько яснъе значение термина выступаетъ въ названіи кадоліка посланій Діонисія Коринескаго въ IV. 23. 1. 189: такъ какъ они назначались къ частнымъ церквамъ, то Евсевій очевидно могъ понимать терминъ только въ вначеніи θεόπνενστος или δοθόδοξος. (ср. далье: δοθοδοξίαςхατηγητική и пр.). Въ вышеприведенномъ цитатъ изъ Аполлонія (IV. 18. 5), если терминъ хадодигір усвоять Евсевію, онъ будеть значить "окружный, вселенскій", но удобнье относить терминъ къ тому посланію изъ соборныхъ, коему подражалъ Өемисонъ (въроятно 1-е Іоанна).

Наконецъ Евсевій приводить двъ выдержки изъ Діонисія Александрійскаго, ученика Оригена, гдъ Климентово Оригеновское пониманіе термина уже утрачено и замънено другимъ. Βτ VII. 10. 5. 331—332: Μαιριανός... πρότερον μέν έπὶ τῶν καθόλου λόγων λεγόμενος είναι βασιλέως, οὐδεν εὔλογον οὐδε καθολικον έφοόνησεν: бывъ прежде каθоликосомъ (чиновникомъ) Макріанъ не благоразумно (основательно) и не канолично (православно) разсуждалъ" (игра словами: τῶν καθόλου λόγων и οὐδεν εὔλογον οὐδὲ καθολικόν). Въ другомъ цитатъ изъ того же автора VII. 25. 7. 353 объ Апокалипсисъ: άγίου μεν είναί τινος καί θεοπνεύστου συναινώ, οὐ μὴν δαδίως ἄν συνθοίμην τοῦτον εἶναι τὸν ἀπόστολον... οδ τὸ εὐαγγέλιον τὸ κατὰ Ἰωάννην ἐπιγεγοαμμένον καὶ ἡ καθολική; и далье § 10. 354; ὁ δέ γε εὐαγγελιστης οὐδε τῆς καθολικῆς ἐπιστολῆς προέγραψεν ἑαυτοῦ τὸ ὄνομα: безъ поясненій терминъ взять какъ названіе 1-го соборнаго посланія Іоаннова, но, кажется, какъ синонимъ съ деолгейстог. —и § 11 ibid. ἀλλ' οὐδὲ ἐν τὴ δευτέρα φερομένη Ιωάννου καὶ τρίτη καίτοι βραγείαις οὐσαις ἐπιστολαῖς, ὁ Ιωάννης ὀνομαστὶ πρόκειται, Υπε е примъняя къ нимъ терминъ  $\alpha \vartheta \circ \lambda \iota \varkappa \acute{o} \varsigma$ , какъ не соотвътвующій имъ.

Со всею ясностью терминъ опредъляется въ примъненіи ь Церкви у Кирилла Герус. Catech. XVIII. 23. Migne 33. 1044: санолическою (церковь) называется потому, что находится всей вселенной, отъ концевъ до концевъ земли, —и потому, о учить канолично (ортодоксально или православно) и безъ достатковъ всвиъ догматамъ, долженствующимъ придти ь познаніе людей, о предметахъ видимыхъ и невидимыхъ, ебесныхъ и земныхъ, и потому, что подчиняетъ благоестію родь человъческій, князей и начальниковь, мудреовъ и простецовъ, — и потому, что сообщаетъ всеобщее екарство и исцівленіе отъ всякаго рода грізковъ, совераемыхъ душею и тъломъ,—въ ней пріобрътается всякій идъ добродътели, въ словахъ и дълахъ и всяческихъ дувныхъ дарованіяхъ". Замъчательно другое мъсто, гдъ Киилъ употребляетъ терминъ о посланіи Апостольскаго Сора Дъяній XV главы: гад γράφουσιν οί απόστολοι και οί πρεστεροι πᾶσι τοῖς ἔθνεσι καθολικὴν ἐπιστολήν Βъ Catech. IV. 28 ligne gr. XXXIII. 492). Сравненіе обоихъ м'єсть даеть ідъть процессъ преобразованія и развитія идеи, такъ какъ и древнее значеніе уцѣлѣло еще въ γράφουσιν οἱ ἀπόστολοι d об  $\pi arrho arepsilon ec{eta} arphi au arepsilon arrho arrho$ , но оно уже ослаблено рядомъ стоящимъ ασι τοῖς εθνεσι=εγκύκλιος, —а въ первомъ мъстъ растворено ь частныхъ понятіяхъ "вселенскости", "ортодоксальности", вятости" и "всеобщности лицъ и предметовъ". Точно такое е двойственное отношеніе къ термину находимъ у псевдо эанасія Quaest XXXVII: de parabolis scripturae: "церковь назыется канолическою потому, что она распространена по сему міру". По ed. Paris. 1698 г. II. 316: διατί ή έгαληα καλεῖται ἐκκλησία καὶ διατί καθολική? — "Εκλλησία μὲν διὰ πάντας εχχαλεῖσθαι, χαθολιχή δε διότι χαθόλου τοῦ χόσμου χυμένη ύπάοχει. Но въ числъ псевдо-аванасіевскихъ сочине-Η есть καθολική επιστολή τοῖς κατά τόπον ἀδελφοῖς ἀντιποιουνοις πίστεως καὶ σωτηρίας καὶ τοῖς κατ "Αιγυπτον και Συρίαν εὶ Κιλικίαν καὶ Φοινίκην καὶ ἀραβίαν όρθοδόξοις Ἐπισκόποις дачато с кай об остептохолог (ib. 29), гдъ терминъ повидиому взять въ древнемъ смыслъ соборности, такъ какъ осланіе пишется оть Аванасія и соепископовь. Возможно прочемъ и значеніе гухохдюз, какъ называются посланія

Аванасія, напр. къ епископамъ Египта и Ливіи противъ Аріанъ и др. Самъ Аванасій въ отвѣтномъ посланіи къ Іовіану о вѣрѣ говоритъ о μαθεῖν παρ ἡμῶν τὴν τῆς καθολικῆς ἐκκλησίας πίστιν, употребляя терминъ въ значеніи православности (ibid. І. 780). Ср. Дидима Алекс. къ 1 Пет. І, І: Petrus scribit eis, qui in totius orbis dispersionem morabunt (Migne XXXIX. 1755). Златоустъ Нот. СV ed. Paris. V, 682 называетъ церковь οἰκουμενικήν, зная древнее значеніе термина, какъ видно изъ толк. на Псал. СХ. ἀπὸ τῶν καθολικῶν ἐπὶ τὰ μερικὰ μετάγειν λόγον ib. 720. Ср. Κυρ. Αл. Іл Ільать Іньец, 2,191 (кл. 17,31): пять

изъ толк. на Исал. СХ. ἀπὸ τῶν καθολικῶν ἐπὶ τὰ μερικὰ με-τάγειν λόγον ib. 720. Ср. Кир. Ал. Іп Ільат Ризчу, 2,191 (кл. Іп. 7,31): пяторгил де Ясно въ значеній "православный" терминъ употребленъ из то у у Августина, какъ названіе христіанина: egerunt legibus publicis, ad judices venerunt, dixerunt se catholicos, ut possent excludere haereticos. Quare te dicis catholicum, ut excludatur haereticus et non potius es catholicus, ne sis exclusus haereticus? (Iu Psalm. LXVII). Еще точнъе въ значеніи "совершенный" (-ортодоксальный, святой) и "вселенскій" терминъ объясненъ въ De Genesi ad litteram liber imperfectus § 4 Migne XXXIV. 221: constitutam ab illo (Spiritu Sancto) matrem ecclesiam, quae catholica dicitur ex eo, quia universaliter perfecta est et in nullo claudicat, et per totum orbem diffusa est. Въ такомъ же смыслъ говоритъ Юстиніановъ Кадексъ 1, 1: De Summa Trinitate et fide catholica (православной и всемъстной): cunctos, hanc legem sequentes christianorum catholicorum nomen jubemus amplecti. Въ Базиπηκαχώ: τὸ τῶν χριστιανῶν καθολικῶν ὄνομα κελεύομεν ένοῦσθαι cp. πίστις z., -τοίς δοθοδόξοις επισχόποις... ή καθολική εκκλησία ἀπάσης τῆς οἰχουμένης,—κ. θοησκεία,—άγία τοῦ θεοῦ κ. καὶ ἀπ. ἑ (1-5 Heimb. 1. 1-3). Cp. Kattenbusch, Das Apostolische Symbol, II Bd. 917 — 927: приводить еще выражение Гиларія. (къ Исал. 64) "ecclesiastica religio", гдв вмвсто перваго термина авторъ могъ поставить "catholica". Также A. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 1 Bd 3 Aufl. 371 flg. Anmerkung 1 указываеть между многими изъвышеприведенныхъ цитатъ также и на Иринея, Противъ ересей III, 12. 2 Stieren 501— 502, по которому Валентиніане, повидимому, называли православныхъ католиками: hi (qui a Valentino sunt) ad multitudinem propter eos, qui sunt ab Ecclesia, quos communes ecclesiasticos ipsi dicunt, inferunt sermones, per quos capiunt simpliciores. Если въ подлинникъ стояло καθολικούς έκκλησιαστικούς или, по другому чтенію, к. каї є., то получается возможность

ать, что латинскій переводчикъ и даже сами Валентите понимали терминъ въ значеніи Дѣян. 4, 32 сл. (Вуль-: erant illis omnia communia). Но не исключается возможть и другихъ толкованій,—тѣмъ болѣе, что есть другой антъ: commune—καθολικῶς, чѣмъ будетъ указываться на ее или употребительное у Валентиніанъ названіе пранавныхъ "церковниками".

севдо-іеронимовъ Prologus septem epistolarum canonicarum ваглавіи, и далье: non idem ordo est apud Graecos, qui integre int et fidem rectam sectantur, epistolarum septem, quae canoe nuncupantur, qui in Latinis codicibus invenitur Migne Lat. X Hieron. X. col. 821—822.—очевидно отожествляеть уже nicus съ catholicus. Но самъ Іеронимъ употребляетъ гречехадолиго́ς какъ названіе посланій, безъ всякихъ поясневъ Liber de viris illustribus I (Petrus): scripsit duas epistoquae catholicae nominantur,—II (lacobus): scripsit epistolam, quae eptem catholicis est,—тоже объ Іудь, брать Господнемь, оанновы посланія не называеть такъ: причина вфроятно ке, почему и Евсевій уклоняется отъ названія "собори" втораго и третьяго посланій Іоанна, т. е. Іеронимъ ь не считать соборными всъхъ посланій Іоанна, не исклюдаже и перваго. Въ такомъ случав получаемъ у Іероа, какъ и у Евсевія, косвенное указаніе на древне-хрииское понимание термина по крайней мъръ по отношекъ апостольскимъ посланіямъ. Migne XXIII Hieron. . 607. 609. 615. 623. Тоже у Кассіодора (6 в.) соборныя анія названы "каноническими", а не "канолическими" . divin. litter. 8. Migne lat. LXX. 1126: in epistolis autem nicis Clemens Alex. presbyter, i. e. in epistola S. Petri prima, oannis prima et secunda, et Jacobi, quaedam attico sermone ravit. Такъ какъ рвчь идеть о Климентв Александрійть, коему извъстень терминь καθολικός, то очевидно самъ подоръ замъняетъ этогъ терминъ другимъ, по его мньболве понятнымъ и ему равнозначительнымъ. Ср. у Беды: ogus super septem epistolas canonicas. Jacobus, Petrus, Joannes, s septem epistolas ediderunt, quas ecclesiastica consuetudo cacas, i. e. universales cognominat, очевидно universales понято мыслъ canonicas и orthodoxales и под. (Migne XC. 9). Hugo a ict Erudit. didasc IV. 6. (Migne, LXXVI, 781): canonicae epie septem sunt u np. (изъ Cornely, Introd. Spec. in N. T. 389—390).

Любопытно, что для Максима, схоліаста Діонисія Ареопагита, уже непонятенъ терминъ хадойгос, который онъ толкуетъ разно. То примънительно къ символу, слъдовательно въ значеніи до додобоє или какомию и под. Къ вышеприведенному мъсту Діонисія онъ дълаеть такую схолію:  $\tau \tilde{\eta} \lesssim \varkappa \alpha \vartheta o \lambda \iota \varkappa \tilde{\eta} \lesssim$ ότι και τότε πίστεως τι σύμβολον προελέγετο η μάλλον όπεο τότε παρελάμβανον μάθημα καὶ συμμάθημα τῆς πίστεως (Выше ук. изд. Corderiit 2. р. 67—68): такимъ образомъ гадолигос превращенъ Βυ σύμβολον της πίστεως=ορθόδοξος,—α ύμνολογία—πυσιοπωμία Βυ προελέγετο-чтеніе, -т. е. благодарственный гимнъ, поемый всвми присутствующими за богослужениемъ, обращенъ въ читаемый позднъйшій символь въры. Напротивъ въ другомъ примъчаніи онъ даетъ совсьмъ иное и самому автору вполнъ соотвътствующее толкованіе:  $z\alpha\theta$ ολιzην έφη την  $\dot{v}$ μνολογίαν, ἢ ὡς ὑπὸ πάντων ἀδομένην, ἢ ὡς ὑπὲο καθολικῆς χάριτος γινομένην (р. 72. Α),—или еще: καθολικά εστι τὰ περιεκτικώτερα.... άπάσης ໂεραργίας γενικωτέρα συγκεφαλαίωσις (р. 56. D). Изъ сравненія этихъ мъсть видно, что въ первомъ мъсть схоліасть даеть толкованіе вопреки своему собственному пониманію и употребленію термина, сл'вдовательно подъ вліяніемъ или литургической практики его времени, когда въ началъ литургіи върныхъ читался символъ въры, —или догматическаго толкованія термина въ значеніи "каноническій, ортодоксальный" и под.

Въ смыслъ "православныхъ" стали называться потомъ "канолическими" помъстныя церкви: Египетская и Александрійская (у Аванасія), Римская (папа Левъ), откуда терминъ могъ перейти и на высшихъ представителей ихънапъ, патріарховъ и епископовъ. Такъ въ посланіяхъ Ана-Hacis: κατὰ ᾿Αλεξάνδοειαν καθολικῆς ἐκκλησίας (1, 779) и κ. έ. ἀν Аιγύπτω (797). Также Римская церковь называется Ессlesia Romana universalis или catholica. Нужно впрочемъ мътить, что позднъйшій титуль "вселенскаго", замънившій "канолическій", можеть быть представляеть развитіе идеи всемірности изъ древнъйшей "соборности". Поэтому титулъ каноликоса у восточныхъ христіанъ можеть разсматриваться какъ остатокъ древнъйшаго пониманія термина въ смыслъ "всеобщности" или "соборности", —католикосъ будеть означать не "вселенскаго", а "всеобщаго" епископа. Такъ въ Псевдо-Констант. грам. по греч. переводу ίερέων καὶ τὸ πλήρωμα τῆς ἐκκλησίας: οτοντοτβίε τερμина и замвна его дають видьть, что онь имьль значение "вселенской". почему не подходилъ къ помъстной церкви (171). То же повидимому въ исповъданіи Арія: πᾶσα ή καθ. ε. καὶ αὶ γραφαί (186). Въ латинскихъ — Григорія Великаго 22: unam, apostolicam et universalem ecclesiam,—§ 24: sanctam e. catholicam, sanctorum communionem (послъднее исключаеть древнее понятіе "соборности) ср. 69. 177. 231,—sanctam e. cath. i universalem congregationem christianorum... sanctorum communio (101-нач. XI в.), гдъ также исключено древнее значеніе и какъ и въ предыдущихъ, значитъ "вселенскій" Ср. Копт. una, unica, catholica, apostolica, sancta, quae illius (Christi) est ecclesia 140. Синод. 649 г. contra pias orthodoxorum catholicae ecclesiae... praedicationes (181. XX): гдъ "православный" отличень отъ канолическаго", какъ "вселенскаго". Наконецъ исповъдание неизвъстнаго лица 9 в. (?): ecclesiam Christi electam illam solam esse, quae catholica est, id est univresalis, quae una fide et caritate per universum orbem consistit § 238. p. 351. и Теодульфа Орл. (совр. Карла Великаго): credant ecclesiam catholicam, id est universalem; non in sanctam ecclesiam § 242, p. 356.

Въ частности по отношенію къ соборнымъ посланіямъ терминъ получилъ значеніе: "окружнаго". Икуменій въ изложеніи содержанія посл. Іакова говоритъ (Migne 119. 453): z a θ o λι z a λ ά λ ά γονται αδται, διονεὶ ἐγχύχλιοι οὐ γὰο ἀφορισμένως ἔνθνει ἐνὶ ἢ πόλει, ἀλλὰ <math>z a θ όλον τοῖς πίστοις. Τακже 1-е посланіе Петра онъ называеть ἐγχύχλιος ἐπιστολή. Ср. Isid. Hisp. Etymol. VI. 2 Migne 82, 234: Petrus scripsit duas sui nominis epistolas, quae catholicae ideo nominantur, quia non uni tantum populo, sed universis gentibus generaliter scriptae sunt. Тоже Alcuin Disp. paer. 8 (Migne 101, 1130) др. у Cornely ibid. Подобное же у Евенмія Зигабина къ 1 Пет. 1—2: z a λ οὖτος ὁ ἀπόστολος... δὶ ἐγχυχλίον ἐπιστολῆς τοῖς ἀπανταχοῦ διασπαρεῖσιν ἰουδαίοις z ηρύττειν σπουδάζει (изд. Καλογερα, Αθην. 1887. Π. 520). Θεοφμπακτъ сходно съ Икум. (Μ. 125, 1132), и 1-е Петра, согласно съ Евеаліемъ, называетъ διδαχαλιχή (1189).

Впрочемъ слѣды исконнаго значенія термина не исчезли совсѣмъ. Они оставались и остаются доселѣ въ греческой и русской церквахъ въ названіи главныхъ церквей въ монастыряхъ и городахъ "соборными церквами" или "соборами" кадолкаї глябова. Такъ въ 59 правилѣ Трулльскаго

собора, въ новеллѣ Алексѣя Комнина (Cotelerii Eccl. Gr. monumenta, II. 197. В ed Lutet. Paris. 1781) и др. мн.

Оно извъстно было и славянскимъ переводчикамъ Новаго Завъта и символа въры, взявшими не общепринятое въ ихъ зремя значеніе "окружный" или "вселенскій", но возстановившими начальное значеніе термина въ славянскомъ "соборный", остающимся до днесь памятникомъ богодухновенной проникновенности святыхъ переводчиковъ.

Такимъ образомъ въ христіанской исторіи термина "хадоλιχός" мы различаемъ три пониманія, выражающіяся словами: "соборность", "подлинность или каноничность или правоглавность" и "вселенскость". Однакожъ это различіе относится не ко всей цълокупности Церкви и ея жизни въ таинственномъ единеніи со Христомъ, а только къ научно-теопогической, такъ сказать, сторонъ и отвлеченной. Въ глубинъ жизни и духа Церкви всъ эти стороны сокрыты и дъйствують въ нераздъльномъ и несліянномъ единеніи всегда и вездъ. Но въ исторіи христіанства изъ глубинъ этой нераздъльности всплывала на верхъ теологическаго въросознанія церкви и преимуществовала въ разныя времена и у разныхъ народовъ какая-либо одна сторона. Такъ въ эпоху первохристіанства, "когда у всего множества увъровавшихъ было сердце и душа одна, и никто ничего изъ имънія своего не называлъ своимъ, --- но было у нихъ все общее, и сипою великою давали Апостолы свидътельство о воскресеніи Господа Іисуса, и любовь (милость) великая была на всъхъ ихъ, ибо не было никого нуждающагося у нихъ, такъ какъ кто были владътелями земель или домовъ, продавая, приносили цъну проданнаго и полагали къ ногамъ Апостоловъ, и раздавалось каждому, сколько (въ чемъ) кто нужду имълъ" (Дъян. 4, 32—35), преимуществовала идея "соборности"-живаго и дфиственнаго взаимообщенія всфхъ членовъ таинственнаго тъла Христова, какъ видимъ изъ надписанія Семи Посланій іерусалимскаго собора церкви, изъ употребленія термина у Игнатія Антіохійскаго, Климента Александрійскаго, Діонисія Ареопагита, въ Постановленіяхъ Апостольскихъ, восточныхъ литургіяхъ и пр. Затэмъ, начиная съ Оригена и Евсевія на Востокъ и Кипріана—на Занадъ, составляетъ предметъ преимущественнаго богословскаго сознанія идея "православности"—подлинности, каноничности, завътности, общепризнанности: то была эпоха точнаго опредъленія для христіанства формуль догматическихь, каноническихъ и литургическихъ,—какъ на Востокъ такъ и на Западъ. Потомъ настаетъ время раскрытія идеи "вселенскости" — всеокружности, всемірности, — какъ на Востокъ (особенно Фотій), такъ и на Западъ (папизмъ), почему патріархи усвоили себъ титулы "вселенскихъ"—одхосивстихоти ипічетва в этомъ отношеніи была не теоретическая, а практическая и историческая. По историко-политическимъ условіямъ къ осуществленію идеи всемірности приблизился болье Римъ, чъмъ Византія, умершая политически и вмъстъ съ тъмъ потерявная внъшне-церковную власть надъмногочисленными мъстными церквами.

Обращаясь къ современному состоянію христіанства, видимъ, что католицизмъ является преимущественнымъ выразителемъ и практическимъ осуществителемъ идеи вселенскости: propaganda fides—его отличительная особенность. Въ протестантизмъ господствуютъ научно-теоретическія задачи — опредъленія первохристіанства, подлинности, истинности, православности (понимаемой съ протестанской точки зрънія какъ изначальность христіанская). Идея соборности, цълокупнаго и живаго между собою единенія всъхъ истинно върующихъ христіанъ, какъ единаго и недълимаго, органически-живого и стройно-сочлененнаго (Ефес. 4, 15 сл. 1 Кор. 12), таинственно-духовеаго тъла Главы Церкви-Христа Богочеловъка (Ефес. 5, 32 др.): есть, такъ сказать, душа славяно-русскаго христіанства. Говоримъ это на томъ основаніи, что терминъ  $\varkappa \alpha \vartheta \circ \lambda \iota \varkappa \circ \varsigma$  въ значеніи именно "соборности", сколько то намъ извъстно, впервые ясно сознанъ и точно выраженъ (формулированъ теологически) Первоучителями Славянскими. И тъмъ болъе это замъчательно, что переводъ сдъланъ въ такое время, когда и въ Византіи и въ Римъ оффиціально-теологическимъ значеніемъ термина была "вселенскость" или, "всеокружность". Затъмъ, въ концъ уже тысячельтняго бытія славяно русскаго христіанства, ясное раскрытіе и теологическую формулировку этой идев даль приснопамятный славяно-русскій учитель Хомяковъ, признавшій въ ней символь и девизъ славяно-русскаго христіанства (не говорю "церкви", ибо есть "русская", "сербкая", "болгарская", "черногорская" и др. церкви, но "слаяно-русской церкви" пока нътъ). И если переводъ Кириломъ-Меоодіемъ греческаго хадомихо́с славянскимъ "соборный", опреки оффиціальному значенію термина въ греческой и лаинской тогдашней теологіи, есть истинно богодухновенный, то олкованіе Хомяковымъ этого термина со всею справедлиостію надо назвать вдохновеннымъ. И это потому именно, то и переводъ и толкованіе эти не были и быть не могли Бломъ научныхъ изысканій и искусственныхъ силлогизовъ, но изникли, такъ сказать, изъ самой души славянкаго христіанства. Поучительно туть одно сравненіе, изъ озднъйшаго времени, когда христіанство уже широкою волой разлилось среди всъхъ славянъ. Нилъ Кавасила (ок. 340 г.) въ полемическомъ противъ Папы сочиненіи гово-ΜΤЪ: τὰ κλίματα τῆς γῆς ἐκάστα τῶν καθολικοῖν ἐπισκόπων διανενεημένα (De principatu Papae Lib. II. y Suicer'a 2. 16), очевидно онимая терминъ въ значеніи, такъ сказать, ограниченой вселенскости или географической отграниченности наріархатовъ православныхъ церквей. Современникъ Нила, арлаамъ (ок. 1350 г.) выражаетъ греческую идею каноличости яснѣе: καθολική εκκλησία εστι σύστημα τῶν άπανταχοῦ ης ολχουμένης όρθοδόξων χριστιανών, των αχίνητα καὶ ασάλευτα ὰ τῆς εὐσεβείας δόγματα διατηφούντων De Papae principatu XV. ligne 151. 1174) η πίστις καθολική έστιν, ην άπαντες οἱ ὀρθόδοξοι οιστιανοί δμολογούσιν, σπουπερ αν τυγχάνοιεν (ibid). Τακимъ οбраомъ преимуществуютъ: система, вселенскость, непоколебиость и неподвижность догмата. Нъсколько иной оттънокъ виится у Өеофилакта (12 в.), хотя и епископа той же самой изантійской патріархіи, но епископствовавшаго въ славянкомъ христіанствъ, въ Болгаріи. Въ толкованіи на 12-ю главу -го къ Кориноянамъ ст. 27-й, онъ даетъ такое опредъленіе аволической церкви: "хадоліхії έχχλησία ή πανταχού τῆς οίχονένης, ής τὸ σῶμα συνέστηκεν ἐκ τῶν ἀπανταχοῦ ἐκκλησιῶν, ἔχον ην κεφαλήν τὸν Χοιστόν (Lond 1636, 271). Строгая и рѣзкая истема вселенскости и неподвижности здъсь, такъ сказать, ріосънена мягкимъ свътомъ идеи дъйственнаго и органиескаго взаимообщенія върующихъ, какъ единаго и живаго ьла ихъ Главы--Христа. Очевидно, духъ славянскаго хригіанства, гдв епископствоваль блаженный Өеофилакть, дуовно воздъйствовалъ въ немъ на греческую идею каеоличности въ смыслѣ славянской "соборности", наисовершеннымъ образомъ передающей смыслъ ученія о Церкви Павла, апостола языковъ, и между ними (по всему думать надо) и Славянъ, ибо Апостолъ доходилъ съ проповѣдью Евангелія до Македоніи и Иллирика (Римл. 15, 19), гдѣ въ то время жили и Славяне.

Но выставляя "соборность" какъ главный и отличительный символъ или девизъ славяно-русскаго христіанства, мы отнюдь не утверждаемъ этимъ какого-либо существеннаго отличія славянства отъ грековъ и другихъ народовъ въ дъйствительномъ и практическомъ осуществленіи общехристіанскаго идеала богочеловъчества. Говоримъ только о теоретическомъ постижении славянствомъ и опредълении каноличности христіанства въ идей соборности. Это-знамя, подъ коимъ шло славяно-русское христіанство въ теченіи тысячельтія, шдеаль, какой оно предначертало себь при своемь перворожденіи (Кириллъ-Меоодій) и потомъ ясно сознало и формулировало въ концъ своего тысячелътняго бытія (Хомяковъ). Но въ дъйствительной и практической жизни соборность всегда составляла отличительную особенность всего христіанства, ею всегда оно было дъйственно, она дълаеть его непобъдимымъ для всего адскаго зла. Эта πᾶσα ἡ ἐν κόσμο άδελφότης (Евс. И. Ц. V. 19) всегда сознавалась и дъялась въ христіанствъ, независимо отъ теоретическаго постиженія идеи каноличности. Это μία ψυχή καὶ ή αὐτή καρδία καὶ εν στόμα Церкви, хотя бы и διεσπαρμένης έν δλω τῷ κόσμο (Ирин. Пр. ересей 1. 10. 2), есть основная черта христіанскаго духа для Иринея, несмотря на то, что онъ, повидимому, избъгалъ термина "каеоличность". Это, однимъ словомъ, всегда и вездъ дъйственная и всемогущая "любовь" Новаго Завъта, не знающаго однакоже слова "хадойхос".

Въ лат. литургіяхъ: inimici catholicae professionis ecclesiae (Murat. 1. 321; 2, 373); и па s. cath. et ap. e. или fides (1, 541. 542. 545. 720. 757; 2, 157. 377. 693. 695. 710. 718. 777. 830. 831); иt haeretici ad s. matrem cath. et ap. revertentur 561. 695; omnes fideles catholici (=ecclesiastici) orthodoxi 761 ср. 2, 224. При посвященіи папы: quem... primatum omnium, qui in orbe terrarum sunt, sacerdotum ac universae ecclesiae tuae doctorem dedisti... ad regendam ecclesiam tuam et plebem tuae sortis inter mundi limites universam 1, 626 и 2, 271—272. 448: для папист. абсолютизма характерна здъсь замъна кароличности универсальностью и этотъ plebs universa рядомъ съ иліversa ecclesia tua. Ср. cath. et ap. Romana e. 2, 391; universa christianitas, ecclesiastica universitas и universa e. 2, 449. 530. 671. Но уцълъли

ивды и древней соборности въ выраженіяхъ: in unitatem corporis eccleae tuae membrum restitue 1, 552. 560; 2, 410. 665. Въ литургіяхъ греч. онятіе соборности оттвияется сильнве: σὺν πᾶσιν ὀοθοσόζοις ἐπισχόποις... ἀλταις, σὺν παντὶ τῷ πληρώματι τῆς ἀγίας χαθολιχῆς καὶ ἀποστολιχῆς ἐχχλη-ας,—или: τῆς ά. σου χ. χαὶ ἀπ. ἐ. τῆς ἀπὸ περάτων ἔως περάτων τῆς οἰχουμένης, με соборность, повидимому, отличается и отъ всеобщности, и отъ всенскости, и отъ православности (у Swainson'a изд. литургій, р. 20. 27. 3. 120. 133. 164. 248—249). Ср. еще указ. Harnack'омъ Mart. Pionii 2. 9. 3. 18. 19.  $^{1}$ 

Такіе пріемы и основанія современная теологическая наука потребляеть для доказательства подлинности новозавѣтых писаній Ап. Петра. Тѣ же конечно пріемы изслѣдовтель обязанъ и даже принужденъ примѣнять и къ криикѣ всѣхъ другихъ, усвояемыхъ Апостолу, литературныхъ роизведеній, какъ греческихъ такъ и еврейскихъ.

Обращаясь въ настоящій разъ къ этимъ послѣднимъ, ачнемъ съ Нишмата, какъ наиболѣе удостовѣреннаго преаніемъ творенія Ап. Петра, съ акростихомъ еврейскаго мени Апостола (Симеонъ) и съ значительными признаками воей древности.

<sup>1)</sup> Подробности о соборных посланіях и их наименованій—в осомъ приложеніи. Тезисы, здъсь изложенные, напечатаны въ програмахъ академических по Священному Писанію Новаго Завъта, изданных в вятьйшимъ Синодомъ. На лекціяхъ они сообщались съ 1884-го года, а в 1889 мъ, кажется, году сданы въ видъ экзаменаціоннаго конспекта.

## ПЕРВАЯ МОЛИТВА:

# Нишматъ

съ обратнымъ акростихомъ или акрострофомъ имени руси— Симеонъ \*\*).

A. ПЕРВАЯ СТРОФА : נשמח:

T.

- 1. Душа всего живаго *Ios* 12 10 1 П 3 20 2 П 2 14
- 2. благословляеть имя Твое,

 $\it \Pi c$  145 1 21 др Іак 3 9 ср 1  $\it \Pi$  1 3 4 14 16  $\it \Pi \kappa$  1 64 2 28  $\it \Pi \kappa$  2 21 (изъ Іоил 3 5) 38 3 6 4 10 12 др

з. Господи Боже нашъ!

Пс 103 9 104 1 35 Дн 2 39 1 П 1 3 др

4. и духъ всякой плоти

I06 I2 10 I16 I45 21 I  $\Pi$  I 2 I3 4 18 19 I4 6 I16 I17 (изъ I10 I1 I1 I1 I24

5. славитъ и возноситъ память Твою (о Тебѣ),

 $\varPic$  34 4 26 9 12 145 1 1  $\Pi$  2 12 cp 4 11 14 16  $\relax\Pi$  4 12 2  $\varPi$  1 15 1  $\Pi$  5 6  $\Pi$  2 21  $\H\Pi$  5 2

6. Царь нашъ, непрестанно!

 $\Pi c \ 145 \ 1 \ 21 \ 1 \ \Pi \ 3 \ 15 \ 2 \ \Pi \ 1 \ 12$ 

Hpum. къ 1 стр.  $\psi v \chi \dot{\eta}$  въ значеній "человѣкъ" Вейссь отмѣчаетъ какъ особенность рѣчи Ап. Петра 1 П 3 20 и 2 П 2 14; у Ап. Павла только Рм 13 1, еще Дн 27 37; но потомъ въ Дн. 2, 41. 43—въ рѣчи самого Ап. Петра; 3 23 въ рѣчи Ап. Петра,

<sup>\*)</sup> За неудобствомъ печатать подлинникъ, даемъ русскій дословный переводъ. Римскими цифрами обозначены стихи, для удобства печатанія и цитаціи раздъленные на болъе мелкія строки съ арабскими цифрами. Курсивомъ въ цитатахъ отмъчены совпаденія съ Ветхимъ Завътомъ пре-имущественно и съ Новымъ отчасти.

изъ Второз. 18 19, а Лк 9 56 recept. сомнительной подлинно-Cp.  $π\tilde{a}σα$  ανθρωπίνη κτίσις 1 II  $\tilde{c}$  13;  $π\tilde{a}ς$  4 11;  $π\tilde{a}σα$  ψνχή 2 43 i  $π\tilde{a}ς$   $\tilde{a}νθρωπος$  Ir. 1 19.—ζ $\tilde{ω}ντος$ : эτοτь эпитеть въ 3. примъняется только къ Богу, какъ истинной жизни и первоочнику жизни (Лк. *20* 38 Дн. *17* 28 Рм. 6 11; *14* 7. 8; *2* Кор. 4; Гал. 2 20; Филип. 1 21),—къ предметамъ по связи съ релиною жизнью: ὕδως, ἄρτος, ὁδός, λόγος, λόγια, θνσία,—у Ап. Йетра 13 έλπίς и 25 λίθοι,—о людяхъ только въ противоположность ртвымъ" и "смерти", а также вообще "жить" (глаголь  $\pi \tilde{\alpha} \varsigma \; \delta \; \zeta \tilde{\omega} v$ н 11~26 разумъется религіозная жизнь,—только разъ  $\psi v \chi \dot{\eta} \ \zeta \tilde{\omega} \sigma a$ значеніи вообще челов'яка въ 1 Кор. 15 45, но изъ Бт. 2 7; въ молитвъ заименовано изъ Іов. 12 10. Ko 2-й cmp.:  $\epsilon \hat{v} \hat{\lambda} o \gamma \epsilon \hat{\iota}$ őνομά σου—въ Н. 3. о благословеніи Бога людьми только у Іак. 9 и Лк *l* 64 2 28 34 (въ петрин. источникѣ), а Лк 24 53 нит. и  $1~{
m Kp}~14~16$  разумъется евхаристійная чаша (10~16), εύλογητός 1 Π 1 3 μ εὐλογημένος—μεράμκο. Κα 4 cmp.: πνεῦμα ъ синонимъ  $\psi v \chi \eta'$  и парадлельно употр. только 1 П 1 2 3 4 184 6 и Лк 1 46,—напротивъ у Ап. Павла различены I  $\Theta {
m ecc}.$ З ср Евр 4 12.—σάοξ въ значеніи человъка—только въ цитаъ  $1~\Pi~1~24$  изъ Иса 40~6~и Дн~2~17~изъ Гоиля 3~1, какъ и сь—заимствованіе изъ Іова 12~10~и Пс 145~21: въ остальныхъ тахъ употребляется какъ нравственная или антропол. противоожность духу. Къ cmp.  $\tilde{o}$ :  $\delta o \xi \acute{\alpha} \zeta \epsilon \iota$ —идея славы Божіей постоянно дносится созерцанію  $\overline{\text{Ап}}$ .  $\overline{\text{Петра}}$ : 1  $\overline{\text{П}}$  2 12 4 11 13 14 16 5 10I I 17 I 10 I 18 Дн I 13.  $i\psi o i$ —въ значеніи превозносить, величивать, восхвалять  $1 \,\, \mathrm{II} \,\, 5 \,\,\, 6\,\,\, \mathrm{Iak} \,\, 2 \,\, 21\,\,\, \mathrm{Дн} \,\, 2 \,\, 33 \,\, 5 \,\, 31 \,\,\, I3$ (въ ръчи Ап. Павла) Лк 1 52 и Мо 11 23 23 12 Лк 10 15 11  $\bar{I}8$  17; у Ап. Павла только  $\hat{v}\pi\epsilon \varrho v\psi o\tilde{v}v$  Флп 2 16 (но съ откомъ восхожденія одесную Отца),— $arphi\psi oarphi$  въ этомъ значеніи у 1 9, тогда какъ у Ап. Навла чиста 2 Кр 10 5 и Рм 8 9. μην σου-lphaπα $\xi$  λεγ 2  $\Pi$  1 15. Κυ 6-й cmp.: ἀεί-въ 1  $\Pi$  3 15 2 П 1 12; еще въ Н. З. пять разъ, изъ коихъ два—цитаты р. 3 10 изъ Пс 95 10 и Тит 1 12—поговорка), одно—изъ перчасти книги Дѣяній (рѣчь Стефана 7 51),—еще только 2 Кор. 1 и 6 10: ἀδιαλείπιως и прилаг.—оς только у Ап. Навла.

II.

Отъ въка и до въка Ты Богъ,

Hc 90 2 25 5 1  $\Pi$  4 11 5 11 2  $\Pi$  3 18

и кромъ Тебя нътъ для насъ царя,

 $\mathit{Uca}\ 45\ 14\ \mathrm{Cp}\ 2\ \Pi\ 1\ 11\ (иу Мк)\ 1\ \Pi\ 4\ 11\ 5\ 11\ \mathrm{Ig}\ 25$  избавляющаго и спасающаго,

Еыт 48 16 Иса 47 4 Пс 68 20 Иса 43 3 11 Рм 11 26 (изъ Иса 59 20 2 П 2 5 7 9 1 П 1 5 9 10 2 2 3 20 21 2 П 1 1 16 2 20 3 2 18 Дн 4 12 5 31 12 11 ср Ік 1 21 4 12 Ід 5 Ср σωτής ο Христь и σωτηςία: 1 П 1 5 9 10 2 2 2 П 1 1 11 2 20 3 2 15 18

10. искупляющаго и изъемлющаго,

 $\it He~34~23~1~II~1~18~cp~$  Лк  $\it I~68~2~38~$  Дн  $\it I~35~$  н Дн  $\it 26~17~$   $\it I~10~34~$  (изъ В. З.)

11. питающаго (охраняющаго, пасущаго) и милующаго

Къ  $\pi$ ощаїνων Евр. тарг.  $\mathit{IIc}~80~2~23~1$  др Греч  $\mathit{IIc}~80~2$  ср  $\mathit{Iep}~31~(38)~10~\mathit{Bum}~48~15~\mathit{Iu}~2I~15—17~1~\Pi~5~2$  Ід 12  $\mathit{IIc}~116~5~\mathit{IIc}~54~10,$ —оїхтєїршων хаї єїле́ншиν  $\mathit{IIc}~103~8~\mathit{Iu}$  часто Мк  $5~19~1~\Pi~2~10$  Ід 22 (дважды) ср.  $\mathit{I}~\Pi~1~3~\mathrm{Ig}~2$  21  $\mathit{Ik}~2~13~3~17;$  єїле́ншиν только  $\mathit{Ebp}~2~17~\mathit{Ho}~o$ іхт съ  $\pi$ ολν- $\mathit{o}\pi$ λάγχνος  $\mathit{Ik}~5~11$ 

12. во всякое время скорби и нужды.

 $\it Hc$  37 39  $\it Hc$  8 22 30 6 ср 33 2 Іер 6 15 1  $\it H$  2 12 3 20 ср 1 6 2 19 ср 1 5 и 4 17 2  $\it H$  2 8 9 3 7 10 12 Ід 6  $\it M\kappa$  4 17 О страданіяхъ вообще часто 1  $\it H$  1 6 2 19 20 3 14 17 4 13 19 5 9 10

13. Нътъ намъ царя, только-Ты.

*1* Π 2 18

Къ стр. 7. Такой формулы не встръчается у Ап. Петра и въ Новомъ Завътъ, —вмъсто нея: είς  $\tau$ . αιώνας и съ приб:  $\tau$ . αιώνων. Къ стр 8. Только у Мк 12 32. Къ стр 9. буевдаг часто въ Н. З и 2 П 2 7 9. Къ 10. έλυτρόφητε 1 П 1 18; еще только Лк 24 2 μ Τμτ 2 14. λύτοωσις Лκ 1 68 2 38 μ еще только Евр 9 12. Дн 7 35 въ рѣчи Стефана λυιρωτής—о Богѣ. ἐξαιροῦν въ религ. смысль о Богь только Дн 7, 10 и 34 (изъ В. 3), Гал 1 4 и Дн 26 17 (небесный глась Ан. Павлу на еврейскомъ языкъ). Къ 11. Сиро-Халд סרנם, соотвътствующее у Іонавана и Онкелоса библ. רעה. возможно конечно и для автора первохристіанскаго въка, но могъ явиться и варіанть арамейскій вмісто библейскаго, которое часто употр. о Богв. пощайни можно сближать съ Ін 21 15—17, которое кром'в того еще встричается въ 1 П Ід Ме (изъ Михея) Дн въ ръчи Ап. Павла, но въ посланіяхъ нътъ, —и нъсколько разъ въ Апок въ мъстахъ, представляющихъ заимствованія изъ В. З. βоожен также есть Ін. 21 15 17 трефен о Богь рыдко и въ В. З, только Мо 6 26 и Лк 12 24. годой и пр. часто о Богъ въ В. 3 и въ Н. и v Ап Петра и Ік 5 11- близкое совпаденіе. Стр 9 10 и 11 замъчательны накопленіемъ причастій, эпитетовъ и синонимовъ. Къ 13-й стр. 🛪 есть халдейская (таргумическая) ороографія библейскаго 😚—🗅🛪 при ассимиляціи. 13-я строка повторяєть 8-ю, служа какъ бы припъвомъ.

III.

14. Богъ первыхъ и последнихъ (вековъ)!

Иса 41 4 др ср 1 П 1 5 14 20 2 П 2 5 20 3 3 4 Дн 15 2 7 21 ср 3 13 5 30 Ік 5 3.

- 5. Господь всёхъ созданій!
  - Пс 105 21 (но есть вар  $\varkappa v \dot{\eta} \sigma \epsilon \omega \varsigma$ ) ср. Пс 19 1 1 П 2 13 (4 19) 2 П 3 4.
- 6. Владыка всъхъ родовъ!

Ср Пс 97 5 др 2 П 2 4.

- 7. Восхваляемый во множествъ славословій,
  - Ср 2 Ц 24 2 Пс 9 14 1 П 1 1 2 3 7 8 12 21 2 12 14 3 18 4 11 16 Гд 25.
- 8. управляющій (пасущій, ведущій) міромъ Своимъ съ милостію
- Пс 80 1 ср и 0с 2 20 1 П 1 2 3 10 25 5 2 3 ср. стр. 11. 9. и созданіями Своими съ благостями.
  - Oc 2 20 ep etp 11 14 m 18. Cp I II 1 2 10 13 2 19 20 3 7 4 10 5 5 10 12 2  $\Pi$  1 2 3 18 In 4 6 5 11 In 4
- Къ 14 стр. Нѣть буквальных совпаденій ни въ В, ни въ Н. Къ 15. «Подратно въ числ 16 30, πάσα κιίσις часто у Ап Істра. Къ 16-му. κύριος въ Н. З. преимущественно о Христѣ, поему рѣдко о Богѣ, буквальной параллели нѣть въ В и Н. З. Къ 17-му ср прим. къ 5 стр: повтореніе идеи славы, терминъ піподилалдейское «подил оть библейскаго поди, буквальной параллели ѣтъ въ Вибліи, множ. ср. 1 П 2 9 ср 2 П 1 3; Къ 18-19: возращаются идеи пасенія и милости прощенія оть Бога.

IV.

0. (И, Но) Богъ не дремлетъ и не спитъ:

и Ис 121 3 4 2 И 2 3 и 3 9

- 1. (Онъ) пробуждаетъ (букв: пробуждающій) почивающихъ, Ср Сир 22 7 Зах 4 1 Ис 14 9 Дан. 12 2 ср 1 П 1 21 3 18 2 П 1 13 2 4, 3 1 ср Мк 5 39 14 37—42. 72 и парал.
- 2. возставляетъ (-ющій) разлабленныхъ,

*Пе 44* 23 Пс 29 8 Мк 2 5 10 др Дн 8 7 9 33.

3. и даетъ (дающій) рѣчь (отверзающій уста, дѣлающій говорящими) нѣмымъ (нѣмыхъ),

Пс. 31 18 др Мк 7 32. 37 9 25 13 11

4. и освобождаеть (освобождающій оть оковь) узниковь,

 $\it Hc$  146 7 ср 1  $\Pi$  3 19 2  $\Pi$  2 17 3 10 11 12 Ід 13 Дн 2 31 (изъ  $\Pi c$  16 10) 5 18—19 12 3 сл.

5. (и) поддерживаетъ (поддерживающій) падающихъ,

 $\it He$  145 14 1  $\it H$  5 10 ср 2  $\it H$  1 12  $\it H$  3 1 сл

6. (и) выпрямляеть (выпрямляющій) согбенныхъ

 $\it Hc$  145 14 cp Лк 4 18 изъ Ис 52 6 Мө 12 20 изъ Ис 62 3

7. Тебъ Единому мы признательны (исповъдаемся, благодаримъ, прославляемъ) Пс 75 2 1 Пар 23 13 Дн 10 8 15 14 1 П 1 3 3 9 Ік 3 9 Ід 4 25

Κο 20 cmp. οὐ βραδύνει 2 Π 3 9 απ. λεγ.—οὐ νυστάζει 2 Π 2 3, еще только Ме 25 5 (въ пророчественной рѣчи Господа). — или аоуеї 2 II 2 2— $\alpha n$ ,  $\lambda \epsilon \gamma$ .  $R_{\overline{\sigma}} 21$ . Можно сближать съ идеею воскресенія мертвыхъ и сошествія Христа въ адъ. χοιμάω для обозначенія умершихъ 2 П 3 4 Дн 7 10 Ср Мк 14 37—42 и пар. 14 72 и пар. 5, 39 пар. Форма предложенія: "не (дремлеть и не спить), но (пробуждаеть). Къ 22-23: можно сблизить съ новозавътными исцъленіями больныхъ. Къ 24 можно сблизить съ повъствованіемъ Дъяній объ освобожденіи апостоловъ и Ап. Петра отъ узъ. Rъ 25.  $\sigma \vartheta \varepsilon \nu \acute{o} \omega$  1  $\Pi$  5 $10-\alpha\pi$ .  $\lambda \epsilon \gamma$ . Cmp. 21-26 представляють накопленіе причастій и синонимовъ. Къ 27 ср. 5 стр. Вся первая строфа наполнена заимствованіями изъ ветхозавътной поэзіи, преимущественно изъ псалмовъ, — и имъетъ видъ хвалебнаго псалма. Въ этомъ отношении она сходствуеть съ подобными же новозавътными твореніями: Лк 1 46—55. 68—79. 29—32. По этой начальной строф'в своей молитва поцитована въ Вавилонскомъ Талмудъ Pesachim 118. а. нач. Goldschmidt, 134 кон. Въ нък. опущ. стр. 14-26.

# Б. ВТОРАЯ СТРОФА 1: 8581

T.

28. И если бы ротъ нашъ наполнился пъснопъніемъ, какъ (полно) море,—

 $\it \Pi c.$  126 2 cp Дн 2 4 3 10 4 8 31 5 17 Ік 3 8 17 2 П 2 14 Дн. 2 13

- 29. и языкъ нашъ—ликованіемъ, какъ шумъ волнъ его,— Пс 126 2 65 8 1 П 1 6 8 4 13 ср 2 П 3 10  $\delta o \iota = 0$
- 30. и уста наши—славословіємъ, какъ широты тверди,—  $\mathit{Пс}$ . 63 3 5  $\mathit{I}$  П 1 7 2 14 ср къ стр 5 Авв 1 6 Ис  $\mathit{I9}$  1 Дан 3 56 Мк 7 6 и пар изъ В 3 и 1 П 3 10 изъ Ис  $\mathit{34}$  14  $\mathit{I}$  П 5 9
- 31. и очи наши свътились (были блестящи) какъ солнце и какъ мъсяцъ,—

Ср Сир 17 31 23 19 2 П 1 19

- 32. и руки наши распростирались (были распростерты), какъ орлы поднебесные,—
  - 3 Цар 8 54 Плач 4 19 ср Рм 10 21 изъ Ис65 2
- 33. и ноги наши легки какъ (у) ланей:

Пс 18 34 (Авв 3 19) 1 Пар 12 8 ср Дн 9 36

Kъ cmp. 28—33. ср 2  $\Pi$  2 4—8 условіе, объемлющее нѣсколько стиховъ. Для образности рѣчи ср. 2  $\Pi$  2 12 17 Cmp. 29—30 въ нѣк. оп.

II.

34. (и тогда) не были бы мы въ состояніи возблагодарить Тебя 1 Цар 20 (21) 10 ср 2 Пар. 7 7 Сир. 18 4 Гез. 46 7 ср стр 27

35. Богъ Господь нашъ и Господь отцовъ нашихъ!

Ср стр 3 и 16 Дн 3 13 5 30

36. и благословлять имя Твое

Ср стр 2 и 27 Пс 145 1 др

37. за одно изъ тысячи тысячъ милліонныхъ и тьмы темъ многократныхъ благодѣяній,

Дан 7 10 Пс 31 19 145 7 ср 1 П 1 7 3 4 8 18 4 8 19 2 П 3 8

38. что сотворилъ Ты съ отцами нашими и съ нами.

1 Cam 24 19 др Лк 1 72

Къ стр. 37. Количественная многосложность нерѣдка у Ап. Петра; αγαθοποιία—απ. λεγ. 1 П. или χρηστοτήτων ср. 1 П 7 11 и 2 9

### Ш.

39. Изъ Египта вывелъ Ты насъ, Іер. 34 (41) 13 ср стр 10

40. Господи Боже нашъ!

Ср стр 3

41. и изъ дома рабства (рабовъ) освободилъ насъ, Мих 6 4 ср Пс 106 10 Дн 2 40 ср стр 10

42. Въ голодъ питалъ насъ

Пс 33 19 Іов 5 20

43. и въ избыткъ довольствовалъ насъ, Ср. 1  $\Pi$  4 3

44. отъ меча избавлялъ насъ,

Пс 22 21 144 11 Дн 12 1 сл

45. и отъ чумы спасалъ *насъ*,

Iep 15 21 cp 1  $\Pi$  3 20

46. и отъ болъзней жестокихъ и упорныхъ исторгалъ nacv. Втор 29 59 Пс 103 3 Мк 1 34

Своею поэтичностью строфа представляеть въ отношеніи ко всей молитвѣ нѣчто подобное тому, чѣмъ является 2-я глава 2-го посланія Ап. Петра въ обоихъ посланіяхъ. 3-й стихъ строфы сходствуеть съ рѣчью Ап. Петра во 2-й главѣ книги Дѣяній. Строфа отличается также обиліемъ синонимовъ, заимствованій и примѣровъ изъ Ветхаго Завѣта. Строки 28—30 и 34—35 дважды поцитованы въ Вавилонскомъ Талмудѣ: Berachoth 59. б сред. Goldsch. 219 кон. 220 нач. (съ варіантомъ безъ 29—30 строкъ) и Таапіth 6. б кон.

Gold. 421 кон. 422 нач. (до 30 строки). Всѣ строки 3-го стиха (39—46) имъютъ одинаковыя окончанія: 12—насъ, нашъ. Тоже: 1—2 и 4—5, 3 и 6, 15—17, 21—27. Ср. Вегаев. 51. а Jelsel. [3].

### Г. ТРЕТЬЯ СТРОФА у: ער הנה.

T

47. Доселъ помогали намъ милости Твои

1 Cam 7 12 Пс 54 6 118 13—14 Пс 41 14 49 8 50 9 др.

48. и не оставляли насъ щедроты Твои:

Быт *24* 27 др

49. и (такъ) не покидай (же) насъ, Господи Боже нашъ, до конца.

 $\it \Pi c$  44 24 27 9 ср 1  $\Pi$  3 8:  $\it \tau \grave{o}$   $\it \tau \acute{e} \it \lambda o \varsigma$  какъ особенность Ап Петра въ отличіе оть  $\it \lambda o \iota \tau \acute{e} \it v$  Ап Павла.

#### H.

- 50. Посему члены, что расположиль Ты въ насъ,  $\delta \iota' \delta \iota \iota$ ,  $\delta \iota \iota \delta$  1 П 1 13 16 ср 24 2 6 4 1 языкъ-членъ Ік 3 5 еварим—таргум Онк Іонае Мишна.
- 51. и духъ и душа, что вдохнулъ Ты въ лицо (ноздри) наше, Быт 2 7 Іов 32 8 34 14 πνεῦμα (1 П 3 4 18 19 4 6) и ψυχή (1 П 1 9. 22 2 11 25 3 20 4 19 2 П 2 8 14) у Ап Нетра въ отличіе отъ Ап Павла не различаются. πνοή въ Н 3 только Дн 2 2 (о вѣтрѣ) и 17 14 (о дыханіи физіологическомъ).
- 52. и языкъ, который помъстилъ Ты въ устахъ (во рту) нашихъ,—

Ср Ік 3 5 и 1 П 3 10.

- 53. Пусть они благодарять (исповъдують) и благословляють,
- 54. И славословять и восхваляють,
- 55. и превозносять и почитають, Собств: благоговѣють, трепещуть, страшатся 1 П 2 17 3 6 ср 2 П 2 1
- 56. и святять и воцаряють содъйствують освященію и воцаренію въ мірь Ме 6 9—10 1 П 1 2 15 16 17 2 5 9 3 2 14 15 2 П 1 11
- 57. имя Твое, Царь нашъ!

III.

58. Ибо (да,) всякія уста Тебя (да) возблагодарять (испов'єдують),

Iк 3 10 ср 1 П 2 22

- 59. и всякій языкъ Тебѣ (да) присягнетъ,
- 60. и всякое колъно Тебъ (да) поклонится,

Ис 45 23 Филип 2 10—11 Рм 4 11 Дн 10 34—35; 15 9.

- 31. и всякій возрасть предъ лицемъ Твоимъ да падеть,
- 32. и всѣ сердца (да) возблагоговѣютъ предъ Тобою, 1 Пар 28 9
- 33. и всякій умъ и чувства (да) воспоютъ имени Твоему! διάνοια cp 1 Π 11 3; 2 П 3 1

### IV.

34. Какъ говоритъ написанное (что написано):

1 П 1 17 Дн 15

35. "Всѣ суставы мои скажутъ: Боже! кто подобенъ Тебѣ, избавляющему слабаго отъ превозмогающаго надъ нимъ, и слабаго и нищаго (убогаго) отъ грабящаго его". Псал. 35 10.

Однозвучныя окончанія имѣють строки: 47—49. 50—52 и 57. 53—56. 57. 58 и 60. 59 и 61. 62—63. Слово "да падеть" стр. 31 поцитовано въ вышеуказанномъ мѣстѣ Berach. 59. б, а въ Таап. 47—49 и 53—54 и 57 (варіанть).

### д. ЧЕТВЕРТАЯ СТРОФА מי ידמה:

T

- 36. Кто уподобится съ Тобою,
- 37. (и) кто сходствуеть съ Тобою,
- 88. (и) кто сравнится съ Тобою!

He 89 7

## II.

- 59. Богъ великій, сильный и страшный! *Iep 32* 18 др.
- 70. Господь всевышній, создатель неба и земли! Выт 14 19 22 др ср 1  $\Pi$  4 19 (хібт $\eta$ ς  $\acute{a}\pi$ .  $\lambda$ εγ) 1 5 2 17 2  $\Pi$  1 3 3 5 7 10 12 13

### III.

- 71. Будемъ восхвалять Тебя и прославлять Тебя и славословить Тебя,
- 72. и благословлять имя святое Твое!
- 73. Какъ сказано у (отъ) Давида (Давидомъ): "Благослови душа моя Бога и вся внутренность моя имя святое Его". Пс 103 1 145 21 ср Дн 1 16 20; 2 25 4 25 ср. стр. 64.

## IV.

- 74. Сильный во всемогуществ (множ. число) силы Твоей, Пс 68, 3 множ. соотв. 1 П I 11 и 2 9
- 75. Великій во славѣ имени Твоего,
- 76. Кръпкій до конца и страшный въ чудесахъ (ужасныхъ дълахъ, ужасахъ) Твоихъ,

Втор 10 21 2 Сам 7 23 Пс 139 14 ср 1 П 2 17 и 3 14

77. Царь, возсѣдающій на престолѣ высокомъ и превознесенномъ!

Ис 6 1 ср 1 П 3 22.

Строки 66-68, 71-72 и 74-76 имѣють въ концѣ одни и тѣже слова, а 69-70 созвучныя. Стр 60 поцитована въ вышеук. мѣстахъ Талмуда.

## E. СТРОФА ИЯТАЯ W: שוכן

Ŧ.

- 78. Живый въчно (въчность), Превышній и Святый—имя Его Ис 57 15 1 П 1 15 16 23 25 2 П 3 18.
- 79. и (какъ) написано: "Ликуйте праведники о Господъ, "благочестивымъ подобаетъ хвалить (хвала)"
  Пс 33 1.

II.

- 80. Устами благочестивыхъ Ты превозносишься,
- 81. и словами праведныхъ Ты благословляешься,
- 82. и языкомъ преподобныхъ Ты святишься,
- 83. и сердцемъ святыхъ Ты прославляешься.

#### 111.

84. И въ собраніяхъ миріадъ (множествъ) народа Твоего (1 П 2 9 10), дома Израилева (1 П 4 17 Дн 2 10 36), въ славословіи (славословіяхъ) прославляется имя Твое, Царь нашъ, во всякомъ родѣ и родѣ; ибо таковъ долгъ всѣхъ созданій предъ лицемъ Твоимъ, Господи Боже нашъ и Боже отцовъ нашихъ, благодарить, восхвалять, прославлять, славословить, превозносить, чествовать, благословлять, ублажать и провозглашать всѣми словами пъснопѣній и славословій Давида, сына Іессеева, раба Твоего, помазанника Твоего.

Пс. 18 1 51 89 21 1 П 2 16 2 П 1 1 Дн 2 30 36 3 18 4 25—26 13 22

IV.

Да восхвалится имя Твое во въкъ, Царь нашъ всесильный, Царь великій и святый на небесахъ и на землъ! Ибо Тебъ подобаетъ, Господи Боже нашъ и Боже отцовъ нашихъ,

пъніе и хвала (1 П 1 25), славословіе и игра (1 П 5 11), могущество и владычество, торжество, величіе и сила, слава и благольпіе (1 П 1 7 2 П 1 3), святость и держава, благословеніе и благодареніе, отнынъ и до въка (1 П 4 11 2 П 3 18)

V.

Благословенъ Ты, Боже всемогущій,  $\epsilon \hat{v} \lambda o \gamma \eta \hat{v} \hat{o} \varsigma \delta \vartheta \epsilon \hat{o} \varsigma$  (1 П 1 3 Еф 1 3 Мк 14 61 Лк 1 68) Царь, великій въ похвалахъ,

Βασιλεῖ ὁ μέγας ἐν δόξαις (ἀφεταῖς 1  $\Pi$  1 7 9 11 2  $\Pi$  1 3 17 2 10)

Господь благодареній (кому подобають благодаренія),

. Владыка чудесъ,

Благоволящій къ пѣснямъ хвалы, χρηστός 1 П 2 3

Царь всемогущій, живущій во въки!

1 II 1 23 Mc 57 15 IIc 18 47.

Стр. 86—95, 98—100 оканчиваются созвучно. Стр. 97—99 поцитованы въ Талмудъ.

ля редензіи теперешняго махзорнаго текста молитвы о имѣть въ виду, что въ нѣкоторыхъ махзорахъ древъ нѣтъ (греческихъ и у Саадіи) въ 1-й строфѣ строкъ -26, въ другихъ 4-й строфы стр. 66 и сл., въ Toldoth nek'a отдѣльно помѣщена 3-я строфа, въ иныхъ напровимѣются прибавки 1). Это показываетъ, что въ исторіи агогальнаго богослуженія строфы молитвы могли перецаться, ставиться въ другомъ порядкѣ, сокращаться и олняться. Такимъ образомъ въ настоящемъ видѣ мовѣ можетъ кое-чего не доставать и кое-что быть къ ней

Krauss 226, Zunz 12-13.

прибавлено (особенно въ 5-й строфѣ, стр. 80—96). Строфы оригинала могли быть уже позднѣе расположены съ обратнымъ акростихомъ имени Симеона, для удаленія прямого указанія на автора, какъ произведены быть и другія измѣненія и помраченія всѣхъ личныхъ указаній на автора.

Однакожъ приблизительный объемъ и расположение строфъ молитвы въ эпоху редакціи Вавилонскаго Талмуда имфемъ возможность опредълить на основании вышеприведенныхъ цитатъ. Въ Berachoth на оборотъ 59 листа въ срединъ (Goldschmidt, 219, 27-220, 5) сообщается, что на вопросъ, какое благословеніе должно говорить о дождів, р. Іуда отвівчаль: "благодаримъ Тебя за каждую каплю, что ниспосылаешь Ты для насъ", а р. Іохананъ окончиль такъ: "если бы ротв нашъ наполнился пъніемь, како море, -- и языко нашь -- ликованіемь, какъ шумъ волнъ его,—и уста наши — славословіемъ, какъ широты тверди" (2 строфа, строки 28—30,—варіантъ только: "если бы роть нашь наполнился пъніемь, какь море") и дал. до: "не были бы мы въ состояніи (מספוקין халданзовано вм'всто древнеевр. въ махзоръ מספוקום) возблагодарить Тебя, Господи Боже нашъ".... (стр. 34—35) до: "да падетъ" (стр. 61)... Благословенъ Ты, Боже, великій (בובל вмѣсто בובן).... благодареній" (Строфа 5-я, стр. 97—99). (Возраженіе: но говорится): "великий благодарений" (много благодарений), а не "вст благодарения"? Раба отвътилъ: говори такъ: "Богъ благодареній". Р. Папа сказаль: "поэтому произносять то и другое: "великій благодареній" (т. е. кому подобаетъ много благодареній) и "Вого благодарений". Цитать этоть точно соответствуеть махзорному тексту, только вмъсто синонимовъ употреблено одно слово. Параллельное мъсто въ Taanith въ концъ оборота 6-го листа (Goldsch. 421, 25 — 422, 4) имфеть: "если бы роть нашъ наполнился пъніемъ, какъ море (варіантъ: до: "пусть они благодарять и благословляють и славословять.... имя Твое --,... благословенъ Ты, Боже великій" стр. 53-54. 57. 98),--и языкъ нашъ-ликованія, какъ шумъ волнъ его" (стр. 28-29) и далье до "да не оставляють нась милости Твои, Господи Боже нашъ, (какъ) и не оставляли насъ (3-я строфа, стр. 47—49).... благословенъ Ты, великій благодареніями" (97. 99). Въ Pesachim въ началъ лицевой стороны 118-го листа (Goldschm. 734, 25-26) имъемъ указаніе и на первую строфу молитвы, на ея первое слово, какъ на название всей молитвы,

износимой въ качествъ благословенной пъсни (ברכת השיר) нетвертою чашею пасхальной вечери—"какая (это) благовенная пъснь? Р. Іуда сказаль: "да восхвалять Тебя, поди Боже нашъ!" но р. Іохананъ отвъчаль: "душа всего ваго".

акимъ образомъ талмудическое преданіе имѣетъ молитву близительно во всемъ ея теперешнемъ объемѣ пяти офъ и въ теперешней ихъ послѣдовательности.

готь объемъ и эта послъдовательность твердо засвидьствованы также и акростихомъ имени творца молитвы. казанные Zunz'омъ характерные признаки древне-синагоьной поэзіи: "простота и благородство языка, отсутствіе грамотныхъ выраженій, неправильнаго употребленія пресовъ, символизма и изысканности въ толкованіяхъ, риемы скусственностей въ построеніи стиховъ" 1)—всецьло приимы къ данной молитвъ. Ея акростихъ не представляетъ его искусственнаго, такъ какъ состоитъ только изъ имени озглавляеть большіе отділы-строфы, такъ что въ цівъ остается почти незамътнымъ. А встръчающееся по тамъ сходство или тожество въ окончаніяхъ словъ и окъ скорве есть двло логическаго и ритмическаго палелизма древне-библейскихъ поэтическихъ твореній, чъмъ днъйшаго риемоплетства. Наконецъ, нъсколько словъ, хотя гъ древне еврейскихъ корней, но въ Библіи не имъюкся и употребляющихся въ позднъйшихъ литературныхъ ятникахъ іудейскихъ, не выходять за предълы палестинго арамаизма эпохи Мишны <sup>2</sup>).

# ВТОРАЯ МОЛИТВА:

# Агава равва.

T.

Любовью великою возлюбиль Ты нась, Господи Боже нашь!

Iep 31 3 cp Mai 1 2 ἀγάπη ἐχιενής μ ἀγαπῶν ἐχιενῶς απ. λεγ. 1  $\Pi$  1 22 4 8 cp  $\tilde{b}$  13 14,—ποιχίλη χάρις 1  $\Pi$  4 10 cp  $\tilde{b}$  7, πᾶσα χ. ἀληθής χ.  $\tilde{b}$  10 12 μεγάλη  $\Pi$  4 33 cp eme 1  $\Pi$  1 2 2 17 μ 2  $\Pi$  1 27  $\tilde{b}$  13.

S. 24 flg.

Baer, Abodath Israel 206 y Box'a, ibid.

- 2. милостію многою и преизобильною миловалъ Ты насъ! 2 Пар 36 15 Мал 3 17 Ис 63 9 Быт 19 16  $\pi$ ολὲ ἔλεος 1 П 2 3 ср 2 10 20; 5 5 10 12 Ід 2 21 Ік 5 11 ср предш. прим. Вообще идея милости и любви постоянно предносится духовному взору Апостола
- 3. Отче нашъ, Царь нашъ! 1 П 1 3 Ме 6 11 др.
- 4. Ради отцовъ нашихъ, что уповали на Тебя, *Пс 22* 5 Іер *39* 18 Быт *15* 6 2 Цар *18* 5 *1* П *1* 13 *3* 5 Дн *2* 26 изъ Ис *16* 9 ср *1* П *1* 3 21 и *3* 15
- 5. и (ради того что) Ты училъ ихъ заповъдямъ жизни: Пс 119 71 Втор 4 5 Дн 2 28 изъ Пс 16 11 3 15 5 20 11 18 1 П 3 7 10 изъ Пс 34 13 2 П 1 3 ср 2 21 и 3 2
- 6. такъ люби же насъ и научай насъ!

#### TT

- 7. Отче нашъ, Отецъ премилосердый, всемилостивый! Пс 116 5 Ис 14 1 30 18 ср  $\chi \varrho \eta \sigma \tau \delta \varsigma$   $\delta$   $K \dot{\nu} \varrho \iota \sigma \varsigma$  1 П 2 3 и стр. 1 и 2.
- 8. Умилосердись надъ нами и дай въ сердцъ нашемъ-
- 9. (способность) понимать и уразумъвать,
- 10. вникать, учиться и учить,
- 11. блюсти, творить и исполнять
- 12. всѣ слова ученія Закона Твоего— Дн 10 36 11 1 15 7 1 II 1 23. 25 (Ис 41 8) 2 8 3 1 ср 2 II 1 19 3 2
- 13. въ любви.

Cp προθύμως άπ. λεγ. 1 Π 5 2

#### III.

- 14. И просвъти очи наши въ Законъ Твоемъ, Прит 29 13 Пс 19 9 Езр 9 8
- 15. и привлеки сердце наше къ заповъдямъ Твоимъ, 1 П 1 22 3 4 15 2 П 1 19 3 2.
- 16. и направь чувства наши къ любви и къ благоговънію предъ именемъ Твоимъ,

1 II 1 22

17. да не постыдимся во вѣки и вѣчность  $1\ \Pi\ 4\ 16\ 2\ 6$  и  $3\ 16\ 5\ 2$ .

### IV.

18. За то, что на имя святое Твое, великое и страшное уповали мы,

. да ликуемъ и да радуемся о спасеніи Твоемъ! 1 П 15 9 10 2 2 2 П 3 15

V.

- . Собери насъ въ миръ (для мира) отъ четырехъ-концевъ земли
  - 2 II 3 14.
- . и приведи насъ дерзновенно въ землю нашу, только Лев. 26 13.
- . ибо Богъ содъвающій спасенія—Ты, Пс 74 12
- . и насъ избралъ Ты изъ всякаго народа и языка,— Дн 13 17 15 7 1 П 1 1 2 4 6 9 10
- . и приблизилъ Ты насъ къ имени Твоему великому—навсегда во истину,
  - $\vec{\alpha} \in \vec{a} \in t$  ср прим. къ 1 мол. стр 6. Дн 4 27 IO 34 I2 11 ср 1  $\Pi$  I 22 I 12 I 12 I 2 22.
- . чтобы прославлять Тебя и возвъщать единство Твое въ любви.

#### VI.

- . Благословенъ Ты, Боже, избравшій въ народъ Свой Израиля—въ любви.
  - 1 П. 1 3 ср стр 23.
- По теплотъ религіознаго чувства, чистотъ нравственнаго знанія, благородной простотъ содержанія и постояннымъ флексамъ изъ Ветхаго Завъта, эта молитва вполнъ сходвуеть съ предшествующей. Строй ея ритма точно также шенъ всякой искусственности позднъйшаго времени. Языкъ кой же-древне-палестинскій, безъ всякихъ неогебраизовъ. Выраженіе въ строкъ 12-й הלמור תורתך хотя и напоинаетъ талмудическую эпоху (Levy, Targ. Wtb. II. 540. б и euhebr. und Chald. Wtb. IV. 647. a), но возможно и въ болъе ньюю пору. Темный библейскій терминъ סלה стр. 24-й помается въ значеніи въчности уже въ древнихъ Таргуахъ Іонавана и Онкелоса (Levy, Neuhebr. u. Chald. Wtb. III. 1. б). קיממיות стр. 21-й взято изъ Лев. 26, 13. Наконецъ, р. 25 יהוך, а отнюдь не позднъйшее יהור (позднъйшій гматическій терминъ для обозначенія единства Божія побно греческимъ позднъйшимъ: ίπόστασις и όμοούσιος: Levy, cuhebr u. Chald Wtb II. 233. би Tgm Wtb 1, 331. бср. Zunz

ів. 629 flg), не выходить за предѣлы библейской рѣчи, составляя парадлель къ строкамъ 8, 13 и 27 первой молитвы. Этоть и другіе подобные термины могуть свидѣтельствовать только объ оригинальности автора, пишущаго на еврейско-палестинскомъ языкѣ эпохи Мишны. Впрочемъ вставки и перемѣны возможны и въ этой молитвѣ, какъ и въ предшествующей. Особенно подозрительны 20-—25 строки, гдѣ встрѣчаются послѣднія три выраженія и гдѣ, въ противоположность первой и третьей молитвамъ, довольно сильна іудаистическая тенденція ("собери"...), однакожъ безъ всякихъ намековъ на лицо Мессіи.

#### ТРЕТЬЯ МОЛИТВА:

### Эттенъ тегилла леэлъ

съ двойнымъ акростихомъ прямаго алфавита \*).

×

- 1. Воздамъ хвалу Богу достославимому, Пс 9 15 18 4 2 Сам 22 4 1 Пар 16 25 др.
- 2. возвъщу съ благоговъніемъ нъкія изъ дълъ Его: Пс 118 17 ср 9 2 и 145 6.
- 3. Богъ—отъ вѣка и Вѣчный,— Пс 48 15 90 2 др
- 4. нътъ Владыки прежде Него и послъ Него нътъ Промыслителя—Бога

Пс 30 20 др.

- 5. Единъ—Онъ (букв: въ единствъ Своемъ Онъ),—и нътъ другаго съ Нимъ,— Гов 23 13
- 6. говоритъ и дълаетъ (говорящаго и дълающаго?), и никто не сравнится (не скроется?): Иса 40 26
- 7. одинъ Онъ—Судія, и нътъ въ Немъ неправды,— Пс 92 15 ср 1 П 2 22; 2 П 2 8 Дн 8 23

<sup>\*)</sup> Каждый стихъ состоитъ изъ двухъ половинъ, начинающихся одинаковою буквою, — у насъ половины эти раздѣлены пополамъ, такъ что стихъ подлинника равенъ нашимъ четыремъ.

8. истина—слово Его, и на судъ Его—милость, Второз 32 4; Пс 119 160; 101 1; 18 31 др 1 П 1 4 17; 2 23; 4 5 6; 5 12; 2 П 2 3.

3

9. Сильный всемогуществомъ, прощающій грѣхъ,— Пс 103 20 Лев 10 17 Числ 14 34 Пс 53 12 ср 1 П 5 5; 4, 16 2 П 1 3 16 Дн 3 12; 4 33; 10 38

10. великій сов' томъ и отпускающій беззаконіе: Ис 11 2 Іер 32 19 Мал 7 18 Ос 10 11.

12. сидящій въ сокровенности и видящій всякую тайну. Пс 27 5; 91 1; 101 5 др 1 П 3 4 Дн 1 24 и 15 8.

٦

- 13. Премудрость и въдъніе исходять изъ усть Его, Иса 44 19; 40 28; Пр 2 6; Еккл 10 5; ср П 1 2 3 8; 2 20
- 14. очи Его всезрящи, но глазъ (человѣка) не увидитъ Его: 2 Пар 16 9 Іов 20 9 Зах 4 10; 1 П 1 8; 2 12 25; 3 12; 5 2
- 15. слова Его глубокомысленны и владычество Его вѣчно, 1 Цар 9 19: 2 Пар 8 6 ср Пс 103 22; 51 28
- 16. полна (букв: полнота всей земли) вся земля славы Его и высота не выдержить Его.

Ис 6 3 ср Авв 3 3 Пс 19 2 Гоил 2 11 ср Мал 3 2 ср 1 П 2 14.

П

17. Облеченный въ великолѣпное одѣяніе Свое, живущій вѣчно!

Иса 63 1 Дан 12 7

18. слава и блескъ, сила и красота—какъ имя Его, такъ и крѣпость Его:

Пс 96 6 ср 111 3 и 104 1 ср 1 П I 17 и вообще  $\delta \acute{o}$ 5 $\alpha$  къ 1 мол. стр 5.

19. Богъ всесовершенный, твердыня (скала) въчная, Второз 32 4; 2 Сам 22 3 31 Пс 18 31 Ис 26 4 ср 1 П 5 10 Мо 16 18 1 П 2 4 5 6 7 Дн 4 11.

20. все проникаетъ Онъ и одинъ царствуетъ. Ср 1 мол 6 стр и 2 мол 25 стр 1

21. Не Онъ ли утвердилъ землю въ пустотѣ? Пс 89 12 Ис 45 18

22. и Онъ сильнѣе шума водъ (моря): Пс 93 4

- 23. и высота—обитаніе Его, и Онъ превознесенъ надъ всёмъ, Ам 6 3
- 24. и взираетъ (взирающій) на смиреннаго и сокрушеннаго (убогаго) духомъ

Ис 66 2 ср Мө 5 3 Ік 1 5 4 6 5 1

1

- 25. Длань Его содержить небеса въ силѣ Его, Ис 40 12 ср Іов 28 25
- 26. свътила (солнце и луна Пс 74 16) и звъзды—дъла (созданія) перстовъ Его:

IIc 8 4

- 27. твердъ и постояненъ въ намъреніяхъ и цъляхъ, Пс 167 102 27 ср Ис 9 5 14 27 23 9
- 28. совътникъ въ сердцъ Свеемъ, и твердъ (устоитъ) совътъ Его.

Ис 9 5 Пс 33 11

 $\Box$ 

29. Праведный въ дълахъ Своихъ, милостивый къ прибъгающимъ къ Нему,

Пс 145 17 59 17 Iep 16 19 2 Cam 22 3

30. святый въ путяхъ Своихъ и близкій къ призывающимъ Его:

Пс 145 17 18

- 31. благоволить къ оправданію созданій дланей Его всегда, Іов 33 32 Ис 42 21 ср Мих 7 18

Ľ

- Чистый очами, благоволящій раскаянію,
   Авв 1 13
- 34. многократно очищавшій и отвращавшій гнівь Свой: Пс 78 38
- 35. благость Его во всякомъ родъ, Онъ изрекаетъ правду, Ис 63 1

36. украшеніе (повязка) главы Его—шлемъ спасенія. Ис 59 17

37. Десница Его открыта для каждаго плѣнника грѣха,— Пс 60 7 63 9 139 30

38. Онъ взываетъ (говорящій) во всякое время: "обратитесь ко Мню и Я обращусь къ вамъ" (Зах. 1 3):

Ср 1 мол 64—65 73 77 стр

39. Онъ образовалъ (насъ) изъ бренія по образу—подобію Своему,

Быт 1 26 2 8 Іов 33 6

40. милость Его къ созданіямъ Его, Онъ въдаетъ (въдающій) помыслы наши.

Пс 103 14 Дн 1 14 15 8

Ξ

41. Весь Онъ—слава (сіяніе, свъть), и взираеть съ снисхожденіемъ,

Пс 29 9 34 19 Ис 53 10 (о Мессіи) 57 15

- 42. внемлеть гласу моленія славословій языка:
- 43. все воинство небесное поклоняется Ему,
- 44. солнце и луна падаютъ предъ Нимъ.

Ср 1 мол 17 59 60 и 61 стр

5

45. Не простеръ ли Онъ шнуръ предъ созданіями Своими въ мъстъ Его для суда?

Тов 38 5

- 46. въ споръ кто устоитъ противъ Него (выдержитъ Его)? Тоил 2 11
- 47. ради насъ совершилъ Онъ (чудныя) дѣла исконныя (древнія),—

Пс 46 9 66 5 ср 1 мол 37—46 стр 2 мол 4 стр

48. называющій (творящій) покольнія (людей)—кто сравнится съ Нимъ?

Ис 41 4 Пс 89 7 ср 1 мол 66—68 стр.

۵

49. Глубины сердечныя и тайны сокровенныя въдаеть (въдающій) Онъ,

Лн 1 14 15 8 Пс 103 4

50. намфренія всфхъ сыновъ человфческихъ:

Пс 94 11 Мих 4 12

51. отъ беззаконія и неправды отвращаетъ лицо Свое,  $\operatorname{\Pic} 22$  25  $\operatorname{Иc} 64$  7

52. отъ видънія зла закрываетъ очи Свои. По 33 15 Пр 28 27

۲

53. Сіяніе—вокругъ Него, и положилъ покровомъ Своимъ мракъ,—

Tes 10 4 Abb 3 4 Hc 18 13

54. ибо не увидитъ (не можетъ эръть) Его человъкъ и жить (остаться живымъ):

Исх 33 20

55. страшный дълами, Ты обратилъ (возвратилъ) человъка въ тлъніе смертное (неисцъльное), Втор 10 17 Пс 66 5 90 3

56. ибо Онъ сокращаетъ (возвращаетъ) и удлинняетъ дни.

- 57. Сильный крѣпостію, облекающійся правдою, Іов *37* 22 *29* 14
- 59. ненавидящій и отвращающійся грабительства и насилія,  $\operatorname{Mc} 61~8$
- 60. любящій чистое сердце, Ты внемлешь ищущимъ блага. Пс  $\tilde{5}1$  12 ср Ме  $\tilde{5}$  8 др

ע

61. Воспрещающій со властію (прещеніемъ) и изсушающій моря,

Ис 50 2 51 10

- 62. собравшій, какъ одежду, вс $\dot{\mathbf{s}}$  воды въ начал $\dot{\mathbf{s}}$ : Прит 30/4
- 63. спасающій по милости Своей отъ страшныхъ враговъ (букв.: отъ роговъ единорога?),
  Пс 22 22
- 64. разгоняющій грѣхи (зло) какъ туманъ и какъ облако. Пс 51 11 Ис 44 22

Ð

- 65. Создалъ и сотворилъ все словомъ устъ Своихъ, 11c 33 6
- 66. ибо вст слова Его-правда и судъ:

- 67. (что) уста Его изрекутъ, "это дълайте и живы будете" (Быт 42 18),
- 68. ибо (говоритъ Господь) "не хочу смерти гръшника" (Іезек 18 22 32 33 11)

×

- 69. Зрящій дали, превознесенный и страшный,
- 70. превозносящій престолъ Свой, и смиреннаго узнаєть (увидитъ):

Пс 138 6 Ис 6 1

- 71. выступающій съ превеликою силою (въ величіи силы), и носящійся на крыльяхъ орлиныхъ (какъ орелъ), Ис 63 1 Пс 18 11 ср Iep 48 40
- 72. испытующій сердца, и нътъ предълицемъ Его забвенія. Пс 70 10 Пр 17 3 др Пр 2 17

P

- 73. Взывающій гласомъ великимъ: "Я—Вогъ и нътъ еще  $(\partial pyraro)$ " (Ис 45 6),—
- 74. "обратитесь ко Mню, и A обращусь къ вамъ" (Зах 13 Мал 37):
- 75. "приблизтесь ко Мнъ" (Ис 48 16),—съ силою обратится (и) Онъ,
- 76. и уши Его внемлющи ко гласу моленія б‡дняги. Пс 130 2 Іов 34 28

7

- 77. Милостивый и благосердный, суди насъ въ милости и оправдай насъ въ судъ,—
  Исх 34 6 Пс 86 15 103 8
- 78. ибо мы—прахъ и пепелъ: Быт 18 27 Пе 103 14 Гов 30 19 42 6
- 79. превознесенный въ высокихъ, Царь въ небесахъ (облакахъ),
- 80. внемлющій съ высоть воплю бъдняковъ!

W

- 81. Небеса—престолъ Его и земля—подножіе ногъ Его, Пс 11 4 Ис 66 1
- 82. величіе (правда)—панцырь Его и свѣть—одежда Его: Пс 104 2
- 83. имя Его страшно весьма, (но Онъ) милостивъ и благосердъ,—
- 84. во всякомъ родъ и родъ пребываетъ правда Его.

- 85. Правы пути Его, и нътъ въ Немъ неправды,— Пс 18 31 33
- 86. въ каждое утро даетъ на свътъ (являетъ) судъ Свой: Соф 3 5
- 87. взвъщивающій сердца, великій дълами,— Пр 21 2 24 12 Іер 32 19
- 88. кто изречеть могущество Господа? Пс 106 2
- 89. какъ написано: "кто изречетъ могущество Господа, возвъстить всю хвалы Его?" (Пс 106 2).

Приведенный текстъ приписываемыхъ Симону Кифъ молитвъ и библейскія параллели могутъ давать слъдующія соображенія по вопросу объ отношенін этихъ пійютимовъ къ подлиннымъ твореніямъ Ап. Петра.

1). Какъ подлинныя творенія Апостола въ содержаніи своемъ не представляють отвлеченно-теоретическихъ разсужденій, ни сложныхъ діалектическихъ доказательствъ, ни подробностей созерцательно-догматическихъ: такъ и приписываемыя синагогою Апостолу Петру молитвы, въ отношенін въроучительномъ, стоятъ, такъ сказать, на общей и нейтральной, т. е. ветхозавътно-библейской базъ между Новымъ Завътомъ и строго-раввинистическимъ іудействомъ. Въ нихъ нътъ ни одной спеціальной черты этого раввинизма: ни ригоризма въ выраженіи монотеистическаго деизма раввинскосинагогальной теологіи, ни суроваго номизма въ области нравственныхъ идеаловъ, ни національныхъ вождельній на политическую роль среди народовъ земли, осужденій и проклятій противъ еретиковъ---назареевъ и минимовъ, ни, наконецъ, даже намека на Мессію и его царство. А между тымь случай къ этому представлялся не разъ, какъ напр. въ 1 мол. послъ 49 и 100 стр. 2 мол. послъ 6 и 19, не говоря уже о 20-25 строкахъ, въ 3 мол. послѣ 16, 20, 32, 47 и 63 строкъ.

Отсюда возникаетъ неизбъжная дилемма: или творецъ пійютимовъ былъ не только не раввинистъ, но даже и не имълъ мессіанскихъ ожиданій, слъдовательно былъ Садду-

кей Иродіанинъ, — или же онъ считаль эти ожиданія осушествившимися и слъдовательно быль іудео-христіаниномъ. Возможность третьяго случая, что авторъ изъ боязни нарочно устранилъ мессіанскія чаянія іудеевь, не допустима для столь древнихъ твореній, такъ какъ, напримъръ, въ Шмонеесре они имъются и не скрываются. Но при той непріязненности, съ какою фарисействующие синагога и раввинизмъ относятся къ саддукейству, невозможно допустить и первое предположение. Какъ бы то ни было, горячее религиозное чувство въ возвышенно-простыхъ и благородныхъ изреченіяхъ ограничивается только изліяніемъ благодареній Богу и Его прославленіемъ за оказанныя народу израильскому и въ Библіи содержащіяся благодъянія и милости и общимъ моленіемъ о продолженіи таковыхъ же милостей и благодъяній и впредь, до скончанія въка (1 мол. 49 стр. 2 мол. 6— 19 стр. и 3 мол. 77—78 стр.). Только въ одномъ отдълъ второй молитвы (стр. 20—25) созерданія и желанія поэта простираются далъе этихъ общихъ прошеній. Его моленіе о собраніи Израиля со всьхъ четырехъ концовъ земли и торжественномъ приведени въ обътованную землю для благоговъйнаго возвъщенія и прославленія *единства* Божія, хотя и безъ прямого указанія на Мессію, содержить спеціально-іудаистическія вождельнія. Но замьчательно, что именно эту молитву сами же іудейскіе ученые считають произведеніемъ позднійшаго времени сравнительно съ другими двумя (Zunz, 24). Нътъ покрайней мъръ препятствій весь отдълъ (стр. 20—25) признать позднъйшею приставкою къ древней молитвъ, что не ръдкость въ махзоръ. И дъиствительно, нъкоторая грубоватость и изысканность этихъ строкъ по сравненію съ благородною простотою и художественностью всей молитвы естественно ведетъ къ мысли е позднъйшей приставкъ. Довольно прозрачный слъдъ этого остался въ послъднемъ словъ приставки: "въ любви", оканчивающимъ послъднюю строку молитвы (26-ю) и начинающимъ ее. Невольно закрадывается подозрѣніе о глоссъ, предъ заключительною строкою, представляющей однакоже совершенно естественное окончаніе молитвы, тогда какъ конецъ 25-й строки явно и подражательно повторяетъ конечное слово молитвы. Также и въ выражении "талмуд-тора" (стр. 12) не содержится прямого указанія на позднівний талмудизмъ. Впрочемъ, характеръ распространительной глоссы имъють и строки 9—13. Кромъ этихъ строкъ, во всъхъ трехъ молитвахъ нъть ничего, что стояло бы въ прямомъ противоръчіи съ христіанствомъ и шло бы въ этомъ отношеніи далье ветхозавътныхъ поэтическихъ твореній. Во всякомъ случав это отсутствіе болье строго выраженнаго іудаизма и мессіанизма—достопримъчательно. При этомъ нътъ конечно нужды говорить о возможности синагогальной цензуры молитвъ, если бы въ нихъ даже и были какія либо болье близкія соприкосновенія съ христіанствомъ въ отношеніи къ мессіанской идев и новозавътному ученію о богочеловъчествъ Христа.

- 2) Какъ и творенія Ап. Петра, молитвы весьма сильно обвѣяны духомъ священной ветхозавѣтной поэзін, отличаются большою изобразительностію въ отдѣльныхъ словахъ и выраженіяхъ, художественностію сравненій и ритмическимъ благозвучіемъ. Въ частности можно указать на вторую строфу первой молитвы (стр. 28—46) и строки 21—26. 45. 53. 61—62. 81—82 третьей молитвы,—мѣста, по своей поэтичности напоминающія вторую главу второго посланія Ап. Петра.
- з) Молитвы повсюду и глубоко проникнуты заимствованіями изъ Ветхаго Завѣта, большею частію въ видѣ рефлексовъ, претворенныхъ въ собственный стиль поэта, пишущаго языкомъ ветхозавѣтной поэзіи. Въ этомъ отношеніи разсматриваемые пійютимы сходствуютъ не только съ посланіями и рѣчами Ап. Петра, но и, особенно, съ поэтическими новозавѣтными твореніями въ первыхъ двухъ главахъ евангелія Луки,—и не только по заимствованіямъ изъ ветхозавѣтныхъ поэтическихъ твореній, но и по самой внѣшней формѣ своей. Въ частности можно указать изъ первой молитвы строки: 1. 4. 10. 11. 12. 18. 19. 20. 24. 25. 26—30. 69. 70. 75. 76,—второй молитвы четвертая строка, а третья молитва вся состоить изъ такихъ заимствованій, особенно стр. 39—40. 66. 67. 68.
- 4) Столь же не рѣдки, какъ и въ твореніяхъ Ап. Петра, прямыя указанія на Ветхій Завѣтъ, въ видѣ ли примѣровъ, или цитатъ, каковы въ 1 молитвѣ: 39—46. 64—65. 73. 79 и въ 3-й молитвѣ: 38. 54. 67. 68. 73—75 и 89.
- 5) Тоже надо сказать объ употребленіи причастій, эпитетовъ, синонимовъ, повтореній: 1 мол. 1—6. 9—11. 21—26. 53—63. 66—68. 71—72. 89—96,—2 мол. 1—2. 9—13,—3 мол.

- 3—4. 9—12. 23—30,—12, 49—50 и 72,—14 и 33,—7, 35, 51, 52 и 82,—18, 41 и 53 др.
- 6) Параллели противоположеніямъ (не .... но), сложному условію и множественному абстрактныхъ представляютъ: 1 мол. 20-21, 74 и 95, 28-38 ср. 2  $\Pi$  4-8 и др.
- 7) Наконець въ качествъ болъе частныхъ сближеній можемъ указать: 1 мол. 20 и 3, 32 ср. 2 П 2, 2. 3 и 3, 9 (ср. примъчанія къ первому мъсту), 1, 12 и 1 П 2, 12, шдея славы Божіей постоянно предносится созерцанію и творца пійютимовъ 1, 5, 17, 27, 83,—3, 16, 18 др.,—сюда же можно присоединить идею любви и милости Божіей, особенно въ выраженіяхь αγάπη έκτενής, αγαπαν έκτενως и πολύ έλεος 1 П 1, 22; 4, 8 и 1, 3 ср. второй молитвы 1—2, 16 и 26 строки, представление милости и любви Бога въ видъ пасения овецъ пастыремъ (1, 11, 18—19), хотя неръдкое и въ Ветхомъ Завътъ. можно сближать съ личностью Ап. Петра въ виду Iоан. 21, 15—17 и 1 П. 5, 2 ср. Ід 12,—сюда же быть можеть надо отнести терминъ "скала въчная" о Богъ въ 3, 19 ср Ме 16, 18 и 1 П 2, 4. 5. 6. 7. 8 Дн 4, 11,—возваніе "благословенъ Богъ" 1, 95 и 2, 26 ср 1 II 1, 3,—аєї 1, 1 др. "память Твою", τὸ τέλος 1, 49, σθενόω 1, 25, προθύμως (?) въ 2, 13, — синонимность  $\psi v \gamma \dot{\eta}$  и  $\pi v \epsilon \tilde{v} \mu a$  1, 1—6. 51,  $\sigma \dot{a} \rho \xi$  въ значеніи человъка, "имя Божіе" какъ описаніе вмъсто "Богъ" 1, 36. 72 др. 2, 16. 18 и 3, 83,—Богъ какъ Судія Праведный 3, 7. 8. 9 cp. 1 Π 2, 22,—2 Π 2, 8 и Дн. 8, 22,—καοδιογνώστης 3, 72 и др.  $\mu\alpha z\rho\delta\theta v\mu\sigma z$  3, 58, хотя вообще трудно говорить о совпаденіяхь вь απαξ λεγομένοις между греческимь и еврейскимъ оригиналами. Достопримъчательно наконецъ настойчивое упоминапіе о бъднякахъ, нищихъ и сокрушенныхъ духомъ и чистыхъ сердцемъ въ третьей молитвъ (24. 60. 76. 80).

Но эти сближенія могуть ли указывать на то, чтобы творцемъ данныхъ синагогальныхъ молитвъ быль Ап. Петръ до или послъ обращенія его ко Христу?

Было бы преступленіемъ противъ научной осторожности дать положительный отвъть на этоть вопросъ. Всъ вышеуказанные признаки довольно эластичны и не настолько индивидуальны, чтобы вынуждать такой отвътъ. Подобныя сближенія возможны и между разными авторами, если только они стояли на одной почвъ религіознаго въросознанія (Ветхій Завътъ и идея единобожія), были одушевлены одинаковымъ религіознымъ чувствомъ (благоговѣніе къ Верховному Существу) и подражали однимъ и тѣмъ же образцамъ (ветхозавѣтная поэзія).

Въ виду этого безусловный отвътъ на выше поставленный вопросъ предоставляемъ лицамъ, болъе насъ авторитетнымъ въ дълахъ въры, и людямъ, болъе насъ компетентнымъ въ требующейся здъсь научной спеціальности. Позволяемъ себъ только общую и ни къ чему не обязывающую догадку, что если Симеонъ Кефа или Ап. Петръ дъйствительно составлялъ для іудеевъ религіозныя стихотворенія, то подлинное зерно ихъ могло бы уцълъть и въ древне-іудейскихъ пійютимахъ, приписываемыхъ синагогальнымъ преданіемъ Симеону Кефъ.

Сообщая эти пійютимы и древне-іудейское преданіе о творчествъ Симеона Кефы въ области богослужебной іудейской поэзіи, мы имъемъ двъ болъе скромныя цъли:

во 1-хъ, публицистическую-познакомить широкую читающую публику съ давно уже извъстнымъ въ наукъ фактомъ. что за своимъ синагогальнымъ богослужениемъ современные іудеи молятся, по ихъ же собственному древне-литургическому и синагогальному преданію, вдохновенными словами первоверховнаго христіанскаго Апостола Петра или Симеона Кефы. При единствъ нравственно-религіознаго въросознанія (идея единобожія, нравственнаго возрожденія или спасенія, чаяніе Утьхи и Примирителя всьхъ народовъ и пр.) между Новымъ Завътомъ и Ветхимъ, въ его не омраченной раввинистическо-теологическою схоластикою чистотъ, преданіе о синагогальныхъ пійютимахъ Симеона Кифы, безпристрастно и должнымъ образомъ сознанное какъ іудеями такъ и христіанами, можеть послужить однимь изъ средствъ къ разчищенію прохода чрезъ разрушенное Христомъ средоствніе ограды (Ефес. 2, 15 сл.) и къ скоръйшему и полнъйшему осуществленію возв'ященнаго великимъ "Евреемъ от евреевъ, по закону фарисеемъ" (Дъян. 23, 6 ср. Филип. 3, 5) Павломъ, Апостоломъ народовъ (Римл. 11, 13 Гал. 1, 7), возрожденія іудеевъ изъ ветхаго, душевно-плотскаго и смертнаго человъка въ новаго, духовно-блаженнаго и безсмертнаго, по образу Христа Богочеловъка, когда "весь Израиль спасется" (Рим. 11, 25—26).

Во 2-хъ, спеціально-научную: для православной новозавът-

ной исагогики въ древне-іудейскомъ преданіи объ Ап. Петрѣ, какъ "главѣ пѣвцовъ" и "великомъ мудрецѣ", создавшемъ множество богослужебныхъ стихотвореній и составившемъ даже цѣлый чинъ богослуженія дня очищенія,—дается новое и внѣцерковное удостовъреніе подлинности литературной, такъ сказать, личности Апостола Петра.

Такимъ образомъ христіанскихъ скептиковъ и отрицателей само древне-іудейское преданіе удостовъряеть въ томъ, что Апостолъ Петръ, какъ новозавътный писатель посланій, не есть миеъ или подлогъ, но подлинная дъйствительность.

Прибавленія и поправки. Въ лит. Іакова у Swainson'a The Greek Liturgie p. 280-281: ὑπὲο τῆς κατὰ πᾶσαν τὴν οἰκουμένην άγίας σου καθολικῆς καὶ ἀποστολιχής έχχλησίας терминь ясно отличается и оть вселенскости и оть свя*тости* или православности. Ср. еще 8. 10, 19, 21, 30, 38, 39, 84, 92, 196. 218. 246. Выраженія въ Mart. Pionii: "пресвитеръ кае. церкви, ибо нѣть другой у Христа, — въ кае. въръ и религіи пребыли, —проконсуль: ты какой религіи или секты? Піоній: канолическихъ. Прок.: какихъ (какой) канолическихъ? Піон.: кан. церкви пресвитеръ" употребляютъ терминъ въ значенін православный или всеобшій. Латин. y Ruinart'a Acta Mart. ed. 1. 1. 323 sq. a греч. по изд. Gebhardt'a въ Archiv tür. Slav. Phil. 1896. 156. flg. Всъ. изданные Hahn'омъ правила, исповъданія и символы въры можно распредълить такъ: термина нътъ, гдъ не говорится о церкви (1-4. 10. 13. 31. 51. 59. 60. 63. 104. 116. 118. 119. 133. 136. 146—149. 151—157. 160—170. 172—176. 183. 185. 186. 188—194. 196—201. 204—208. 212—216. 218—220. 222-230. 232-237. 239-240. 243-245. 246,-гдв не употреблень о церкви: 5—8. 11. 16—20. 31—35. 38—39, 41, 44. 46—50. 53. 81—84. 86. 91. 102. 107 (?). 113. 138. 139. 217. — прилагается къ церкви въ разныхъ сочетаніяхъ: только одинъ-у Кипр. повод. въ знач. sancta 12. 52. 64. 179. 180,-иї жад иогр и. ή απ. ε. sancta e. c., una c. e., una e. s. c. ap. и под. 15. 23—31. 35. 40. 42. 43. 45. 54-58. 61-62. 65-80. 88. 90. 92-99. 107-108. 119. 122. 124-127. 129. 131--132. 137, 142-145. 158-159, 179-180. 182. 184, 187, 195. 209. 211. 215. 221. 241,--наконецъ даются переволы и объясненія: у Игн. замъненъ чрезъ  $\hat{\epsilon}\nu$   $\hat{\epsilon}\nu\hat{\iota}$  обиаті  $\tau\eta_S$   $\hat{\epsilon}$ их  $\hat{\iota}\eta_S$  обиаті  $\hat{\iota}\eta_S$   $\hat{\epsilon}$ их  $\hat{\iota}\eta_S$  значеній соборности 1. Терт.: ubi tres, id est Pater et Filius et Spiritus S., ibi ecclesia, quae trium corpus est. Григ. Вел. 22 universalis cp. 171. 177. 210. 231. 242. in toto mundo 58, in hoc mundo catholicae e. православныя 173 ср. 150, 174, 218, 220, si quis hanc, fidem non habet, catholicus dici non potest, quia catholicam non tenet fidem 203 ср. 181 (18 и 20). 202. Марій Мерк. выраженіе Өеод. Мопс. а́уі́а жай жад. б. передаетъ ecclesiasticarum dogmatum doctrina. Ср. древне-герм. и анкло-сакс. объясненія и переводы 78-80. 85. 95. 100. 101 (къ s. e. cath. i universalem congregationem christianorum). 103. 105. 106. 108. 109-111. 114-116. 120: wir sollen glauben an das Alles, was da glauben alle christlichen Völker und worin heiliger Männer Gemeinschaft und die heilige Kirche früher mit unveranderlicher Festsetzung übereingekommen (13 в.) и особенно 121-14 в: eine heilige Kirche ist, die Gemeinschaft aller Christen ist. Разс. Злат. безъ хад., о живомъ взаимообщеніи иленовъ церкви какъ тъла Христова въ 32 бес. 1 на 1 Кр. 12, 7 ср. Дам. и Ик., Өеофил. примъняеть къ этому термину, очевидно понимая въ зн. соборности: совпад. Зигаб. объясн. заимствованіемъ. Серап. Тм. Техten 17, 3 б. 5  $\dot{\omega}_s$   $\dot{\delta}$  άστος  $\dot{\delta}$  νότος έγένετο έν, οὐτω χαὶ τὴν ἀγίαν σου ἐχαλησίαν σύναξον ἐχ παντὸς ἔθνους χαὶ πάσης χώσας... χαὶ ποίησον μίαν ζώσαν χαθολιχὴν ε. ср. 16. 17. 21 Вост. лит. Ren. 1, 9. 10. 487; 2, 11. 193. 325. 428. 439. 455 (соборн.) 477 (прав.) др. мн. ср. Огіепь Сhr. 2, 11 е. tua cath. quae a termis usque ad terminos terrae и 113 universitas ecci. Никиф. о храмъ М. 100. 989 въ зн. православный 229 но Кон. Копр.  $\dot{\eta}$   $\dot{\omega}$ . τοῦ θεοῦ χαὶ χαθ.  $\dot{\eta}$ μῶν πάντων τῶν χριστιανῶν  $\dot{\varepsilon}$ . 216.

# Приложение 1-е.

## Еврейскій текстъ молитвъ съ русскимъ переводомъ.

### ПЕРВАЯ МОЛИТВА.

I.

| 4.                                         |                                |
|--------------------------------------------|--------------------------------|
|                                            | 1. נשמת כל חי                  |
| Душа всего живаго                          |                                |
| благословляетъ имя Твое,                   | 2. תברך את שפך                 |
| •                                          | 3. וו אלחונו                   |
| Господи Боже нашъ!                         | 4. ורוח כל בשר                 |
| и духъ всякой плоти                        | 14 - 5 - 111 11 · <del>s</del> |
|                                            | .5. תפאר ותרומם זכ<br>גאסים    |
| славить и возносить память Твою (о Т       | reob),<br>6. מלכנו תמיד.       |
| Царь нашъ, непрестанно!                    | ,                              |
| ולם אתה אל.<br>Отъ въка и до въка Ты Богъ, | 7 מן העולם וער הע              |
| י מלך                                      | 8. ומבלעריך אין לנו            |
| и кромъ Тебя нътъ для насъ царя,           | 9. גואל ומושיע.                |
| избавляющаго и спасающаго,                 |                                |
|                                            | 10. פורה ומציל                 |
| искупляющаго и изъемлющаго,                | 11. ומפרנם ומרחם               |
| питающаго и милующаго                      |                                |
| во всякое время скорби и нужды.            | 12. בכל עת צרה וצוק            |
|                                            | 13. אין לנו מלך אלא            |
| Нътъ намъ царя, только—Ты.                 | , ,                            |
|                                            |                                |

14. אלחי הראשונים והאחרונים. Богъ первыхъ и послёднихъ (вёковъ)! 15. אליה כל בכיות. Госполь всвхъ созданій! 16. אדוו כל תולדות. Владыка всёхъ родовъ! 17. המהלל ברוב התשבחות. Восхваляемый во множествъ славословій. 18. המנחג עולמו בחסר. управляющій міромъ Своимъ съ милостію 19. וברוותיו ברחמים. и созданіями Своими съ благостями. 20. ווי לא ינום ולא יושו. Богъ не дремлеть и не спить: .21 המטורר ישנים (Онъ) пробуждаетъ почивающихъ, .22 והמקיץ נרדמים. возставляеть разслабленныхъ, .23 והמשיה אלמים. даетъ рѣчь нѣмымъ, .24 וחמתיר אסורים. освобождаетъ узниковъ, 25. והסימד נופלים. поддерживаетъ падающихъ, .26 והזוקף כפופים. выпрямляеть согбенныхъ. 27. לך לברך אנהנו מובים. Тебъ Единому мы признательны II. 28. (ו)אלו פונו כלא שירה כים И если бы ротъ нашъ наполнился пъснопъніемъ, какъ море,--29. ולשוננו רנה כהמון גליו. и языкъ нашъ-ликованіемъ, какъ шумъ волнъ его,--.30 ושפתותינו שבה כמרחבי רקיע. и уста наши-славословіемъ, какъ широты тверди,-.31 ועינינו מאירות כשמש וכירח. и очи наши свътились какъ солнце и мъсяцъ,-.32 וידינו פרושות כנשרי שמים. и руки наши распростирались какъ орлы поднебесные,-33. ורגלינו קלות כאילות.

и ноги наши легки какъ (у) ланей:

34. אין אנחנו מספיקים להורות לך (и тогда) не были бы мы въ состояніи возблагодарить Тебя,

35. יי אלהינו ואלהי אבותינו

Богъ Господь нашъ и Господь отцовъ нашихъ,

36. ולברד את שמד

и благословлять имя Твое

מאלף אלף אלפים ורבי רבבות פעמים הטובום 37 аа одно изъ тысячи тысячь милліонныхъ и тьмы темъ многократныхъ благодѣяній,

38. שעשית עם אבותינו ועמנו:

что сотворилъ Ты съ отцами нашими и съ нами.

39. ממצרום גאלתנו

Изъ Египта вывелъ Ты насъ,

.40 וו אלחונו.

Господи Боже нашъ,

41. ומבית עבדים פדיתנו.

и изъ дома рабства освободилъ насъ,

42. ברעב זנתנו.

въ голодъ питалъ насъ,

.43 ובשבע כלכלתנו.

и въ избыткъ довольствоваль насъ,

44. מחרב הצלתנו.

отъ меча избавлялъ насъ,

.45 ומרבר מלטתנו.

и отъ чумы спасаль насъ,

.46 ומחלים רעים ונאמנים דריתנו:

и отъ болъзней жестокихъ и упорныхъ исторгалъ насъ.

#### III.

47. עד חנה עזרונו רחמיך

Доселъ помогали намъ милости Твои

.48 ולא עובונו חסריך.

и не оставляли насъ щедроты Твои:

.12011 אל תמשנו יי אכחינו לנצח:

и такъ не покидай (же) насъ, Господи Боже нашъ, до конпа.

50. על כו אברים שפלגת בנו.

Посему члены, что расположиль Ты въ насъ,

.51 ורוח ונשמח שנפחת באפינו.

и духъ и душа, что вдохнулъ Ты въ лицо наше,

.52 ולשון אשר שמח בפינו.

и языкъ, который помъстиль Ты въ устахъ нашихъ,-

53. הן הם יודו ויברכו ичеть они благодарять и благословляють. 54. וישבחו ויפארו и славословять и восхваляють. 55. וירוממו ויטרוצו и превозносять и почитають, 56. ויקרישו וימליכו и святять и воцаряють .57 את שמד מלכנו. имя Твое. Царь нашъ! .58 בי כל פה לד יורה. Ибо (да) всякія уста Тебя (да) возглагодарятъ 59. וכל לשוו לד תשבע. и всякій языкъ Тебъ (да) присягнеть, .60 וכל ברך לך תכרע. и всякое кольно Тебь (да) поклонится, .61 וכל קומה לפניך תשתחות. и всякій возрасть предъ лицемъ Твоимъ да падетъ, .62 וכל לבבות ייראוד. и всв сердца (да) возблагоговъють предъ Тобою, .63 וכל קרב וכליות יוטרו לשמד. и всякій умъ и чувства (да) воспоють имени Твоему! 64. כדבר שכתוב Какъ говоритъ написанное: .65 כד עצמותי תאמרנה יי מי כמוך. מציל עני מחוק ממנו ועני ואביון מגולו: "Всъ суставы мои скажуть: Боже! кто подобень Тебъ, избавляющему слабаго отъ превозмогающаго надънимъ, и слабаго и нищаго (убогаго) отъ грабящаго его". IV. 66. מי ידמה גד Кто уподобится съ Тобою, .67 ומי ישוה כד кто сходствуеть съ Тобою, :68 ומי יערך כך: кто сравнится съ Тобою! 69. האל הגרול הגבור וחנורא Богь великій, сильный и страшный! 70. אל עליון קונה שמים וארץ Господь всевышній, создатель неба и земли! 71. נהללך ונשבחך ונפארך Будемъ восхвалять Тебя и прославлять Тебя и славословить Тебя,

.72 ונברך את שם קדשך.

и благословиять имя святое Твое!

73. באמור לדוד ברכי נפשי את יי וכל קרבי את שם קדשו: Какъ сказано у (отъ) Давида (Давидомъ): "Благослови душа моя Бога и вся внутренность моя имя святое Его". 74. האל בתטצמות עוד.

Сильный во всемогуществъ силы Твоей.

.75 הגרול בכבור שמך.

Великій во славъ имени Твоего.

-76. תגבור לנצח וחנורא בנוראותיך:

Кръпкій до конца и страшный въ чудесахъ Твоихъ, המלך יישב על כסא כם ונשא:

Царь, возсъдающій на престоль высокомъ и превознесенномъ!

V

.78 שוכן ער מרום וקדוש שמו.

Живый въчно, Превышній и Святый-имя Его,-

79. וכתוב רננו צדיקים ביי לישרים נאוח תחלח:

и (какъ) написано: "Ликуйте праведники о Господъ, "благочестивымъ подобаетъ хвалить (хвала)",

80. בפי ישרים תתרומם:

устами благочестивыхъ Ты превозносишься,

81 ובדברי צדיקים תתברך:

и словами праведныхъ Ты благословляешься,

.82 ובלשון הסידים תתקדש:

и языкомъ преподобныхъ Ты святишься,

83. ובקרב קרושים תתחלל:

и сердцемъ святыхъ Ты прославляещься.

84. ובמקהלות רבבות עמך בית ישראל ברנה יתפאר שמך מלכנו בכל הור ודור שכן חובת כל היצורים. לפניך יי אלהיני ואלהי אכותינו לחודות להלל לשבה לפאר לרומם לחדר לברך לעלה ולקלם על כל דברי שירות ותשבחות דוד בן ישי עבדך משיחך:

И въ собраніяхъ миріадъ (множествъ) народа Твоего дома Израилева въ славословіи прославляется имя Твое, Царь нашъ, во всякомъ родѣ и родѣ; ибо таковъ долгъ всѣхъ созданій предъ лицемъ Твоимъ, Господи Боже нашъ и Боже отцовъ нашихъ, благодарить, восхвалять, прославлять, славословить, превозносить, чествовать, благословлять, ублажать и провозглашать всѣми словами пѣснопѣній и славословій Давида, сына Іессеева, раба Твоего, помазанника Твоего.

.85 ישתבה שמד לעד Ла восхвалится имя Твое во въкъ. 86. מלרנג האל Парь нашъ всесильный. .87 חמלך חגרול וחקרוש בשמים ובארץ. Парь великій и святый на небесахь и на земль! 88. כי לך נאה יי אלחינו ואלחי אבותינו Ибо Тебъ полобаетъ. Госполи Боже нашъ и Боже отновъ нашихъ. 89. שיר ושבחה пъніе и хвала. .90 חלל וומרה славословіе и игра, .91 עז וממשלה могущество и владычество, 92 וצה נכלה נוכיכה торжество, величіе и сила, .93 מהלה ומפארת слава и благолъніе, .94 קדשה ומלכות. святость и держава, .95 ברבות וחודאות благословеніе и благодареніе, 96. מנתה ועד עולם: отнынъ и до въка. 97. ברוך אתה יי אל Благословенъ Ты, Боже всемогущій, 98. מלך גדול בתשבחות Царь, великій въ похвалахъ, 99. אל התודאות Господь благодареній (кому подобають благодаренія), 100. אדון הנפלאות Владыка чудесъ, 101. הבוחר בשירי ומרח благоволящій къ песнямъ хвалы. .102 מלך אל חי העולמים: Царь всемогущій, живущій во вѣки!

#### ВТОРАЯ МОЛИТВА.

1. אהבה רבה אהבתנו יי אלהינו Любовью великою возлюбилъ Ты насъ, Господи Боже нашъ! 2. המלה גדולה ויתרה המלת עלינו.

милостію многою и преизобильною миловаль Ты насъ!

3. אבינו מלבנו

Отче нашъ, Царь нашъ!

4. בעבור אבותינו שבשחו בך

Ради отцовъ нашихъ, что уповали на Тебя,

5. יתלמדם הקי היים

и (ради того что) Ты училъ ихъ заповъдямъ жизни:

6. כן תחננו ותלמדנו:

такъ люби же насъ и научай насъ!

ד. אבינו האב הרחמן המרחם

Отче нашъ, Отецъ премилосердый, всемилостивый!

8. רחם עלינו ותו בלבנו

Умилосердись надъ нами и дай въ сердцъ нашемъ-

9. לחבין ולחשכיל

(способность) понимать и уразумъвать,

10. לשמוע ללמוד וללמד

вникать, учиться и учить,

11. לשמר ולעשות ולקים

блюсти, творить и исполнять

12. את כל דברי תלמיד תורתך

всъ слова ученія Закона Твоего—

13. באתבת:

въ любви.

14. והאר עינינו בתורתך

И просвъти очи наши въ Законъ Твоемъ,

15. ודבק לבנו במצותיך

и привлеки сердце наше къ заповъдямъ Твоимъ,

16. ויחד לבבנו לאחבה וליראה את שמד

и направь чувства наши къ любви и къ благоговънію предъ именемъ Твоимъ,

17. ולא נבוש געולם וער:

да не постыдимся во въки и въчность.

18. כי בשם קרשך הגדול וחנורא בטחנו

За то, что на имя святое Твое, великое и страшное уповали мы,

19. נגילה ונשמחה בישועתך:

да ликуемъ и да радуемся о спасеніи Твоемъ!

.20 ותביאנו לשלום מארבע כנפות הארץ.

Собери насъ въ миръ (для мира) отъ четырехъ концевъ земли

.21 ותוליכנו קוממיות לארצנו.

и приведи насъ дерзновенно въ землю нашу,

22. כי אל פועל ישועות אתה

ибо Богъ содъвающій спасеніе-Ты,

23. ובנו בחרת מכל עם ולשוו.

и насъ избралъ Ты изъ всякаго народа и языка,—

-24. וקרבתנו לשמך הגדול סלח באמת

и приблизилъ Ты насъ къ имени Твоему великому—навсегда во истину.

25. להורות לך וליחרך באחבה:
- TROAT - ATRINAGE - TROATE - TROATE

чтобы прославлять Тебя и возв'вщать единство Твое—

26. ברוך אתה יי הבוחר בעמן ישראל באהבה: Благословенъ Ты, Боже, избравшій въ народъ Свой Израиля—въ любви.

#### ТРЕТЬЯ МОЛИТВА.

8

ו. אתו תחלח לאל חמחולל

Воздамъ хвалу Богу достославимому,

2. אספר ביראה מעט ממעשיו

возвъщу съ благоговъніемъ нъкія изъ дълъ Его:

3. אלוה מעולם ועד.

Богъ-отъ въка и Въчный,-

нътъ Владыки прежде Него и послъ Него нътъ Промыслителя—Бога.

 $\supset$ 

5. בלבדו הוא ואין זר אתו

Единъ—Онъ (букв: въ единствъ Своемъ Онъ),—и нътъ другаго съ Нимъ,—

6. אומר ועושה ואיש לא נעדר.

говорить и дълаеть (говорящаго и дълающаго?), и никто не сравнится (не скроется?):

7. באהד ישפום ואין בו עולתת

одинъ Онъ-Судія, и нътъ въ Немъ неправды,-

8. אמת אמרתו ועל שפתו הסר.

истина-слово Его, и на судъ Его-милость.

7

9. גבור בכה נושא עון

Сильный всемогуществомъ, прощающій гръхъ,—
. גרול העצה ועובר על פשע.
великій совътомъ и отпускающій беззаконіе:

11. גולה עמוקות מני חשר

открывающій глубины изъ тьмы,

12. יושב בסתר ורואה כ/ סתר.

сидящій въ сокровенности и видящій всякую тайну.

. 13. דעת ותבונה יוצאות מפיו

Премудрость и въдъніе исходять изъ усть Его,

14. ועיניו משוטטות ועיו לא תשורני

очи Его всезрящи, но глазъ (человѣка) не увидитъ Его: חברו המשל וממשלתו בלה

слово Его глубокомысленно и владычество Его въчно,

16. מלא כל הארץ כבודו ורום לא יכילנו.

полна (букв: полнота всей земли) вся земля славы Его и высота не выдержить Его.

 $\pi$ 

- 17. הצור בלבושו חי עולמים

Облеченный въ великолъпное одъяние Свое, живущій въчно!

.18 הוד וחדר עזו ותפארתי כשמו כן גבורתו.

слава и блескъ, сила Его и красота Его—какъ имя Его, такъ и кръпость Его:

19. האל תמים צור עולמים

Богъ всесовершенный, твердыня (скала) въчная,

.20 תכל יעבור והוא לבד ימקוד.

все проникаеть и Онъ одинъ царствуетъ.

7

.21 (ו)עד לא רקע תבל על תחו

Не Онъ ли утвердилъ землю въ пустотъ?

.22 ומקורות מים אדיר ישמיעו.

и Онъ сильнъе шума водъ (моря):

.23 ומרום שבתו והוא רם על כל

и высота—обитаніе Его, и Онъ превознесенъ надъ всѣмъ, 24. ומבים אל עני ונכה רוה.

и взираетъ (взирающій) на смиреннаго и сокрушеннаго (убогаго) духомъ

1

25. זרתו תכנה שמים בכחו

Длань Его содержить небеса въ силъ Его,

26. מאורות וכוכבים מעשה אצבעותיו

свътила (солнце и луна Пс 74 16) и звъзды—дъло (созданія) перстовъ Его:

27. זמם במחשבת ותקם ותעמד

твердъ и постояненъ Ты въ намъреніяхъ и цъляхъ,

28. יועץ בלבו ותעמד עצתו.

совътникъ въ сердцъ Свеемъ, и твердъ (устоитъ) совътъ Его.

 $\Box$ 

29. הסיד במעשיו רחום למנוסיו

Праведный въ дѣлахъ Своихъ, милостивый къ прибѣ-гающимъ къ Нему,

30. צדיק בדרביו זקרוב לקוראיו.

святый въ путяхъ Своихъ и близкій къ призывающимъ Его:

31. הפץ להצדיק יצורי כפיו תמיד

благоволить къ оправданію созданій дланей Его всегда, 32. ישקור בשובת בהורון.

бодрствуеть въ благости надъ избранниками Своими.

20

33. מהור עינים רוצה בתשובה

Чистый очами, благоволящій раскаянію,

-34. מרבה לוכות להשיב אפו.

многократно очищавшій и отвращавшій гнъвъ Свой:

35. מובו בכל דור מדבר בצדקה

благость Его во всякомъ родъ, изрекающій правду,

.36 פאר ראשו כובע ישועה.

украшеніе (повязка) главы Его-шлемъ спасенія.

37. ימינו פתוחח לכל שבי פשע

Десница Его открыта для каждаго плънника гръха,—

38. אומר בַכל עת שובו אלי ואשובה אֻלַיִכם

Онъ взываетъ (говорящій) во всякое время: "обратитесь ко Мнъ и  $\mathcal A$  обращусь къ вамъ" (Зах. 1 3):

39. יצר מחומר בצלם דמותו

Онъ образовалъ (насъ) изъ бренія по образу—подобію Своему,

.40 רהמיו על מעשיו יודע יצרנו.

милости Его къ созданіямъ Его, Онъ въдаеть (въдающій) помышленіе наше.

٦

41. כלו כבוד וישגיח בדכא

Весь Онъ—слава (сіяніе, свъть), и взираеть съ снисхожденіемъ.

42. מאזין קול לחש רינת לשון

внемлеть (-ющій) гласу моленія славословій (я) языка:

43. כל צבא השמים משתהנים לו

все воинство небесное поклоняется Ему.

44. שמש וירה יכרעו לפניו.

солнце и луна надають предъ Нимъ.

45. לא נטה קו נגד יצוריו בשבתו למשפט Не простеръ ли Онъ шнуръ предъ созданіями Своими въ мъстъ Его для суда?

46. ברוב מו וכולוו въ споръ кто устоитъ противъ Него (выдержитъ Его)? 47. למענו פעל מפעלות עוכם совершилъ Онъ (чудныя) дёла исконныя ради насъ

(превнія).—

48. קורא דורות מי יערוד לו. называющій (творящій) покольнія (людей)-кто сравнится

съ Нимъ?

2

49. מעמקי לב וסתרי כליות מבין

Глубины сердечныя и тайны сокровенныя въдаеть (въдающій) Онъ,

50. מחשבות כל בני אדם

намфренія всфхъ сыновъ человфческихъ:

.51 מאון ומעמל יסתיר פניו

отъ беззаконія и неправды отвращаеть лицо Свое,

.52 מראות ברע יעלים עיניו.

отъ видънія зла закрываетъ очи Свои.

53. נגה סביבין ושת סתרן חשך

Сіяніе—вокругъ Него, и положилъ покровомъ Своимъмракъ,---

54. כי לא יראהו האדם וחי

ибо не увидить (не можеть эръть) Его человъкъ и живъ будеть (остаться живымь):

55. נורא עכילה תשב אנוש עד דבא אנוש страшный дълами, Ты обратилъ (возвратилъ) человъка въ тлвніе смертное (неиспъльное),

.56 כי ישוב ויאריך ימים.

ибо Онъ сокращаетъ (возвращаетъ) и удлинняетъ дни.

57. (ם) שגיא כח לובש צדקח

Сильный крыностію, облекающійся правдою,

58. מי אל כמוד ארד אפים

кто Богъ (могущественъ) какъ Ты долготерпъливый? .59 (ם) שונא ימתעב גול ועולה

ненавидящій и отвращающійся грабительства и насилія, 60. אוחב מחר לב שמוע משי מוב.

любящій чистое сердце. Ты внемлещь ищущимъ блага.

61. עוצר בגערתו ומחריב ימים

Воспрещающій со властію (прещеніемъ) и изсушающій моря, .62 צורר בשמלח כל מי בראשית

собравшій, какъ одежду, всю воду въ началь:

63. עונה בחסרו מקרנו ראמים

спасающій по милости Своей (внемлющій, т. е. мольбъ о спасеніи) отъ стращныхъ враговъ (букв.; отъ роговъ единорога?).

.64 מוחה עונות כעב וכענן.

разгоняющій гръхи (зло) какъ туманъ и какъ облако.

65. פעל ועשה הכל במאמר פינ

Создаль и сотвориль все словомь усть Своихь,

66. כי כל דבריו צדקה ומשפט

ибо вст слова Его-правда и справедливость:

67. פין יאמר זאת עשו והיו

(что) уста Его изрекуть, "это дылайте и живы будете" .68 כי לא אחפוץ במות הרשע.

ибо (говорить Господь) "не хочу смерти гръшника" (Іезек 18 22 32 33 11)

69. צופה החוקות נשא ונורא

Зрящій дали, превознесенный и страшный,

(другаго)" (Ис 45 6),—

70. מרומם כסאו ושפל יראת

превозносящій престолъ Свой, и смиреннаго узнаетъ (увидитъ):

-71 צועת ברב כה ורואה על כנפי נשר

выступающій съ превеликою силою (въ величіи силы), и носящійся на крыльяхь орлиныхь (какъ орель),

.72 בוהן לבות ואין לפניו שכהה.

испытующій сердца, и нъть предълицемъ Его забвенія.

73. קורא בקול רם אני אל ואין עוד Взывающій гласомъ великимъ: "Я-Вогъ и нъть еще

.74 שובו עדי ואשובה אליכם

"обратитесь ко Мню, и Я обращусь къ вамъ" (Зах 1 3 Мал 3 7):

75. קרבו עדי בכח התשובה

"приблизтесь ко Mнъ" (Ис 48 16),—съ силою обратится (И) Онъ,

.76 ואוניו קשובות לקול צעקת דל.

и уши Его внемлющи ко гласу моленія бѣдняги.

-

עם וצדקנו במשפט ברחמים וצדקנו במשפט .77 .77 Милостивый и благосердный, суди насъ въ милости и оправдай насъ въ судъ,—

78. כי אנחנו עפר ואפר

ибо мы-прахъ и пепелъ:

.79 רם בעליונים מלך בשחקים

превознесенный въ высокихъ, Царь въ небесахъ (облакахъ), 80 שומע ממרומים ועקת אביונים. 80 внемлющій съ высоть воплю бъдняковъ!

ש

81. שמים כםאו והארץ הרום רגליו Небеса—престолъ Его и земля—подножіе ногъ Его, 52. צרקה שריונו ומאור שמלחו

величіе (правда)—панцырь Его и свѣть—одежда Его: 88. шаг נורא מאר חנון ורהום 189. имя Его странно весьма (но Он) милостивъ и свето-

имя Его страшно весьма, (но Онъ) милостивъ и благосердъ,—

.84 בכל דור ודור היא צדקתו. во всякомъ родъ и родъ пребываетъ правда Его.

7

85. תמים דרכו ואין בו עול

Правъ путь Его, и нътъ въ Немъ неправды,—
86. בכל בקר יהן לאור משפטו

въ каждое утро даетъ на свътъ (являетъ) судъ Свой: תוכן לבות רב העלילית 87

взвъшивающій сердца, великій дълами,-

88. מי ימלל גבורות ה'

кто изречетъ всемогущество Господа? החלחה בכתוב מי ימלל גבורות ה' ישמיע כל חחלחה .89 какъ написано: "кто изречетъ могущество Господа, возвъстить всю хвалы Ero?" (Пс 106 2).

## Приложеніе ІІ.

### Проба переложенія на греческій языкъ первыхъ двухъ строфъ первой молитвы.

T.

- 1. Ψυχή παντός ζῶντος
- 2. εὐλογεῖ τὸ ὄνομά σου,
- 3. Κύριε ό θεὸς ἡμῶν
- 4. καὶ πνεῦμα πάσης σαρκὸς
- 5. δοξάζει καὶ ύψοῖ (την) μνήμην σου,
- 6. βασιλεῦ ἡμῶν, ἀεί.
- 7. 'Απὸ τοῦ αἰῶνος καὶ εως τοῦ αἰῶνος σὰ (εἶ) ὁ θεός,
- 8. καὶ πλὴν σοῦ οὐκ ἔστι ἡμῖν βασιλεὺς,
- 9. (δ) δυόμενος καὶ (δ) σώζων,
- 10. (δ) λυτρούμενος καὶ (δ) εξαιρούμενος,
- 11. (δ) ποιμαίνων (βόσεων, τρέφων) καὶ έλεῶν (έλεήμων, οἰκτείρμων, οἰκτείρων).
- έν παντί καιρῷ θλίψεως καὶ ἀπορίας (στενοχωρίας, διωγμοῦ, ἀνάγκης, λύπης, πειρασμοῦ, ἐπισκοπῆς).
- 13. Οὐα ἔστι ἡμῖν βασιλεὺς (εἰ μὴ) μόνον σύ.
- 14. Θεὸς (Κύριος) τῶν πρώτων καὶ τῶν ἐσχάτων (αἰῶνων),
- 15. Κύριος (Θεός) πασῶν τῶν επίσεων (πάσης τῆς επίσεως),
- 16. Δεσπότης πασῶν τῶν γενεῶν,
- 17. (δ) αἰνετὸς (ὑμνητός, εὐλογούμενος, δοξαζόμενος) ἐν πλήθει τῶν αἰνέσεων (ἐπαίνων, ἐν πλείστοις ὑμνοις, δόξαις ποд.),
- 18. (δ) δδηγῶν (ποιμαίνων) τὸν κόσμον αύτοῦ ἐν ἐλέει
- 19. και τὰς κτίσεις αύτοῦ ἐν οἰκτείομοις (χάριτι)

- 20. Θεός οὐ νυστάζει οὐδ' έξυπνοῖ (βοαδύνει, ἀργεῖ),
- 21. διεγείρει (ὁ διεγείρων) τοὺς καθεύδοντας
- 22. καὶ εξανιστάνει (ὁ ἀνιστῶν) παραλυτικούς (τούς παραλελυμένους)
- 23. καλ ποιεῖ (ὁ ποιῶν) τοὺς ἀλάλους (μογιλάλους) λαλεῖν (λαλούντας, ὁ ἀνοίγων τὸ ἀλάλων στόμα,—ὁ τρανῶν),
- 24. ακὶ λύει (ὁ λύων) πεπεδημένους,
- 25. (καὶ) ὑποστηρίζει (ὁ ὑποστηρίζων, σθενῶν, καταρτίζων) τοὺς καταπίπτοντας (γωλούς)
- 26. (καί) ἀνορθοῖ (ὁ ἀνορθῶν) τοὺς κατερδαμένους.
- 27. σολ μόνφ ήμεῖς εξομολογούμεθα (εὐλογοῦμεν, εὐχαριστοῦμεν υπυ—μένοι)

#### II.

- 28. Καὶ εἰ τὸ στόμα ἡμῶν μεστὸν ἦν ιδῆς (εὐλογίας) ὡς θάλασσα,
- 29. και ή γλώσσα ήμων αγαλλιάσεως ως ήχος κυμάτων αύτης,
- 30. καὶ τὰ γείλη ἡμῶν ἐπαινέσεως ὡς πλάτη στερεώματος,
- 31. και οι δφθαλμοι ημών φαίνοντες ως ήλιος και (ως) σελήνη,
- 32. καὶ αὶ γεῖρες ἡμῶν διαπεπετασμέναι ὡς ἀετοὶ οὐρανοῦ,
- 33. καὶ οἱ πόδες ἡμῶν κοῦφοι ὡς ἐλάφων (δορκάδων ΗΠΗ ἔλαφοι, δορκάδες).
- 34. ούχ ἂν ἡμεῖς ἐξεποιοῦμεν (ἱκανοὶ ἦσαν) (εἰς μπα πρὸς τὸ) εὐχαριστῆσαι σοι,
- 35. Κύριε ὁ Θεὸς ἡμῶν καὶ Θεὸς τῶν πατέρων ἡμῶν,
- 36. καὶ εὐλογῆσαι τὸ ὄνομά σου
- 37. ὑπὲρ μιᾶς τῶν χιλιάδος χιλιων χιλιάδων χιλιοπλασίων καὶ μυριάδων μυριάδων μυριοπλασιων ἀγαθοποιῶν (ἀγαθῶν μιᾶς τοῦ... πολλοῦ πλήθους τῶν χρηστοτήτων σου—χρηστότητός σου),
- 38. ὧν ἐποίησας μετὰ τῶν πατέρων ἡμῶν καὶ μεθ' ἡμῶν.
- 39. Έξ "Αγύπτου εξειλω ήμᾶς,
- 40. Κύριε δ Θεὸς ἡμῶν,
- 41. καὶ ἐξ οἴκου δουλείας ἐλυτρώσω ἡμᾶς,
- 42. ἐν λιμος ἔφρεψας ἡμᾶς
- 43. καὶ ἐν πλησμονῆ (ἐν)ἤοκεσας ἡμᾶς,
- 44. ἀπὸ δομφαίας ἐδρύσω ἡμᾶς
- 45. καὶ ἐχ λοιμοῦ διεσώσω ἡμᾶς
- 46. καὶ ἐκ νόσων πονηρῶν καὶ πιστῶν ἀπήλλαξας ήμᾶς.

## Приложение III.

# Особенности твореній Ап. Петра съ литературной стороны.

Для нашей цъли важно указать слъдующія наиболье характерныя особенности новозавътныхъ твореній Ап. Петра:

- 1) По сравненію съ такими новозавътными писаніями, какъ посланія Ап. Павла, особенно къ Римлянамъ, Галатамъ, Евреямъ, Ефесянамъ, Колосянамъ, Филиппійцамъ, Кориноянамъ 1-е и 1-е Іоанна, —творенія Ап. Петра не содержатъ обширныхъ отвлеченно-теоретическихъ разсужденій, ни сложнаго діалектическаго раскрытія мыслей, ни подробныхъ богословско спекулятивныхъ созерцаній. Сосредоточиваясь на простой въръ въ спасительность страданій и смерти Христа, Его соществія въ адъ, воскресенія и вознесенія, какъ событій историческихъ, —они посвящены главнымъ образомъ изложенію и раскрытію нравственныхъ истинъ и практической сторонъ христіанской жизни.
- 2) По своей внъшней сторонъ и изложенію, творенія Ап. Петра, какъ и всъхъ новозавътныхъ писателей въ той или другой степени, весьма сильно обвъяны духомъ ветхозавътной поэзіи: отдъльныя слова и выраженія отличаются изобразительностію, сравненія весьма наглядны, общій строй ръчи возвышается иногда до художественности и поэтическаго ритма.
- Ср. 1 П. 1, 2. 3. 4. 7. 13. 14. 17. 18. 19. 23,—2, 2. 4—5. 15. 25,—4, 6. 10. 11. 12,—5, 2—5. 8. 15 др. 2 П. 1, 5—6. 9. 13—14. 19,—2, 5—7. 10—22 (особенно),—3, 3. 7. 10. 18,—Дюян. 1, 18,—2, 24,—3, 17. 20.
- 3) Ръчь Апостола повсюду и глубоко проникнута заимствованіями изъ Ветхаго Завъта, или прямо указываемыми въ

видъ цитатъ, примъровъ, общихъ ссылокъ, — или же претворенными въ собственный стиль писателя и составляющими неотдълимый элементъ его ръчи.

*Цитаты*: 1 П. 1, 16 изъ Лев. 12, 9,—2, 6—7 изъ Иса. 28, 16.—2 П. 2. 22 изъ Притч. 26. 11 (ср. 3. 16 указаніе на посланія Ап. Павла),—Дъян. 1, 20 изъ Пс. 69 (68), 26, 109 (108), 8,—2, 16—21 изъ Іоиля 2, 28—32,—2, 23—28 изъ Пс. 16 (15), 8—11.—2, 34—35 изъ Пс. 110 (109), 1.—3, 22—23 изъ Второз. 18, 15—18.—3, 15 изъ Быт. 12, 3, и 22, 18, Примиры: 1 П. 3, 6 на Быт. 18, 12.—3, 20 Быт. 7, 13.—3, 18 ср. 2, 21 и 4, 1 (указаніе на Христа).—2 П. 2, 5 Быт. 7 гл.,—2, 6 Быт. 19 гл., —2, 15 Числ. 22. 38, —3, 6 Быт. 7, 23. Общія ссылки: 1 П. 1, 10—11,—2 П. 1, 18,—2, 4,—3, 2 (ср. 1, 14),—Дѣян. 3, 18. 21. 24,—10, 43. Претворенія: 1 П. 1, 17 Іов. 23, 10; Прит. 17, 3; 27, 21; Зах. 13, 9; Прем. Сол. 3, 6; Сир. 2, 5, -1, 24-25 Иса. 40, 6—8,—2, 3 Пс. 34, 9,—2, 7 Пс. 118 (117), 22 и Иса. 8, 14,— 2, 9-10 Mex. 19, 6; Mea. 61, 6; Oc. 1, 10; 2, 23,—2, 11 IIc. 39, 13,—2, 22 Mca. 53, 9,—2, 23—25 Mca. 53, 4—6; 50, 6,—2, 25, Іезек. 34. 5. 23.—3. 4 Пс. 45. 14.—3. 6 Прит. 3. 25.—3. 9 ср. Мато. 5, 39 и Прит. 17, 13; 20, 22,—3, 10—12 Пс. 34, 12—16,— 3, 14 Иса. 8, 12—13,—4, 8 Прит. 10, 12,—4, 17 Прит. 11, 31; Іезек. 9, 6,—4, 18 Прит. 11, 31,—5, 5 Прит. 3, 34,—5, 6 Пс. 55, 22,—2 II. 3, 7 Hc. 102, 26—27; Mca. 51, 6,—3, 8 Hc. 90, 5,—3, 9 Іезек. 18, 32; 33, 11,—3, 12—13 Пс. 50, 3; Мих. 1, 4, Иса. 65, 17; 66, 22,—Дюян. 2, 30 2 ц. 7, 12 Пс. 132, 11; 89, 8.-4. 11 Hc, 118, 22 Hca. 8, 14; 28, 16 cp. 1 H. 2, 7,-4, 24 (общая молитва апостоловъ) Іер. 39 (32), 17,—4, 25—26 Пс. 2, 1—2,—8, 21 Пс. 78, 17 др. под. 8, 23 Второз. 29, 18 (17) ср. Прит. 5, 4,—10, 34, Втор. 10, 17; 2 Пар. 19, 7 Іов. 34, 19,--10, 36 Иса. 52, 7 др. под. Сюда можно присоединить библейскія выраженія: наследовать благословеніе 1 П 3, 9, день посъщенія 2, 12,—домъ Божій 4, 17.—Богъ Авраама, Исаака, Іакова Дъян. 3; 13 и под.

4) Постоянныя причастія и опредъленія, сложная конструкція, опредъляющія между членомъ и опредъляемымъ.

Причастія и опредъленія: 1 П. 1, 3—5, 7—9. 11. 12. 13. 14. 17. 18. 19. 20. 21. 23,—2, 1. 4. 5. 6. 9—10. 12. 14. 19. 20. 21. 24,—3, 1—2. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 13. 16. 17. 18. 20. 22,—4, 3. 4. 8. 12. 13,—5, 2. 7. 8. 9. 10. 12,—2 П. 1, 3. 8. 9. 10. 12. 13. 14. 16. 17. 18. 19. 20. 21,—2, 1. 4. 5—7. 10—22,—3, 3. 6. 7.

- 9. 12. 14. 15. 17,—Дюян. 1, 18. 22,—2, 22. 23. 24. 30. 31,—3, 4. 26,—4, 12. 25,—10, 37. 38. 42,—11, 5. 7,—15, 8. 9. Конструкція: 1 П. 1, 1. 8. 12. 21,—2, 7,—3, 3. 4. 7. 11. 20. 22 ср. 2 П. 1, 17. Опредъляющія между членомъ и опредъляємымъ: 1 П. 1, 3. 5. 10. 11. 14. 17 (ср. 19),—2, 9,—3, 1. 2. 3. 4. 16. 19,—4, 12. 13. 14,—5, 1. 2. 9,—2 П. 1, 4. 8. 9. 16,—2, 10. 18. 21,—3, 2. 10. 15.
- 5) Обиліе синонимовъ и (2-е Петра) повторенія однихъ и тъхъ же словъ
- $1\ \Pi.\ 1,\ 3.\ 4.\ 7.\ 10.\ 18.\ 19, —2,\ 1—2.\ 5.\ 11.\ 17, —3,\ 4.\ 8—9.\ 10—14, —4,\ 3, —5,\ 10, —2\ \Pi.\ 1,\ 10, —2,\ 10—11, —3,\ 14.\ 15.\ 16, —$  Дъян. 2, 14. 22. 29, —3, 14. 24, —4, 28, —5, 21, —11, 8. 11. 12. 13. Повторенія во 2-мъ Петра см. далѣе.
  - 6) Противоположенія въ видѣ: не  $(ov, \mu\eta)$ ... но  $(a\lambda\lambda a, \delta\epsilon)$ .
- $1\ \Pi\ I$ , 8. 12. 14—15. 18—19. 23,—2, 16. 18. 23,—3, 3—4. 9. 14. 21,—4, 2. 12—13. 16,—5, 2. 3;  $2\ \Pi\ I$ , 16. 21,—2, 4,—3, 3;  $\mathcal{L}$ nян. 2, 15,—5, 4.
- 7) Условныя предложенія, преимущественно по первой форм'в (єї съ изъяв. въ предш. и изъяв. или повел. въ посл.)
- I  $\Pi$  I, 17,—2, 20,—4, 14. 16. 18; 2  $\Pi$  2, 4—10. Дюян. 4, 4—10,—11, 17,— $\varepsilon\iota$  съ желан. только 1  $\Pi$  3, 14. 17,— $\mathring{a}\nu$ —нѣтъ въ посланіяхъ, только въ Дѣян. 2, 21. 35 въ цитатѣ,—2, 39 и 3, 22. 23 въ дополнительномъ изложеніи рѣчи Апостола,— и только разъ въ 3, 19 въ самой рѣчи Апостола,— $\mathring{e}\mathring{a}\nu$  съ сослаг. только 1  $\Pi$ . 3, 13.
- 8) Какъ на отличительную особенность обоихъ посланій Вейссъ указываеть на сравнительную рѣдкость употребленія члена и предпочтеніе неопредѣленнаго τις,—εἰς и διά вмѣсто єν,—множественное абстрактныхъ именъ,—предпосылаемыя повелительному причастія, предпочтеніе participii perfecti, особенно passivi,—описанія съ ἔχοντες,—и отрицаніе предъ положеніемъ: не... но (ср. пунктъ 6).
- 9) Согласное употребленіе нѣкоторыхъ отдѣльныхъ словъ и сочетаній какъ въ обоихъ посланіяхъ, такъ частію и въ рѣчахъ книги Дѣяній Апостольскихъ.

 видъ цитатъ, примъровъ, общихъ ссылокъ,—или же претворенными въ собственный стиль писателя и составляющими неотлълимый элементъ его ръчи.

*Иитаты:* 1 П. 1. 16 изъ Лев. 12, 9.—2, 6—7 изъ Иса. 28, 16,—2 П. 2, 22 изъ Притч. 26, 11 (ср. 3, 16 указаніе на посланія Ап. Павла).—Дъян. 1, 20 изъ Пс. 69 (68), 26, 109 (108). 8.—2. 16—21 изъ Іоиля 2. 28—32,—2. 23—28 изъ•Пс. 16 (15), 8—11.—2, 34—35 изъ Пс. 110 (109), 1.—3, 22—23 изъ Второз. 18, 15—18,—3, 15 изъ Быт. 12, 3, и 22, 18. Примъры: 1 П. 3, 6 на Быт. 18, 12.—3, 20 Быт. 7, 13.—3, 18 ср. 2, 21 и 4, 1 (указаніе на Христа),—2 П. 2, 5 Быт. 7 гл.,—2, 6 Быт. 19 гл., —2, 15 Числ. 22. 38, —3, 6 Быт. 7, 23. Общія ссылки: 1 П. 1. 10—11.—2 П. 1. 18.—2. 4.—3. 2 (ср. 1. 14).—Дѣян. 3. 18. 21. 24.—10. 43. Претворенія: 1 П. 1. 17 Іов. 23. 10: Прит. 17. 3; 27, 21; Зах. 13, 9; Прем. Сол. 3, 6; Сир. 2, 5, -1, 24-25 Иса. 40, 6-8,-2, 3 Пс. 34, 9,-2, 7 Пс. 118 (117), 22 и Иса. 8, 14,-2, 9-10 Mcx. 19, 6; Mca. 61, 6; Oc. 1, 10; 2, 23, -2, 11 Hc. 39, 13,—2, 22 Mca. 53, 9,—2, 23—25 Mca. 53, 4—6; 50, 6,—2, 25, Іезек. 34, 5, 23,—3, 4 Пс. 45, 14,—3, 6 Прит. 3, 25,—3, 9 ср. Мате. 5, 39 и Прит. 17, 13; 20, 22,—3, 10—12 Пс. 34, 12—16,— 3, 14 Иса. 8, 12—13,—4, 8 Прит. 10, 12,—4, 17 Прит. 11, 31; Іезек. 9, 6,—4, 18 Прит. 11, 31,—5, 5 Прит. 3, 34,—5, 6 Пс. 55, 22,—2 II. 3, 7 IIc. 102, 26—27; Mca. 51, 6,—3, 8 IIc. 90, 5,-3, 9 Iesek. 18, 32; 33, 11,-3, 12-13 Hc. 50, 3; Mux. 1, 4, Иса. 65, 17; 66, 22,—Дюян. 2, 30 2 ц. 7, 12 Пс. 132, 11; 89, 8,-4, 11 Hc, 118, 22 Hca. 8, 14; 28, 16 cp. 1 H. 2, 7,-4, 24 (общая молитва апостоловъ) Іер. 39 (32), 17,—4, 25—26 Пс. 2, 1—2,—8, 21 Пс. 78, 17 др. под. 8, 23 Второз, 29, 18 (17) ср. Прит. 5, 4,—10, 34, Втор. 10, 17; 2 Пар. 19, 7 Іов. 34, 19,--10, 36 Иса, 52, 7 др. под. Сюда можно присоединить библейскія выраженія: наслідовать благословеніе 1 П 3, 9, день посъщенія 2, 12,—домъ Вожій 4, 17,—Богъ Авраама, Исаака, Іакова Дъян. 3; 13 и под.

4) Постоянныя причастія и опредъленія, сложная конструкція, опредъляющія между членомъ и опредъляемымъ.

Причастія и опредъленія: 1 П. 1, 3—5, 7—9. 11. 12. 13. 14. 17. 18. 19. 20. 21. 23,—2, 1. 4. 5. 6. 9—10. 12. 14. 19. 20. 21. 24,—3, 1—2. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 13. 16. 17. 18. 20. 22,—4, 3. 4. 8. 12. 13,—5, 2. 7. 8. 9. 10. 12,—2 П. 1, 3. 8. 9. 10. 12. 13. 14. 16. 17. 18. 19. 20. 21,—2, 1. 4. 5—7. 10—22,—3, 3. 6. 7.

- 9. 12. 14. 15. 17,—Дюян. 1, 18. 22,—2, 22. 23. 24. 30. 31,—3, 4. 26,—4, 12. 25,—10, 37. 38. 42,—11, 5. 7,—15, 8. 9. Конструкція: 1 П. 1, 1. 8. 12. 21,—2, 7,—3, 3. 4. 7. 11. 20. 22 ср. 2 П. 1, 17. Опредъляющія между членомъ и опредъляємымъ: 1 П. 1, 3. 5. 10. 11. 14. 17 (ср. 19),—2, 9,—3, 1. 2. 3. 4. 16. 19,—4, 12. 13. 14,—5, 1. 2. 9,—2 П. 1, 4. 8. 9. 16,—2, 10. 18. 21,—3, 2. 10. 15.
- 5) Обиліе синонимовъ и (2-е Петра) повторенія однихъ и тъхъ же словъ
- 1 П. 1, 3. 4. 7. 10. 18. 19,—2, 1—2. 5. 11. 17,—3, 4. 8—9. 10—14,—4, 3,—5, 10,—2 П. 1, 10,—2, 10—11,—3, 14. 15. 16,—Дъян. 2, 14. 22. 29,—3, 14. 24,—4, 28,—5, 21,—11, 8. 11. 12. 13. Повторенія во 2-мъ Петра см. далѣе.
  - 6) Противоположенія въ видѣ: не  $(o\dot{v}, \mu\eta)$ ... но  $(\dot{a}\lambda\lambda\dot{a}, \delta\dot{\epsilon})$ .
- 1 II 1, 8. 12. 14—15. 18—19. 23,—2, 16. 18. 23,—3, 3—4. 9. 14. 21,—4, 2. 12—13. 16,—5, 2. 3; 2 II 1, 16. 21,—2, 4,—3, 3;  $\mathcal{I}_{nsn}$ . 2, 15,—5, 4.
- 7) Условныя предложенія, преимущественно по первой форм'в (єї съ изъяв. въ предш. и изъяв. или повел. въ посл.)
- 8) Какъ на отличительную особенность обоихъ посланій Вейссъ указываеть на сравнительную рѣдкость употребленія члена и предпочтеніе неопредѣленнаго  $\iota\iota\varsigma$ ,— $\epsilon \iota \varsigma$  и  $\delta \iota \alpha$  вмѣсто  $\epsilon \nu$ ,—множественное абстрактныхъ именъ,—предпосылаемыя повелительному причастія, предпочтеніе participii perfecti, особенно passivi,—описанія съ  $\epsilon \chi o \nu \tau \epsilon \varsigma$ ,—и отрицаніе предъ положеніемъ: не... но (ср. пунктъ 6).
- 9) Согласное употребленіе нѣкоторыхъ отдѣльныхъ словъ и сочетаній какъ въ обоихъ посланіяхъ, такъ частію и върѣчахъ книги Дѣяній Апостольскихъ.

Вейссъ и Цанъ указываютъ: ἀναστροφή 6 разъ въ 1 П. и 2 во 2,—еще только 5 въ Н. З. ἀρετή какъ свойство Бога и Христа 1 П 2, 9,—2 П 1, 3. 5 (дважды), еще только Филип. 4, 8 и притомъ о человѣкѣ. ἀμώμου καὶ ἀσπίλου 1 П 1, 19 и ἄσπιλοι καὶ ἄμωμοι 2 П 3, 14 и σπίλοι καὶ μώμοι 2 П 2, 13.

σαρχὸς ἀπόθεσις ρύπου 1 Π 3, 21 μ ἀπόθεσις τοῦ σκηνώματός μου 2 Π 1. 14. ἀσέλγεια 1 Π 4, 3 μ 2 Π 2, 2. 7. 18. ἐποπιεύειτ 1 Π 2, 12 μ 3, 2 μ ἐπόπται γενηθέντες 2 Π 1, 16, πεπαύεται άμαρτίας 1 Π 4. 1 κ ακαταπαύστους άμαρτίας 2 Π 2. 14,—ψυγαί для обозначенія лицъ 1 П 3, 20 (2, 25) и 2 П 2, 14: еще только Рм 13, 1 и Дъян. 27, 37, другія мъста: Лн. 7, 14 въ ръчи Стефана изъ Быт. 45, 9 и 46, 27,—Дъян. 2, 41 (43) и 3, 23 (изъ Второз. 18, 19,—Лук. 9, 56 tex. rec. сомнительны и значеніе и подлинность, -- аотрожнос 1 П 2, 14: 3, 16 отрожнос 1 Π 3. 17 (στηρίξει 1 Π 5. 10) μ ἐστηριγμένος 2 Π 1. 12. διάνοια 1 Π 1, 13 μ 2 Π 3, 1, τογύς 1 Π 4, 11 μ 2 Π 2, 11, ποίμα 1 Π 4, 17 μ 2 Π 2, 3. χοινωνός 1 Π 5, 1 μ 2 Π 1, 4. γνώσις ΒЪ 3Ηαченіи благоразумія, разсудительности 1 II 3, 7 и 2 II 1, 5, употребленіе τιμή и δόξα 1 П 1, 7, 11, 21, 24,—2, 7,—3, 7,—4, 11. 13. 14,-5, 1. 4. 10,-2 Π. 1, 3. 17,-2, 10,-3, 18. ἀσέλγειαι BO MHOЖ. 1 Π 4, 3 и 2 Π 2, 2 cp. 7. 18,—ἀρεταί и δόξαι BO множ. 1 П 2, 9. 11 и 2 П 2, 10. "биоз 1 П 3, 1. 5 и 2 П 1, 3. 20,—2, 16. 22,—3, 3. 16, 17. rimes 1 II 1, 19 M 2 II. 1, 4. айгой 1 П 1, 15,—2, 5 и 2 П 2, 19. боис 1 П 2, 11 и 2 П 2, 1. προγινώσκειν 1 Π 1, 20 μ 2 Π 3, 17. συμβαίνειν 1 Π 4, 12 μ 2 II 2. 22. μομίζεσθαι 1 II 1, 9,—5, 4 и 2 Π 2, 13. δηλοῦν Βъ значеніи: указаль, открыль 1 П 1, 11 и 2 П 1, 14. ауалай 1 П 3, 10 μ 2 Π 2, 15. τηφεῖν 1 Π 1, 4 μ 2 Π 3, 17. ποφενέσθαι Cb έν 1 Π 3, 19,—(είς 22),—4, 3 μ 2 Π 4, 10 (3, 3 κατά), ἀναστρέφεσθαι съ е́ v 1 П 1, 17 и 2 П 2, 18 и αυξάνειν съ е́ v 1 П 2, 2 и 2 П 3, 18. Для употребленія е́ и еще ср. 1 П 1, 14,—3, 16. 19 съ 2 П 1, 4,—2, 13,—1 П 3, 2 съ 2 П 2, 7,—1 П 2, 12; 3, 16 Съ 2 П 2, 12. Епистобфен бли 1 П 2, 25 и 2 П 2, 22 (изъ Притч. 26, 11), παρά θεώ и хνοίω 1 П 2, 4. 20 и 2 П 2, 11; 3, 8. ἀει 1 П 3, 15 и 2 П 1, 12. ώς предъ genit. abs. 1 П 4, 12 и 2 П 1, 3. єї 1 П 1, 17; 2, 3. 4. 17 сл. и 2 П 2, 4. 20 (см. пунктъ 7). лой 1 П 4, 18 и 2 II 3, 4. Ср. еще Вильке: ή χάρις ύμιν καὶ εἰρήνη πληθυνθείη 1 Π 1, 2 π 2 Π 1, 2. τηρείσθαι и фоогоейо да els 1 II 1, 4. 5 и 2 II 3, 7. друго 1 II 1, 6; 5, 10 Η όλίγως 2 Π 2, 18. ατιστής 1 Π 4, 19 Η ατίσις 2 Π 3, 4. άθέμιτος 1 Π 4, 3 μ άθεσμος 2 Π 2, 7; 3, 17. ἐμπλοχή 1 Π 3, 3 μ έμπλέκεσθαι 2  $\Pi$  2, 20. κηρύσσειν 1  $\Pi$  3, 19  $\Pi$  κήρυ $\xi$  2  $\Pi$  2, 5. χορηγεῖν 1 Π 4, 11 Η ἐπιχορηγεῖν 2 Π 1, 5. πολύτιμος 1 Π 1, 7 Η ἰσότιμος 2 Π 1, 1. μάταιος 1 Π 1, 18 μ ματαιότης 2 Π 2, 18. Цанъ указываеть еще слъд. оригинальныя совпаденія: въ 1 П 3, 20 и 2 II 2, 5 выразительно названо восьмеричное число спасшихся отъ потопа лицъ, между тѣмъ въ Быт. 6, 18,—7, 7. 13 и 8, 16 нѣтъ указанія на число,—сходство между 1 II 3, 19 и 2 II 2, 5 (Ной какъ проповѣдникъ правосудія Божія),— и 1 II 3, 20 и 2 II 3, 5. 9 (о долготерпѣніи Божьемъ). Совпаденія съ Дюяніями: 1 II 2, 7 и Дн. 4, 11 (цитатъ Иса. ср. Ме. 21, 42 и Мр. 12, 10). 1 II 4, 5 и Дн 10, 42 (о судіѣ живыхъ и мертвыхъ ср. 2 Тим 4, 1). 1 II 1, 17 ἀποσοωπολήμπτως и Дн 10, 34. 35 σὖν ἔστιν προσωπολήμπτης. 1 II 1, 12 и Дн 2, 2 ἀπ οὐρανοῦ. Ср. еще: 1 II 3, 22 и Дн 3, 21. 26,—4, 10—12,—10, 40—42. Совпаденій между 1 II и Еф не касаемся, какъ не имѣющихъ для нашей задачи значенія. См. Введенія Вейсса, Гольцмана и Цана,— и Wilke, Neutest. Rhetorik 151. Еще: περιέχει ἐν γραφῆ 1 II 2, 6 и περιοχὴ τῆς γραφῆς Дн. 8, 32.

10) Сравнительно съ объемомъ посланій большое количество ἄπαξ λεγομένων въ каждомъ посланіи, при чемъ однакоже оказывается значительное сходство въ общихъ типахъ образованія ихъ, чѣмъ исключается мысль о рабскомъ подражаніи поддѣлывателя и удостовѣряется оригинальность обоихъ посланій.

Въ собственномъ смыслю ана кеубиеча 1-го Посланія: ауадоποιία 4, 19 έγαθοποιός 2, 14 άδελφότης 1 Π 2, 17.—5 9 άδιχως 2. 19 a dolog 2, 2 alogouerdas 5, 2 (cp alogouerdhs 1 T 3, 8 ΤΗΤ 1, 7) δλλοτοιεπίσχοπος 4, 15 αμαράντινος 5, 4 αμάραντος 1, 4 άνα/εννάω 3, 23 άναγμάστως 5, 2 άναζώννυμαι 1, 13 (cp. Ioah. 21, 18) άνάγυσις 4, 4 άνεκλάλητος 1, 8 άντιλοιδορέω 2, 23 άπογίνομαι 2, 24 άπονέμω 3, 4 άπροσωπολήμητως 1, 17 άρτιγέννητος 2, 2 άργιποίμην 5, 4 (cp. [oan. 21, 15 cπ) βιόω 4, 2 έκγομβόομαι 5, 5 έκτενίς 4, 8 (ехлечена только Дн 26, 7 и ехтечос Лк 22, 44 Дн 12, 5 и 1 Π 1, 22) έμπλοχή 3, 3 (cp έμπλέκω 2 Π 2, 20 π 2 Τ 2, 4) ένδυσις 1 Π 3, 3 έξαγγέλλω 2, 19 έξεραννάω 1, 10 έπερώτημα 3, 21 έπιχάλυμμα 2, 16 επίλοιπος 4, 2 επιμαρτυρέω 5, 12 εποπτεύω 2, 12 и 3, 2 (ср елоптос 2 II 1, 16) ігратегна 2, 5, 9 (изъ В. З.) κακαποιές 2, 12. 14 μ 4, 15 κλέος 2, 20 κραταιός 5, 6 κτίστης 4, 19 μώλωψ 2, 24 (μ3) Μca) οἰνοφλυγία 4, 3 δμόφοων 3, 8 δπλίζω 4, 1 πατροπαράδοτος 1, 18 περίθεσις 3, 3 προθύμως 5, 2 προμαρτύρομαι 1, 11 πτόησις 3, 6 ουπός 3, 21 σθενόω 5, 10 σπορά 1, 23 συμπαθής 3, 8 συνεκλεκτός 5, 13 συνοικέω 3, 7 συμπρεσβύτερος 5, 1 ταπεινόφοων 3, 8 τελείως 1, 13 υπόγραμμος 2, 21 υπολιμπάνω 2, 21 ώούομαι 5, 8.

Обшія съ 2 Петра: алодеоїс 1 П 3, 21 и 2 П 1, 14,—сюда же можно отнести фости о Богъ и Христъ 1 П 2.9 и 2 П 1. 3. 5 (Филип. 4, 8) и трово съ вис 1 П 1. 4 и 2 П 2. 4. 9. 7.—3. 7.—и съ Дъян: а в ещнос 1 П 4. 3 Дн 10. 28 и побучиои 1 II 1. 2 Дн 2. 23. Рюдкія въ Новомь Завють: ауадологе́ю 1 Π 2. 15. 20.—3, 6. 17 Mp 3, 4 Jlk 9, 33. 35; 3 IH 11. ἀχρογονιαῖος 1 П 2. 6 (изъ Иса 28, 16) Еф 2, 20 йрег 1 П 3, 1,—4, 9 Мк 13, 2 Me 10, 29 av9oc 1, 24 Ir 1, 10-11, avriding 5, 8 Me 5, 25 (пважлы) Лк 12. 58: 18. 3 антиаотома 5. 5 Ік 4. 6: 5, 6 Рм 13. 2 HH 18. 6 artirvage 3. 21 Ebb 9. 24 aperi 2. 9; 2 H 1. 3. 5 Φππ 4. 8 άρχετός ΒΜ ἐχανός 4. 3 Μ9 6. 34: 10 25 ἄσπιλος, 1, 19: 2 Π 3, 14 Ικ 1, 27; 1 ΤΜ 6, 14 δοκίμιον (διών τῆς πίστεως) 1, 7 и Ік 1, 3 (буквально) έκουσίως 5, 2 Евр 10, 26 έννοια 4, 1 Евр 4. 12 ἐπαχολουθέω 2, 21 (Μκ 16, 20) 1 ΤΜ 5, 10, 24 ἐπηρεάζω 3, 10 Πκ. 6, 28 έπισμοπέω 5, 2 Ebp. 12, 5 εἴσπλαγγνος 3, 8 Eφ 4, 12 ήσύχιος 3, 4 1 ΤΜ 2, 2 θανμαστός 2, 9 Μθ 21, 41 и Μκ 12, 11 (изъ Пс) Апок 15, 1, 3 хахологе́ 3, 17 Мк 3, 4 Лк 6, 9 и 3 Ін 11. χαταλαλέω 2, 12: 3, 16 Iκ 4, 11 χαταλαλία 2, 1: 2 Kop 12, 20 λογικός 2. 2 Pm 12, 1 λόγιον 4, 1 Дн 7, 38 Pm 3, 2 Ebp 5, 12 λοιδορία 3, 9 μ 1 Τμ 5, 14 λυτρόομαι 1, 18 Πκ 24, 21 Τητ 2, 14 παρεπίδημος 1, 1; 2, 11 ΕΒΡ 11, 13 παροικία 1, 17 ΗΗ 13, 17 περιέγω 2. 6 Πκ 5, 9 προγινώσω 1, 20; 2 Π 3, 17 ΡΜ 8, 29; 11, 2 Ππ. 26, 5 πύρωσις 4, 12 Αποκ 18, 9, 18 ραντισμός 1, 2 ΕΒΡ 12, 24 συνεληφονόμος 3, 7 ΡΜ 8, 17 ΕΦ 3, 6 ΕΒΡ 11, 9 συνσχηματίζομαι 1, 14 ΡΜ 12, 2 συντρέχω 4, 4 Μκ 6, 33 ДΗ 3, 11 τουναντίον 3, 9; 2 Κορ 2, 7 Γαπ 2, 7 φιλόξενος 4, 9; 1 ΤΜ 3, 2 Тит 1, 8 хоготгагос 4, 16 Дн 11, 26; 26, 28.

Получается: 56  $\acute{a}n\alpha \$   $\acute{a}$   $\acute{a}$   $\acute{a}$   $\acute{e}$   $\acute$ 

The state of the s

Τοже—80 2-мε πος παιία. Βε ςοδεπβεννομε εκωικα άπαξ λεγόμενα: άθεσμος 2, 7; 3, 17; άκατάπανστος 2, 14 άλωσις 2, 12 άμαθής 3, 16 άμωμητος 3, 14 άποφεύγω 1, 4; 2, 18, 20 άφγέω 2, 3 άστήφικτος 2, 14; 3, 16 αύχμηφός 1, 19 βλέμμα 2, 8 βόφβοφος 2, 22 (Πογοβορκα) βραδύτης 3, 9 διανγάζω 1, 19 δνσνοητός 3, 16 έκάστοτε 1, 15 έκπαλαι 2, 3; 3, 5 έλεγξις 2, 16 έμπαιγμονή 3, 3 ένκατοικέω 2, 8 έντρυφάω 2, 15 έξακολουθέω 1, 16; 2, 15 έξέφαμα 2, 22 (Ν3Ъ

Прит. 26, 11) ἐπάγγελμα 1, 3; 3, 13 ἐπίλυσις 1, 20 ἐπόντης 1, 16 (ἐποπτεύω 1 Π 2, 12; 3, 2) κατακλύζω 3, 6 καυσόσμαι 3, 10, 15 ανλισμός (ΠΟΓΟΒΟΡΚΑ) 2, 12 λήθην (λαβών) 1,9 μεγαλοπρεπής 1,17 μέγιστος 1, 4 μίασμα 2, 20 μιασμός 2, 10 μνήμη 1, 15 ολίγως 2, 18 όμιχλη 2, 17 παρανομία 2, 16 παραφρονία 2, 16 παρεισάγω 2, 1 παοεισφέοω 1, 5 πλαστός 2, 3 οοιζηδόν 2, 10 σειρός ΗΠΗ συρά 2, 4 στηριγμός 3, 17 (cp. στηρίζω 1, 12; 1 Η 5, 10 Ικ 5, 8 др) στρεβλόω 3, 16 ταρταρόω 2, 4 ταχινός 1, 14; 2, 1 τεφρόω 2, 6 τήχομαι 3, 12 τοιός δε 1, 17 τολμητής 2, 10 τς 2, 22 (Πογοβορκα) ψευδοδιδάσκαλος 2, 1. Οδιμία το 1-μο Πεπρα: απόθεσις, άρετή μ τηρέω το είς (cm. выше). Рюдкія во Новомо Завити: «йдогоς (йдога ζωα) 2, 12 Ід 10 Дн 25, 27 ἄνυδρος 2, 17 Ιπ 12 Μθ 12, 43 Лκ 11, 24 ἀσεβέω 2. 6 Ιπ 15 (cp. ἀσεβής 1 Π 4, 18; 2 Π 2, 5; 3, 7 Ιπ. 4. 15. 15) ασέλγεια 1 Π 4, 3; 2 Π 2, 2. 7. 18 Ιπ 4 Μκ 7, 22 Ρм 13, 13; 2 Κορ. 12, 21 Γαπ 5, 19 Εφ. 4, 19 ἄσπιλος 1 Π 1, 19; 2 Π 3, 14 Ir 1, 27; 1 Τυμ 6, 14 αὐθάδης 2, 10 Τυτ 1, 7 δελεάζω 2, 14. 18 Ικ 1, 14 δωρέουαι 1,3 Μκ 15,45 ξυπαίκτης 3,3 Ιπ 18 ξυπλέκω 2, 20; 2 ΤΗΜ 2, 4 ἐμπορεύομαι 2, 3 Ικ 4, 13 ἔξοδος 1, 15 Πκ 9. 31 EBp. 11, 22 ἐπάγω 2, 1. 5 Дн 5, 28 θεῖος 1, 3. 4 Дн 17, 29 καταπονέω 2, 7 Πη 7, 24 λαγχάνω 1, 1 Дη 1, 17 (ръчь Απ. Петра) Πκ 1, 9 Ιπ 19, 24 ματαιότης 2, 18 Pm 8, 20 Εφ 4, 17 μεγαλειότης 1, 16 Πκ 9, 43 Πκ 19, 27 προγινώσεω 3, 17; 1 Π 1, 20 ΡΜ 8, 29; 11, 2 Ππ. 26, 5 σεήνωμα 1, 13. 14 Ππ 7, 46 σοφίζω 1, 16; 2 Тим 3, 15 σπίλος 2, 13 Εφ 5, 27 (ср. σπιλόω Ік 3, 6 Ід 23) συνευωγέσμαι 2, 13 Ιπ 12 τοέμω 2, 10 Μκ 5, 23 Πκ 8, 47 τουφή 2, 13 Πκ 7, 25 ἐπέρογκος 2, 18 Ιπ 16 ἐποζύγιον 2, 16 Μθ 21, 5 изъ Зах влошенос 1, 13; 3, 1; 2 Тим 1, 5 ф Эгууоцаг 2, 16. 18 Дн 4, 18.

Получается 48 ἄπαξ λεγομένων въ строгомъ смыслъ, 4—нзъ цитать, 3 общихъ съ 1-мъ Петра и 31 ръдкихъ, при 61 стихъ или строкъ посланія, слъдовательно 55 на 61 и 86 на 61.

Всѣ единичныя и рѣдкія слова въ обоихъ посланіяхъ и частію въ Дѣяніяхъ можно подвести подъ такіе общіє типы:

- Ι) Οδρασοβαμίε προυσβοθμωχε υ αποκιμωχε: a) Μμοτοαποκιμω υ ασαπαβιμω 1-το ποαπαμία: ἀγαθοποιία, ἀγαθοποιός, αἰσχροκερδῶς, ἀλλοτριεπίσκοπος, ἀνεκλάλητος, ἀπροσωπολήμπτως, ἀρτιγέννητος, ἀρχιποίμην, κακοποιός, οἰνοφλυγία, ὁμόφρων, πατροπαράδοτος, συνεκλεκτός τα ταπεινόφρων,—βο 2-με ποαπαμία: ἀκατάπαστος, ἐνκατοικέω, μεγαλοπρεπής παρεισάγω, παρεισφέρω, ψευδοδιδάσκαλος,—βε Ππαμίακε: ἀναντιρήτως, προσωπολήμπτης τι καρδιογνώστης.
- 6) Προυσκοθτωία το α οπριμαπ. ετ 1-με ποταπιίι: ἄδιχος, ἄδολος ὰθέμιτος (η βη Πήμη.), αμαφάντινος, ἀμάφαντος, ἀνεκλάλητος, ἀποροσωπολήμπτως, εο 2-με ποταπιίι: ἄθεσμος, ἀχατάπαστος, ἀμαθής, ἀμώμητος, ἀργέω, ἀστήρικτος, ετ Ππημίακτ: ἀναντιρήτως η ἀθέμιτος (η 1 Π).
- в) Производныя съ ανά въ 1-мъ посланіи: αναγεννάω, ανάχυσις. αναζώννυμαι,—во 2-мъ: (αναστοέφω и αναστροφή—общи съ 1 П и др.)
- Γ) Προυσκοθημικ σε άντί κε 1 πος παμία: άντιλοιδορέω.— Дπяμ: άνατιρήτως.

- д) Производныя съ από въ 1 посланіи: απογίνομαι, απονέμω и απόθεσις (общее со 2 посл.),—во 2-мъ посланіи еще αποφεύγω.
  - е) Съ είς только 2 П и въ сложныхъ: παρεισάγω и παρεισφέρω.
  - Η) Co διά u δύσ во 2-мъ Hempa: διαυγάζω η δυσνόητος.
- 3) Cτ έκ στ 1 noch: έξαγγέλλω, έξεραυνόω, έκτενής α choæ: ἀνεκλάλητος η συνεκλεκτός. σο 2-μτ: έξακολουθέω, έξέραμα (цитать), ἔκπαλαι.
- Β) Cs έν ετ 1 πος π: έγκομβόομαι, έμπλοκή, έμποφεύομαι, ένδυσις,—
   ευπαιγμονή, έμπαίκτης. έντουφάω, ένκατοικέω.
- i) Co επί σο 1 nocn: ἐπερώτημα, ἐπικάλυμμα, ἐπίλοιπος, ἐπιμαρτυρέω, ἐποπτεύω,—σο 2-мω: ἐπίλυσις, ἐπόπτης.
- к) Съ κατά 1 П: καταλαλέω (есть и у Ік.), καταλαλία (есть въ 2 Кор.),—2 II: κατακλύζω, καταπονέω (есть въ Дн.) и въ сложномъ: ἀκατάπαστος.
- л) Съ παρά въ 1 П: παρεπίδημος (Евр.), παροικία (Дн.),—во 2-мъ П: παρανομία, παραφρονία, παρεισάγω, παρεισφέρω.
  - м) Съ περί въ 1 П: περίθεσις, περιέχω (Лк.).
- н) Съ προ въ 1 П. πρόγνωσις (Дн. въ рѣчи П), προθύμως, προμαρτίρομαι.
- 0) Cτ πρός Βτ Д'ΒЯН.: προσωπολήμπτης Η απροσωπολήμπτως Βτ 1 Π.
- Π) Cъ σύν 1 Π: συμπαθής, συνεκλεκτός, συνπρεσβύτερος, συνοικέω,—
   ΒΟ 2 Π: συνευωχέσμαι (Ιд.).
  - р) Съ ύπέο во 2 П: ύπέοογχος (Ід.).

с) Съ ύπό въ 1 II: ὑπόγραμμος, ὑπολιμπάνω,—во 2 II: ὑποζύγιον, ὑπόμνησις (2 Тим.).

Π) Существительныя: а: На α: 1 П: άγαθοποιία, οἰνοφλυγία, σπορά,—2 П: σειρά (вар.: σειρός). б) На μα: 1 П: ἐπερώτημα, ἐπικάλυμμα, ἰεράτευμα (цит.); 2 П: βλέμμα, ἔξέραμα (цитать), οκήνωμα, μίασμα. в) На μος: 1 П: ὑπογραμμός 2 П: κυλισμός, μιασμός, στηθιγμός. г) На ις 1 П: ἀνάχυσις, ἀπόθεσις (въ обоихъ посланіяхь), ἔνδυσις, περίθεσις, πρόγνωσις (1 П и Дн.), πτόησις, πύρωσις; 2 Π. ἀλωσις, ἔλεγξις, ἐπίλυσις, ὑπόμνησις. д) На η 1 П: ἐμπλοχή; 2 П: ἀμίχλη, ἐμπαιγμονή, λήθη, μνήμη. e) На της жен. p. 1 П: ἀδελφόντης; 2 Π: βραδύτης. ж) На ος муж. 1 П: ἀλλοιριεπίσιοπος, ρύπος, συμπρεσβύτερος; 2 П: βόρβορος, σπίλος (Εφ.), ὑπέρογκος (Іуд.), ψευδοδιδάσκαλος. ж) На ης муж. p. 1 Π: κτίστης; 2 Π: ἐμπαίκιης (Іуд.), ἐπόπτης, τολμητής; Дѣян.: προσωπολήμτης, καρδιογνώστης. 3) На ος сред. p. 1 Π: κλέος. и) На υς 2 Π: ἔς (изъ поговорки). і) На ωψ 1 Π: μώλωψ (изъ Иса.).

ΠΙ) Πρωπαταπεπьныя: a) Ηα ος 1 Π: ἀγαθοποιός, ἄδολος, ἀθέμιτος (μ Дѣян.), ἀμαφάντινος, ἀμάφαντος, ἀνεκλάλητος, ἄσπιλος (1 μ 2 Π), δοκίμιος (Ιακ.), ἐπίλοιπος, θεῖος (Дѣян.), κακοποιός, κραταιός, ὑποζύγιος, πατφοπαφάδοτος, συνεκλεκτός; 2 Π: ἄθεσμος, ἀμώμητος, ἀκαιάπαστος, ἄσπιλος (μ βъ 1 Π), ἀστήφικτος, αὐχμηφός, δυσνόητος, μέγιστος, πλαστός, ταχινός, τοιόςδε; Дѣян.: ἀθέμιτος (μ 1 Π). 6) Ηα ης βъ 1 Π: ἐκτειής, συμπαθής; 2 Π: αὐθάδης, ἀμαθης, μεγαλοπφεπής. B) Τοπьκο βъ 1 Π: ὁμόφρων μ ταπεινόφρων.

IV) Ηαρωνία 1 Π: ἀδίκως, ἀισχροκερδῶς, ἀναγκαστῶς, ἀπροσωπολήμπτως, προθύμως, τελείως,—Βο 2 Π τοπьκο όλίγως, нο заτο: ἐκάστοτε, ἔκπαλαι η δοιζηδόν,—Д'βян. ἀναντιρήτως.

V) Γπατοπω: a) 1 Π: άναγεννάω, εξερευνάω, ἀντιλοιδορέω, εξαπολουθέω, επιμαρτυρέω, επισκοπέω (ΕΒΡ.), καταλαλέω (Ιακ.) συνοικέω, βιόω, σθενόω (εκγομβοῦμαι); 2 Π: ενιρυφάω, ἀργέω, ἀσεβέω (δωρεομαι κ Μκ.), ενκαιοικέω, (καυσόομαι), ταρταρόω, τεφρόω, στρεβλόω; δ) 1 Π: ἀπονέμω, ἀποφεύγω, εξαγγέλλω, εποπτεύω, ὑπολιμπάνω,—2 Π: εμπλέκω (Τκ.), εμπορεύω (Ιακ.), παρεισάγω, παρεισφέρω, πρέμω (Μκ. Πκ.),—Β) 1 Π: ἀναζώννυμαι, ἀπογίνομαι, εγκομβόομαι, προμαρτύρομαι, ἀρύομαι,—2 Π: δωρέομαι (Μκ.), εμπορεύομαι (Ιακ.) καυσόομαι, συνευωχεύομαι, τήκομαι, φθέγγομαι (Дн.).

Какъ особенность обоихъ посланій можно отмътить также отсутствіе въ нихъ или крайнюю ръдкость такихъ словъ, кои въ изобиліи встръчаются въ Новомъ Завътъ и являются какъ бы обиходными въ новозавътной ръчи: ἀνάγκη и произ-

водныя, ανίστημι, αξιος и произв., απας, αρα, δ αυτός, αγοι, βαλλω, βαπτίζω (πο βάπτισμα есть), βασιλεία (πο 2 есть), βασιλεύω. βλέπω, γε, γινώσεω (ΒΟ 2 есть), διαθήκη (διδάσκαλος Η μαθητής первое у Ап. Павла, Іакова и въ Дъяніяхъ относится уже не ко Христу, а къ Его послъдователямъ.—второе же, постоянное въ евангеліяхъ и Лівніяхъ, отсутствуеть во всіхъ остальныхъ писаніяхъ Новаго Завъта: причина та, что евангельскій Іисусь—Учитель сталь теперь уже Господомь, и Его ученики сдълались Его поклонниками и рабами, почему эти послъдніе термины, какъ высщіе, поглотили первые, какъ болье узкіе и менье точные); δύναμαι и δυνατός, εκκλησία, έξεσιιν, έρχουαι (πο προσέρχουαι есть), έως, θάνατος, θνήσκο, θνητός, θυμός, εδού (только въ цитать 1 П. 2, 6), εκανός, λέγω (только Bo 2 II), ρήμιο η λαλέω, ηήτη είπω, μέγας (ηο μείζων η μέγιστος есть во 2 Π η μεγαλοποεπής), μέγοι, μόνος, μυστήσιον, ναός (вмѣсто него οἶκος), νόμος и производныхъ, ὅλος, δμολογέω. οὐδείς, οὐδέπωτε, οὔπω, οὔτε, πείθω, πλήν, πληρόω и производ-ΗΜΧΤ, πονηρός, πράσσω, προσεύγομαι (προσχυνέω), πῶς, σταυρός (ΒΜ. ΗΕΓΟ ξύλον), σταυρόω, σύν (ΤΟΛΙΚΟ ΒΟ 2 Π), σώζω (ΤΟΛΙΚΟ 1  $\Pi$  3, 21 и 4, 18)  $\sigma \omega \tau \eta \rho$  (только во 2  $\Pi$  но  $\sigma \omega \tau \eta \rho i \alpha$  есть),  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$  (только 2  $\Pi$ , 2, 24 вм $\ddot{b}$ сто того  $\sigma \acute{a} \varrho \xi$ ),  $\dot{v} \iota \acute{o} \varsigma$  (только 1  $\Pi$ 5, 13 и 2 П 1, 17 о преображеніи), ώς какъ союзъ "что".

Κρομό οίχος (1 II 1, 2, 5 и 4, 17?) вм. ναός и ξύλον (1 II 2, 24, а у Ан. Павла только Гал. 3, 13 въ цитатъ изъ Втор. 21, 23) вм. отогоос, Вейссъ указываеть еще слъд. особенности 1 Петра по сравненію съ посланіями Павла: φίλημα αγά- $\pi \eta \varsigma$  1 Π 5, 14 вм.  $\varphi$ . Εγιον Рм. 16, 16; 1 Кор. 16, 20; 2 Кор. 13, 12 μ 1 θecc. 5, 26,—τέλος 1 Π. 3, 8 вм. λοιπόν 1 Κορ. 1, 16; 4, 2; 7, 29; 2 Кор. 13, 11 (Гал. 6, 17; Еф. 6, 10) Филип. 3, 1; 4, 8; 1 Өесс. 4, 1; 2 Өесс. 3, 1; 2 Тим. 4, 8; Евр. 10, 13. Прибавимъ:  $\alpha \gamma \alpha \lambda \lambda \iota \alpha' \omega$  (1 П. 1, 6. 8; 4, 13)—трижды изъ одиннадцати (Me. 5, 12 Лк. 1, 47; 10, 21; Iн. 5, 35; 8, 56 и Дн. 2, 26 изъ Пс. 16 (15), 9 въ рѣчи Ап. Петра; ср. ἀγαλλίασις у Ід. 24 Дн 2, 46 въ ръчи Петра и еще только Лк. 1, 14. 44; въ ръчи Ангела Захаріи и воззваніи Елисаветы, коихъ первоисточникомъ надо признать арамейско-палестинскій разсказъ; и Евр. 1, 9 изъ Пс. 4, 8—у Ап. Павла нътъ),—εξαγγέλλω 1 П 2, 19 BM. ἀπαγγέλλω 1 Kop. 14, 25; 1 Θecc. 1, 9; Ebp. 2, 12.

Какъ на особенность 2-го посланія Петра сравнительно съ 1-мъ Гольцманъ указываетъ: образованіе новаго (?) слова

ταοταροῦν 2, 4, -- спеціально-техническія медицинскія термины позднъйшаго грецитета:  $\epsilon \xi \xi \rho \alpha u \alpha 3$ , 10 (но можеть быть и терминомъ простонароднаго говора), кассобова 3, 10. 12:образование вмъсто даоафоофун по образцу и соотвътственно παρανομία—παραφρονία Βυ 2, 16 (οднакожь παραφροσύνη ньть въ Н. Завътъ и въ 1 Петра, и ларафорија съ ларагонја суть απαξ λεγόμενα), однообразіе предлоговъ, —и особенно повтореніе однихъ и тъхъ же или полобныхъ словъ: 1, 3. 4 дважды δωρεῖσθαι, 1, 8—10 трижды ταῦτα, 1, 10. 15 дважды σπονδάζειν (Takke 3, 14 m 1, 5  $\sigma \pi o v \delta \eta$ ), 1, 12—15  $\psi \mu \tilde{a} g \psi \pi o \mu \mu v \eta \sigma z \epsilon v$ , διεγείρειν ύμᾶς εν ύπομνήσει, την τούτων μνήμην ποιείν, 1, 16; 2, 2. 15 τραπαμι έξαπολουθεῖν,—1, 17. 18. 21 ένεγθείσης, ένεγθεῖ- $\sigma \alpha v$ ,  $\eta v \dot{\epsilon} \gamma \vartheta \eta$ , 1, 17 дважды  $\delta \dot{\delta} \dot{\epsilon} \alpha$  и при  $\dot{\epsilon} \dot{v} \dot{\delta} \dot{\delta} z \eta \sigma \alpha$ ,—2, 1 дважды απόλεια и 2, 3; 3, 7, 16 опять оно же.—2, 7, 8 трижды δίκαιος, однажды уже 1, 13 и аосос 2, 19,—2, 12 дважды фвоос и 1, 4; 2, 19 еще φθαρήσονται,—2, 13. 15 дважды μισθός άδικίας,— 2, 18. 20 дважды алофейуей (еще въ Н. З. только 1, 4),—2, 19. 20 дважды ήττᾶσθαι (еще только 2 Кор. 12, 13),—3, 1 διεγείσειν εν υπομνήσει (γже было 1, 13) и ст. 2 еще μνησθηναι,— 3, 3 еv е $\mu$  $\pi$  $\alpha$  $i\gamma$  $\mu$ ov $\tilde{\eta}$  е $\mu$  $\pi$ a $\tilde{i}$ x $\tau$ ai, -3, 5 дважды v $\delta$ a $\tau$ o $\varsigma$  и 3, 6 v $\delta$ a $\tau$ i, -3, 10. 12 дважды отогуейа качобиета и 3, 12-14 трижды проббогãу. Однакожъ это свильтельствуеть отнюдь не о другомъ авторъ, а только о разновременности написанія посланій, большей или меньшей литературной обработанности, и, главное, о большей или меньшей личной оригинальности самого Ап. Иетра и другой меньшей редакціи соборной (канолической), такъ какъ накопленіе синонимовъ и опредъляющихъ есть особенность и 1-го посланія.

Такимъ образомъ въ замъчаніи блаженнаго Іеронима (въ его сочиненіи подъ заглавіемъ: De viris illustribus liber, cap. 1,

Мідпе Lat. XXIII. 608. С—609. А), что "Симонъ Петръ.... написаль два посланія, кои канолическими называются, изъкоихъ второе многими не признается за его (посланіе) по причиню разности стиля съ первымъ"—эту "разность стиля" въ обоихъ, какъ основаніе для отрицанія подлинности именно втораго посланія, надо признать недоразумѣніемъ, если и не самого Іеронима, то со стороны "многихъ", не хотѣвшихъ или не умѣвшихъ разбираться въ столь сложномъ вопросѣ, какъ возможность указанныхъ стилистическихъ разностей для одного и того же автора. Напротивъ, совершенное буквалистическое тожество здѣсь скорѣе бы бросало тѣнь рабскаго компиляторства и служило бы знакомъ литературной поддѣлки.

# Прибавленіе IV

# къ черновому матеріалу для исторіи термина "zestolizóz".

#### 4.

į

Для точнъйшей исторіи термина "хадоліхо́с" въ примѣненіи къ "ἐχχλησία" важное значеніе можеть имѣть статистика довольно богатаго собранія символовъ, вѣроисповѣданій и правиль вѣры въ Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der Alten Kirche, herausgegeben von A. Hahn, 3 te Aufl. von L. Hahn, 1897,—коему дополненія и поправки во многихъ случаяхъ представляєть Das Apostolische Symbol v. F. Kattenbusch, 1-ter Bd. 1894,—2-ter Bd. 1900.

T.

Въроисповъдныя формулы первой эпохи 1—3 вв. (до Кипріана, Евсевія и Константина) большею частію совсъмъ не имъють члена о церкви, или употребляють εχλησία безъ каθολική, и только въ видъ исключенія терминъ употребляется безъ всякихъ данныхъ для ближайшаго опредъленія его смысла.

І. Нѣтъ совсѣмъ о церкви: 1 Игнатій Антіохійскій, ум. 117 г. (въ двухъ формулахъ Мадп. с. 11 и Trall. с. 9 изъ трехъ), 2 Аристидъ Авинскій полов. 2 в. (между 140—145 гг. ср. Каttenb. 2, 303 fl g), 3 Іустинъ Палестинскій (ум. 163—167 г., хотя Каttenb. допуск. возм. и ἐγίαν ἐκκλησίαν 2, 296—297 ср. Мелитона Сард. ів. 2, 302), 4 пресвитеры, собиравшіеся въ Смириъ или Ефесъ между 170—190 гг. противъ Ноэта, 9 и 10 древнѣйшія части Апостольскихъ постановленій Антіох. 185 Григорій Чудотв. Неокес. 260—270 гг.

- 13 Викторинъ Иетавійскій (?) ок. 290—303 гг. 14 Адаманцій (греч. тексть въ Антіохіи ок. 300—313, а латин. перераб. 330—337 гг.), 31. в. Рим. сред. 3 в. (259 г.) 31. с нач. 4 в. (303 г.) Рим. 31. д Рим. Каноны Ипполита,—сюда же быть можеть надо относить 59 Галл и 118 Сакс. и нък. др. см. во 2 и 3 эпохахъ.
- 2. Слово εχχλησία есть, но безъ χαθολιχή: 1 Игнатій Ант. (въ одной формуль Smyrn. с. 1 изъ трехъ ср. ау. гих. о частной Тралл. въ привът. (Katt. 2. 698 ср. 312 ff.). Въ Testamentum Domini nostri Iesu Christi, ed. Rahmani. 2 ст. Егип. или Cup. р. 128 lin. 23 des: "въ церковь святую" ср. р. 28. lin. 6 des: "въ церкви святой Божіей".-р. 30 lin. 5: "церковь Твоя святая и чистая". Другихъ терминовъ нътъ, но большею частію употр. одно только "церковь". Лишь р. 140 lin. 17 упом: "все тъло церкви". Это отсутствие очень обычнаго термина объясняется тъмъ, что греческое εκκλησία не оставляется безъ перевода. но вездъ замънено сирскимъ  $\partial \theta \sigma =$ евр.  $\partial a$  отъ кор.  $ua\partial$ —назначать собраніе, откуда: соборъ, собраніе, 5 Ириней Ліон., род. 140, ум. послѣ 190 г. (Ср. Kattenb. 2, 703—706), 7 Тертулліанъ Каре. 160—202 г. (Katt. 2, 702). 6 Ипполить Puu. (въ канонахъ) при Каллистъ (217— 222), ум. 236—237 г. (ср. его слово о Монтанистахъ и Енкратитахъ, что они исповъдуютъ Бога Творца, и пр. δμοίως τη εχχλησία Βъ Philosoph. VIII, 19. 20--6esъ καθ., но идея соборности ясно выражена въ толк. на прор. Даніила: церковь есть святой соборъ праведно живущихъ и пр. см. ниже 11 Новаціанъ Рим. 250—257 гг. Katt. 2, 702. 13 Викторъ Петав. 290—303 г. (ara sancta) 8 Оригенъ Алекс., род. 185— 186, ум. 254—255 гг. (ecclesiastica praedicatio). Ср. Діонисій Алекс. ум. 268 изъ сир. кодд. Брит. музея въ Monumenta ecclesiae liturgica ed. Cabrol-Leclerco t. 1. p. 42. No 1514; qui ab aliis haeresibus convertuntur ecllesiae sanctae baptismo perficiantur.
- 3. Имвется лишь немного исключеній, гдв терминь употреблень о церкви безь всякихь поясненій: 31. а. Крещальные ввроиспов'ядные вопросы Pам. церкви нач. 3 в. (220 г.): credo in sanctam ecclesiam catholicam (ср. Kattenb. 1, 77. А. 33). 129 въ VII книгъ Апостольскихъ Постановленій ( $\pi \tilde{a}$ σιν το $\tilde{a}$ ς  $\pi$ ιστεύουσιν εν τη άγία καὶ καθολική εκκλησία), 139 Коптскія Апостольскія постановленія (во святую, канолическую, апо-

стольскую церковь) и 140 Коптская крещальная формула (in unam, unicam, catholicam, apostolicam, sanctam, quae illius est, ecclesiam; (сюда же быть можеть надо относить въроисновъданіе Ант. собора противъ Павла Самос. ок. 260 года № 151, гдѣ встр: ἐν τῆ κ. καὶ ἐ. ἐ.=κᾶσαι αἰ καθολικαὶ ἐκκλησίαι въ томъ же значеніи, какъ у Игнатія и въ муч. Поликарпа, но подлинность буквы въроисновъданія заподозрѣвается). Но время теперешней редакціи всѣхъ приведенныхъ четырехъ текстовъ твердо не установлено: греческую редакцію Апостольскихъ Постановленій относять къ половинь 4 и къ началу 5 вѣка,—сомнительно и время Коптской редакціи Апост. Постановленій, а тѣмъ болѣе—Коптской крещальной формулы,—наконецъ и редакція текста Магтугішп'а s. Callіstі Рарае et sociorum не можеть принадлежать году крещенія Пальманія, т. е. 220 (№ 31. а).

Получается 13 формулъ (изъ нихъ 3 или 4 сомнительныя: 1? 13, 59 и 118),—первой группы—безъ словъ гигдлога ихадо. يرمين – н 7 формулъ (изъ нихъ 2 или 3 сомнительныя: 1. 8 и 13, изъ коихъ 1 и 13 одинаково сомнительны для объихъ группъ) съ гигдова безъ инволия, изъ коихъ древнъйшія (1.2.5.6, 7 и 11) при словъ "церковъ" не имъють никакихъ опредъляющихъ терминовъ и только въ двухъ сомнительныхъ (8 и 13) есть термины ecclesiastica при praedicatio и sancta при ara, - при семъ 5 или 6 (1 сомнительна) самыхъ древнихъ формулъ (1-4 и 9-10) принадлежать первой группъ. Это даетъ выводъ, что въ первоначальныхъ въроисповъдныхъ формулахъ совсъмъ не имълось не только члена, но и упоминанія объ "єххдувіа",—въ позднівищихъ стало употребляться "εχχλησία" безъ всякихъ опредъляющихъ словъ, —а въ еще болве позднвишихъ встрвчаются; "святая" и "Божія".

Однакожь, внѣ вѣроисповѣдныхъ формулъ оба термина, не только отдѣльно, но и въ сочетаніи, встрѣчаются въ эту эпоху и у самыхъ древнихъ писателей, даже у тѣхъ самыхъ, коимъ принадлежатъ приведенныя вѣроисповѣданія, каковы: Игнатій, (Іустинъ), Апостольскія постановленія (литургія и καθολικὴ διδασκαλία), Тертулліанъ, Ипполить, Оригенъ,—ср. кромѣ того Магтугіит Ројусагрі (155 г.) и др. на стран... этой книги. Болѣе того: у Игнатія, въ καθολικὴ διδασκαλία и др. терминъ καθολικός имѣетъ довольно ясно выраженное зна-

ченіе "соборности". Этимъ дается другой выводъ, что идея "соборности Перкви", хотя несомнённо и сознаваласъ первохристіанами и дъйственно переживалась въ церковной жизни, но еще не заключалась въ строгую въроисповъдную формулу, въ символъ или правило (zcróv-regula) въры. Формула слъдуетъ за жизнью; это общее правило примънимо и къ исторіи термина καθολικός. Церковное въросознаніе этой эпохи было болъе заняго ученіемъ о Богъ, Спаситель и спасеніи, чъмъ формулировкою ученія о Церкви. Доказательствомъ, кром'в ввроиспов'вдныхъ формуль, могуть служить Новый Завътъ, Игнатій и Ириней. Въ посланіяхъ къ Ефесянамъ, 1 Коринеянамъ (12 гл.), Римлянамъ (12 гл.), Колоссянамъ (1, 18) др. идея соборности Перкви не только ясно выражена теоретически, но въ Дъяніяхъ (4, 32 дал.) указано и совершеннъйшее осуществление ея въ самой практической жизни. Также у Игнатія въ Smyrn. c. 1: їга дод обобщиог єдз τους αίωνας διά της αναστάσεως είς τους άγίους και πιστούς αύτοῦ είτε εν Ιουδαίοις είτε εν έθνεσιν εν ενί σώματι της εχχλησίας αὐτοῦ-τερμακο καθολικός βο πραμόθητη κο έκκλησία κοτя и употребляется писателемъ, и притомъ именно въ значеніи "соборности", но въ въроисповъдной формулъ замъненъ HOBOSAB ΤΗ ΤΗ ΤΟ ΠΟЯСНИТЕЛЬНЫМ  $\dot{\epsilon}v$   $\dot{\epsilon}v\dot{\epsilon}v\dot{\epsilon}\sigma\dot{\omega}\mu\alpha\tau\iota$   $\tau\tilde{\eta}_{2}$   $\dot{\epsilon}zz\lambda_{\eta}\sigma\dot{\epsilon}\alpha_{2}$ . Ириней говорить о "единой душть, одномь сердцт и однъхъ устахъ, хотя и разсъянной по всему міру, но составляющей какъ бы одинъ домъ (семью) Церкви" (1, 10. 2), ср. жёса ή εν κόσμος αδελφότης Серапіона (Евс. Ц. И. 5, 19),—и Тертулліана De Bapt. 6: ecclesia trium corpus est. А между тъмъ ни Новый Завътъ, ни Ириней не употребляютъ термина χαθολιχός ο Церкви. Соборность бида, такъ сказать, живымъ ключомъ въ жизни церкви, еще не заключеннымъ въ гранить символа или правила, -и была самою жизнью, безъ формулы. Подобный же процессъ переживали и другія идеи-о единосущіи и тріипостасности божества, о природахъ Спасителя, о Святомъ Духѣ, священномъ канонѣ и др. Понятіе "соборности" (хадодігії) совпадало съ самымъ понятіемъ "церкви", какъ живаго и дъйственнаго "собранія" (ἐχχλησία) христіанъ всего міра и всѣхъ народовъ въ единое тьло и одну душу новаго человъчества по образу Христа Богочеловъка. Не настояло нужды въ особой формулировкъ этой именно стороны христіанства, такъ какъ она переживалась върующими непосредственно и была дана для нихъ въ самомъ существъ въры.

Эти два вывода дають намъ третій, что въроисповъдная формулировка члена о Церкви началась уже тогда, когда съ ослабленіемъ жизненнаго осуществленія идеи "соборности" въ христіанствѣ, и первоначальное употребленіе термина каθολικός для выраженія именно этой идеи стало помрачаться и замѣняться другими, болѣе соотвѣтствовавшими тогдашнему настроенію и жизни христіанъ, значеніями: "православности" и "вселенскости".

### II.

Многочисленные символы второй эпохи, приблизительно со второй половины III (Кипріанъ) и IV (Евсевій, Константинъ) по IX—X въка (Карлъ Великій, Фотій, раздъленіе церквей), распадаются на слъдующія группы:

І. Въ однихъ отсутствуетъ не только особый членъ о неркви, но и самое слово "перковь": а.) или потому, что они отражають древнъйшій типь въроисповъдной формулы, каковы: 123 (но не оконченъ) и 188 Евсевія Палест., род. 265, ум. 340 г. (ср. Kattenb. 2, 219-220, гдъ терминъ гад. повизахинэжадия замъняется чрезъ еххілонотихоз въ выраженіяхъ έχχλησιαστική θεολογία—της εχχλησίας του θεου ή αδιάφθορος διδασκαλία—εκκλησιαστικοί πατέρες Η άνδρες—ή υγιής και έκκλη. оксотих потис. 118. а и с (?) древне-сакс. крещал. вопросы 4 в. (?), 59 галл. 4 в., 136 арм. крещ. симв., 194 Аванасія Алекс, по 325 г. (но есть выраженіе:  $\omega_s$  фубіх  $\delta$  Тойх $\eta_s$   $\delta r$  $ilde{ au_{ij}}$  ха $extit{Polizing}$  др.  $\hat{\epsilon v}$  ха $extit{Polizing}$  разум. 1 Іоан. 5, 20), 186 Арія 321 г. (есть выражение ката ивопу туу вигдуовау алууорвиосу), 196 Василія Вел. Кес. Капп., род. 331, ум. 379, 157 Осія Корд. Сард. 357 г. (есть жад. жай ал. ладабооц), 189 Фебадія Агин. ок. 358 г., 166 собора пресвитеровъ въ Ариминъ 359 г., 167 Конст. собора 360 г. 190 Евномія 360 г., 191 Евдоксія 360 г., 192 Герминія Сирм. 360 г. 134 крещ. символъ Каппад. 364 г. 135 Григорія Наз. декалогъ 381 г. 197 Григорія Нисск., ум. ок. 394 г. 198 Ульфилы просвътителя Гот., ум. 383 г. (не конченъ), 200 и 201 припис. Дамасу Рим., въроятно конца 4 в., 202 Фавстина ум. 384 г. (есть выраженія: catholica fides и catholici), 203 Амвросія Медіол., ум. 397 г. (cath. fides и catholicus), 205 анавематизмы Псевдо-Григорія Чудотв. (?), 206 Іова Аполлин. епископа 4 в. ? (есть выраженія: ἐν ταῖς ἐνκλησίας... ἀποστολικὴν παραγγελίαν... ἀρχαία παραδόσει καὶ τῆ εκκλησιαστικῆ εἰρήνη), 207 Виктриція епископа Руан. съ 390 по 409 г. (не конч.), 208 Бахіарія Испан. нач. 5 в. (есть 390 по 409 г. (не конч.), 208 Бахіарія Испан. нач. 5 в. (есть выраженіе ecclesiasticum symbolum) и 226 Патриція просвът. Ирландскаго съ 432, ум. 493 г., 133 малоаз. крещ. 430 г.? (есть пропуски), 21 Льва Вел. Рим., ум. 461 г. (только начало), 173 исповъданіе Вандал. Короля Гунериха 484 г. (есть catholicae ecclesiae и cath. fides), 51 Факунда Герм. Афр. 543—571, 63 Григорія Тур. Фран. 538—594,—б.) или же потому, что имъють какое либо особое назначеніе и явились по какимъ либо исключительнымъ побужденіямъ, каковы: 153, 154, 155 (но 156—4-я формула имъетъ гад. г.)—три формулы Антіох. собора 341 г., 161 Сирм. собора 357 г., 163 Сирм. 359, 164 Нисс. 359 г., 152 Никомид. или Ант. 4 в.? Фебація Ангин. въ Аквитаніи 360—361 гг. у Katt. 1, 171 сл., 146 и 147 Халкид. собора нач. 5 в., 212 и 213 Іоанна Іерус. 415—416 гг. (есть praedicatio ecclesiastica), 214 Лепорія Месс. в Иппон., ум. 430 г., 217 Псевдо-Вас. Вел. 428—450 г. Алекс. (но др. ред. имъетъ: εἰς μίαν ε.), 218 и 219 Кир. Алекс., ум., 444 гг. анаеематизмы противъ Несторія, 220 противо-анаематизмы Несторія, 170 Антіох. собора 433 г. 223 Флавіана Конст. 449 г. 222 Евтихія полов. 5 в. (есть recta et sola vera fides orthodoxa), 172 Арел. собора 472 г. (есть cath. fides), 225 анаоематизмы Квинтіана Антіох. или Алекс. противъ Петра Фуллонскаго 485 г. 175 Конст. собора 543 г., 227 expositio fidei catholicae 5—6 в. (не кончено), 228 Вигилія Рим. полов. 6 в., 229 Пелагія Рим. 555—560 гг., 232 Кира Алекс. 633 г. (но въ заглавін есть: εἰς μίαν καὶ τὴν αὐτῆν άγίαν αὐτοῦ ἐκκλησίαν συγκαλοῦντος), 233 Сοфронія Іер. 634 г. 234 Ираклія 638 г. (есть οί 9εόπνευστοι τῆς εκκλησίας διδάσκαλοι), 235 Павла Конст. 647 г., 183 Майл. собора 680 г., 149 6-го всел. собора 681 г. (есть cath. fiides), 237 Макарія Ант. 681 г. 150 неизвъстнаго, часть 5 в. и часть 8—9 в. (есть fides catholica въ значеніи recta), 239 неизв. 7 в. лат., 240 неизв. 8 в.

II) Въ другихъ употребляется или одно только "церковь" (немногіе), или же съ прибавленіемъ "святая", а нѣкоторые еще: "Божія, Христова, матерь", 16 Афраата Персид. 336—345 г. Церковь Божія, 17 Крещ. симв. Рим. по сочин. Мар-

келла Анкир. м. 337—341 г. (εἰς ἀγίαν εκκλησίαν). 193 Анкип. coδορα 372 Γ. Τοπρκο: αλλοτοίους της εχχλησίας έγουεν. Ho Bb предисловій есть ή καθολική της εκκλησίας πίστις. 162 анавематизмы Анкир, собора 358 г. (есть εχχλησιαστιχή πίστις), 204 Αποллинарія Лаод. (єд шах адах є), ум. 392 г. 102 Древне-Герм. перкви 4 в. ? (върую во святую перковь), 53 Испан. церкви 4 в.? (in sanctam ecclesiam), 118. b Франк. церкви 4 в. (въруещь ди во святую Божію церковь), 46 Африк. церкви 4 в. (in sanctam matrem ecclesiam). 19 Рим. по Руфину 345+410. ср. Іеронима (ум. 420): credis sanctam ecclesiam? (Kattenb. 1. 77. А. 33 и 2, 486. А. 15), 36 Аквил. по нему же, 33 и Африк. по Августину 47 р. 354, ум. 430, 48 Афр. Псевдо-Авг. ? 35 Равен, церкви у Петра Хрисолога 433—458 (но можеть быть читалось и catholicam), 34 Туринской по Максиму Тур. 451—465, 32 Медіол. по нему же, 41 Итал. по Псевдо-Злат. между 450—550 гг., 49 Афр. по Фульгенцію Русп. 467—533 и поздн. 50 по Псевдо-Фульг. 171 Констан. собора 448 г. (πλήοωμα τῆς ἐχχλησίας), 217 Απεκε. προμέχ. (πο βαρίαπτη) 428—450 гг. ср. 138 Армян, не ранве 2-й пол. 5 в. 174 Оран. собора 529 г. (ecclesia Christi, но есть fides catholica, regula ecclesiastica, catholica синон. recta), 230 Григ. Тур. 538—594 (только ecclesia, но есть bella ecclesiarum cum haereticis... ut me non dubitet quis esse catholicus), 18 Псалт. Англосакс. короля Эвельстана († 941) въ рукописи 9 ст. но составленъ во время Григорія Вел. послъ 596 г. 38 Аквил. церкви по Фортунату съ 540 г. до нач. 7 ст. 232 Кира Алекс. въ пред. къ CHMBORY 633 Γ. (πίστιν Χριστοῦ εθύνοντος εἰς μίαν καὶ τὴν αὐτὴν άγίαν αὐτοῦ ἐκκλησίαν), 234 μμπερ. Πρακμία 638 Γ. (τῆς ἐκκλησίας μυσταγωγοι, θεοπνευστοι διδασχαλοι), 20 Рим. по код. нач. или сред. 7 в. 31. е по сакрам. Геласія (492—496), сост. во Фран. въ концъ 7 ст. 39 Флорент. церкви по тракт. 7 в., но символъ могъ быть составленъ ранве (въ тракт.: sancta ecclesia una et vera est), 66, 3-я ф. по Галл. Сакрам. 7 ст. 91 Герман. 7—8 ст. Еще по Kattenb. въ издан. Майемъ Fragm. ant. serm. Arian. 4 B: nos ecclesia Dei sancta (Fr. VIII. 224), но въ заголовкъ XVII fr. терминъ употребленъ въ значеніи православности: primus capitulus fidei catholicae (Katt. 2, 753—754). Древній пер. симв. въ Егип. Копт. церкви (въкъ?): sanctam ecclesiam (2, 733). Армян. 491 г: сія въра Церкви Божіей (2, 276). III) Затъмъ имъемъ многочисленный рядъ символовъ, гдъ при "εχχλησία" употребляется "χαθολιχή"—одинъ или съ друτυμη "άγία, μία, μόνη, ἀποστολική—sancta, una, unica, apostolica", безъ какихъ либо данныхъ для ближайшаго опредъленія термина, но, судя по аналогіи съ другими символами этой эпохи, содержащими какія-либо указанія на значеніе термина, и основываясь на другихъ данныхъ эпохи.—въ значеніи: "православная" и подобозначущихъ: "святая, истинная, непорочная" и пол. Таковы: 31. а въроисповъдные вопросы Рим. перкви начала 3-го въка (220 г. ? credo in sanctam ecclesiam catholicam, но редакція принадлежить поздн. времени—ср. выше въ І. 2), 11 Кипріана въ Еріst. 76 ad Magnum Hart. 1, 756: quam (legem) catholica ecclesia tenet... cum dicunt (haeretici): credis in remissionem peccatorum et vitam aeternam per sanctam ecclesiam? mentiuntur in interragatione, quando non habeant ecclesiam: tunc deinde voce sua ipsi confitentur, remissionem peccatorum non dari nisi per sanctam ecclesiam posse. Очевидно, въ самой крещальной формулъ стояло sanctam ecclesiam, и самъ Кипріанъ употребляєть catholica, какъ равнозначущее sancta, что видно изъ словъ письма: an inter caeteros haereticos eos quoque, qui a Novationo veniant, post profanum eius lavacrum baptizari et sanctificari in ecclesia catholica legitimo et vero et unico ecclesiae baptismo oporteat. Тоже явствуетъ и нзъ Epist. ad Ian. Hart. 768: Sed et ipsa interrogatio, quae fit in baptismo, testis est veritatis. Nam cum dicimus: credis in vitam aeternam et remissionem peccatorum per canctam ecclesiam? intelligimus remissionem... in ecclesia dari, apud haereticos autem... ecclesia non sit. Письмо отвъчаеть на вопросъ de iis, qui apud haereticos et schismaticos baptizati videntur, an ed ecclesiam catholicam, quae una et vera est, venientes baptizari debeant. Такимъ образомъ, терминъ крещальнаго въроисповъданія sancta (ecclesia) Кипріанъ выражаеть и толкуеть стариннымъ греческимъ catholica, равнозначущимъ и съ vera. А въ виду еко отношенія къ еретикамъ и его ученія о единствъ церкви (ср. выше на стр. 44), почти несомнънно, что у него перваго мы находимъ ясное пониманіе термина гадоді $z\acute{oz}$  въ значеніи "npasocлавный" $-\emph{do}\vartheta\acute{o}\delta o\ddot{z}$ оz=vera или rectafides, ecclesiastica и под. (Кипріанъ род. ок. 200 г. и умеръ 258 Γ.). 142 и 143 Ник. собора 352 г. (ἀναθεματίζει ή z. ε-cath. е., но особаго члена о церкви нътъ). 15 Александра Απεκε. (γΜ. 326 Γ.): μίαν και μόνην καθολικήν αποστολικήν έκκλησίαν, ακαθαίρετον μην αεί, καν παι δ κόσμος αψτή πολεμείν βουλεύηται, 124 Κup, Iepyc. πο 350-το τοπα: είς μίαν (άγίαν) καθολιχήν εχχλησίαν, но терминъ ясно толкуется въ значеніяхъ: вселенскости, православности и всеобщности, только не соборно*сти* (ср. выше на стр. 47). 156. d. 4-я форм. Антіох. собора 341 г.  $\hat{\eta}$   $\hat{\epsilon}$ . z.  $\hat{\epsilon}$ .  $\hat{\alpha}r\alpha\vartheta$ . (члена нътъ, нък. оп.  $\hat{\epsilon}$ .). 158 Филиппоп. собора 343 г. anath. s. et cath. e (члена нъть). 159 Ант. соб. 345 г.—тоже 160 Сирм. 351 г.—тоже. 165 Акак. форм. на Селевк. соборъ въ Исавріи 359 г.  $\hat{\eta}$  хад.  $\hat{\epsilon}$  (члена нътъ). 45 припис. Амвросію символъ Афр. 340—370; s. e. c. 125 и 125 Епифанія Палест. и. а. г. жаі а. в. 2-я ф. оп. ауіа (въроятно, по синонимности съ  $za\theta$ о $\lambda iz\eta^2$ ), парал.  $\tau \eta v$   $\alpha \gamma i\alpha v$   $\pi i$ στιν τῆς καθολικῆς (православной) εκκλησίας... συλλήβδην πᾶσα ή αγία καθολική έ... πάντων ή αὐτή μήτης ύμῶν τε καὶ ήμων, ок. 374 г. (род. 315, ум. 403). 144. Родственный Епифаніеву такъ называемый символъ Никео-Константинопольскаго всел. собора 381, но составленный ранве (374 г.): віз μ. ά. жа жай е. с. и 145 лат. переводъ его, принадлежащій Діонисію Малому (514—523 г.). 132 Нест. крещ. Сир. церкви ранве 381 г. єд; и. а. кад а. ек. 139 Егип. Копт. по Апост. Пост. 4—5 в: святая, канолическая, апостольская церковь, 140 копт. 4—5 в: una, unica, catholica, apostolica, sancta, quae illius (Christi) est, ecclesia. 129 Cup. по Апост. Пост.  $\dot{\alpha}$ .  $\varkappa$ .  $\varkappa \dot{\alpha} \dot{\alpha}$ .  $\varepsilon$ —до Никейскаго символа 325 г. но др. отн. къ пол. 4 или нач. 5 в. 168 1 Толед. собора ок. 400 г., quam recepit ecclesia catholica (но члена нътъ). 195 припис. Аванасію 4—5 в. гад. є. сігад. (члена нътъ). 137 Армян. гіз шіст и. исі с. в (православ.) 4—5 в.? 31. у. неизв. вр. 5 в.? (in) s. е. с. лат. 35 Равен. церкви по Петру Хрисол. (433 ум. 458), но cath. счит. неподлин. 127 Палест. Псевдо-Аван. d. zai uovη z. e.—5 м. б. 6 в. 221 Харизія, пресвит. Филадельф. 1 пол. 5 в. είς ά. καὶ κ. ε. 224 Догмат. посл. Льва Вел. къ Флавіану 449 г. cath. e. (члена нътъ; р. 328 г. V). 40 Итал. прип. Никитъ Аквил. 454—485? s. e. c. 61 Галл. по Фавсту Рейск. (род. 400, ум. 485) составленъ послъ 529 г., а м. б. и позднъе. 62 Гал. по Цес. Арл. (р. 470, ум. 543 г., 148 5-го всел. собора Конст. 535 г. й.  $\mathbf{z}$ .  $\mathbf{z}$   $\mathbf{d}$   $\mathbf{d}$ .  $\mathbf{d}$ .  $\mathbf{d}$ .  $\mathbf{h}$   $\mathbf{h}$  члена нътъ). 176 Анаоематизмы Браг. собора 563 г. с. et. ap. е. 65 Галл. 6 в. s. e. c. 52 и 54 Испан. 6 в. ec. cath. 64 Галл. тоже кон. 6, нач. 7 в.: е. с. ср. въ началъ fides cath. ср. др.

s. e. c. Katt. 2. 749 cp. 764. 179 Toned. 633 r. catholicae ecclesiae fides. 180 Toned, 638 r.: ecclessiam quoque catholicam credimus, Ho лалье рычь объ omnis ecclesia collocata jam in regno coelesti et degens in saeculo praesenti. 182 Toned, 675 r.: e. cath. (Katt. 1. 205. A. 7). 184 Pun. 680 r. s. ap. atque cath. e. 68 Tani. по Элигію Новіом. (588—659) сост. въ 7 ст. (ср. Katt. 1, 176). 76. Вриман, церкви 7 ст. 55 Испан. по Ильдефонсу Толел. 7 в. 66 по Галл. Сакрам. 1 и 2 ф. 7 ст. 42 Псевдо-Авг. 7— 8 в. 67 по Галл. мисс. 7—8 в. 90 и 92 Герман. 7—8 ст. 24 Псалт. папы Григорія лат. и греч. или 2-го 715—731 г. или 3-го 731—741 г. s. e. c. å. г. z. 23 Рим. 8 в. тоже. 56 Исп. по Эверію и Беату 8 в. тоже. 57 Исп. по Беату Лод 8 B. s. e. c. et ap. hoc est fides apostolica, quae in toto mundo tenet ecclesia: или въ смыслъ православности въры или быть можеть и вселенкости. 93 Герм. 8 в. s. e. с. Белы пресвитера Англосакс. 730 г. oratio post fidem catholicam=symbolum Katt. 2, 857. Anm. 87. Ср. еще у Kattenb. изъ Аріан. фрагм: fides catholica 4 в. (2, 753): (ср. Феабалія Ангинскаго (въ Аквитаніи) 360—361 г. сочин. подъ заглавіемъ: De fide orthogoxa (ib. 1, 171 sq синон. catolica)? Авг. et removit istos (патрипассіанъ) ec. cath. a communione sanctorum cp. sicut tota ejus ecclesia confidetur и congregotio sanctorum (2, 940 A. 132,—932,—и 1, 97. A 13). Hebb Bea. +461: symbolum orthodoxae fidei—damnat s. c. et. ap. eccl. (2, 809 A. 77). Элевоерій Турн. p. 456 ум. 532: omnes catholicae fidei servientes (1, 175 и 2, 756 A 51). Изл. Η Η Κ. СИМВОЛА 7 Β. (?): τὸ τῆς καθολικῆς πίστεως σύμβολον-οί ορθοδοξοι επισκοποι-κατα πάσης αίρέσεως ήτις επανέστη τη καθολιχή και αποστολική εκκλησία (1, 286, Α 18). Βъ ръч. изд. Burn'oмъ: s. e. c. вѣкъ? (2, 749 ср. 592). Sacram. Greg. по Mur. 2, 157: s. e. c. (Kat. 2, 799 A. 62) cp. ib. 808. A. 74: credis sanctan catholican et apostolican unan esse ecclesiam (Mur. 2, 435-438?) Сюда же быть можеть надо отнести Никиты Авил. кон. 4 и нач. 5 в. Галл. s. e. c. какъ противосектан: desinunt istae ecclesiae (pseudoecclesiae, haereses), esse sanctae cet. Идея же соборности примънена къ ecclesiam, а не къ терм. cath. Katt. 1, 110,-2, 230,-Hahn § 40. Bb. Oriens Christianus 1-ter Iahrgang, p. 63 въ Нест. символъ 612 г. doctrina fidei orthodoxae a sanctis apostolis ecclesiae catholicae tradita.

IV) Имъется значительное количество символовъ съ признаками употребленія гадодіго́ въ значеніи "православный".

51 Антіох, соборъ противъ Павла Самос, 2-й пол. 3-го въка. о поллинность сомнительна:  $\tau m$  ліотіv... лаоабо $\theta$ єїваv гад ρουμένην εν τῆ καθολική καὶ άγία εκκλησία μέγοι σήμερον. Судя ο дальнийшимь τούτον αλλότοιον του έχχλησιαστιχού χανόνος γούμεθα καὶ πᾶσαι αὶ καθολικαὶ έκκλησίαι συμφωνοῦσιν ἡμῖν, τουинъ можно понимать двояко: въ значеніи "соборный", какъ Игн. Ант. и Мучен. Поликарпа, если имфемъ лъло съ одлиннымъ документомъ 2-й пол. 3-го въка, или же "праославный", если документь принадлежить позднъйшему ремени. Во всякомъ случав ладан ай хадодигай гххдлойси не ожеть означать: "всь вселенскія церкви", но, всего въроятве, "всв православныя перкви". Тоже въ 187 Арія 2-я ф. 21 Γ. είς μίαν καθολικήν έκκλεσίαν θεοῦ τὴν ἀπὸ περάτων έως εράτων... и далъе: ως πᾶσα ή καθολική εκκλησία, Γηъ πᾶσα араллельно  $\tau \eta v$   $d\pi \delta$   $\pi$ .  $\epsilon$ .  $\pi$ ., а  $\varkappa a \vartheta o \lambda \iota \varkappa \eta$  значить или "соорный" или "православный". 154 Ант. 341 г. нътъ ни ιχλησία, ΗΗ καθολικός, Ηο εὐαγγελική καὶ ἀποστολική παράδοσις: сли это замъна, то терминъ борется въ значеніи "правонавный" 157 Сард. пол. 4 в. о церкви нътъ, но есть жавоzh zai αποστολιzh παράδοσις zai πίστις μία, гдъ терминъ моетъ значить и "всеобщій" и "православный". Яснье въ 93 припис. Амвр. Мед. (род. 340 ум. 397) или же его соврееннику люциферіанскому пресвитеру Марцеллину: si quis anc fidem non habet catholicus (очевидно "православнымъ", гравовърнымъ") dici non potest, quia catholicam (православой) non tenet *fidem* (въры). 193 Анкир. церкви 372 г. въ редисловіи къ изложенію въры: ἡμᾶς ἔχοντας τὴν καθολι- $(p + \tau)$ ς εχχλησίας  $\pi$ ίστ $(p + \tau)$  πραβοσπαβηγίο (m. δ. и "всебщую, "общую?") церкви (церковную) въру. 125 и 126 ημφ. 374 Γ. είς μίαν άγίαν καθολικήν καὶ αποστολικήν έκκληаv—въ 1-й краткой формуль, а во 2-й подробной опущено уйсу, отсюда можно заключать о синонимности его съ хадо $z\eta v$ ,—ср. предсловія къ 1-й ф:  $\eta$   $\dot{\alpha}\gamma i\alpha$   $\pi i\sigma \tau i\varsigma$   $\tau \eta \varsigma$   $\pi a\vartheta o \lambda iz \eta \varsigma$ ικλησίας Η ΚΟ 2-Η Φ: καὶ συλλήβθην πᾶσα ἡ άγία καθολική έκдубіа. 199 Рим. епископа Дамаса (366—384 г.) confessio fidei atholicae, въ греч. пер. у  $\Theta$ еодорита  $\delta\mu$ ολογία  $\tau\tilde{\eta}$ ς z.  $\pi$ ίστε $\omega$ ς потр: catholica et apostolica ecclesia, а потомъ: a catholicis (очеидно "православныхъ") episcopis (concilium congregatum). Ср. ь импер. эдиктъ 380 г. De eo, quinam habendi sint vel cathoci vel haeretici (Примъч. 180 къ 200). 202 Фавстина Рим.

пресвитера изъ партіи Люцифера ум. 384: catholica fides и catholici—правовърные. 210 Рим. епископа Пелестія 417 г: auod longe a catholico sensu (отъ православнаго ученія) alienum est, хотя въ другомъ выражении: secundum regulam universalis ecclesiae терминъ повидимому толкуется въ значеніи всеобщій, такъ что возможень переводь: "что далеко отъ общепризнаваемаго ученія, общаго разумінія, вселенскаго пониманія. 209 Пелагія Рим. нач. 5 в. fides ecclesiae catholicae (заглавіе): haec fides est, quam in ecclesia catholica didicimus... vel etiam non catholicum non me haereticum comprobabit (очевидно значеніе "православный"),--ср. закл: haec est catholicae traditionis fidei vera integritas... haec est vera fides, 169 Kape, 418 r. catholica ecclesia, ubique diffusa... quis catholicus dubitet (oveвидно ubique diffusa не тожественно съ catholica-православная) 216 ср. 215 Өеод. Мопс. Антіох. род. 350, 383 пресвитеръ, 394 епископъ, ум. 429 г. δ τῆς ἐγίας καὶ καθολικῆς ἐκzλησίας θεσμός Марій Меркаторъ (ум. 451 г.) перевель: haec ecclesiasticorum dogmatum doctrina. понимая терминъ въ значеніи "правовърія" и "православности въ догматическомъ смыслъ". 222 Евтихій пол. 5 в: recta et sola vera fides orthodoxa, гдъ fides очевидно замъняеть ecclesia, отсутствующую въ исповъданіи. 172 Арелат. соборъ 472: о церкви нътъ, но есть catholica fides. 173 Ванд. Короля Гунериха 484 г. о церкви нъть, но есть: contra hanc catholicam vel apostolicam (это vel указываеть на то, что первый терминъ берется въ значеніи "православный") fidem exorta haeresis (какъ противоположность еретическому лжеученію)... Haec est fides nostra evangelicis et apostolicis traditionibus et omnium quae in hoc mundo sunt catholicarum ecclesiarum societate fundata (ср. 151). Примъненіе термина къ частнымъ церквамъ и стоящее рядомъ omnium quae in hoc mundo sunt (составляющія вселенскую единую церковь) указують на употребление термина въ значении "православный", какъ въроятно и въ символъ № 151-Антіох. собора 2-й пол. 3 в. но сомнительной подлинности. Замъчательно однакожъ независимое отъ термина выражение идеи "соборности" церкви въ словахъ: omnium quae in hoc munde sunt (во всемъ міръ находящихся) catholicarum ecclesiarum (православныхъ помъстныхъ церквей) societate fundata (союзъ, соборъ, единение всъхъ помъстныхъ церквей въ одну соборную и нераздъльную церковь). 227 неизв. 5-6 в. expositio

fidei catholicae (не окончено). 230 Григорія Тур. 538—594 г.. въ предсловіи (въ симводъ только ecclesia): scripturus bella... ecclesiarum cum haereticis, prius fidem meam proferre cupio, ut qui legerit me non dabitet esse catholicum. 174 Оранж. собора 529 г. (ecclesia vиотр. только съ Christi): ecclesiastica regula, fidei catholicae regula, fides catholica, recta fides и fides Christi употребляются какъ синонимы. 178 Читавщееся на Толел. соборъ 589 г., исповъдание въры одного Готскаго епископа, перешедшаго изъ аріанства въ православіе: fides et communio ab Ario veniens... quicumpue aliam fidem et communionem catholicam praeter ecclesiasticam universalem (praeterquam in ecclesia universali) esse crediderit: кто въруеть, что есть другая въра и другое общение канолическое (очевидно правовърное), кромъ церковнаго вселенскаго (кром' общенія въ иеркви вселенской)... nos ex haeresi Ariana ad ecclesiam catholicam conversos fuisse... et tidem evangelicam atque apostolicam nunc intra ecclesiam catholicam didicisse... fidem sanctam... haec est vera fides, quam omnis ecclesia Dei per totum mundum tenet, catholica (очевидно "православная") esse creditur et probatur. Далъе встръчаются: episcopi orthodoxi... damnatio perfidiae et communicationis (fidei et communionis) Arianae... quicumque hanc fidem sanctam depravare tentaverit aut ab eadem fide vel communione catholica... egredi voluerint... floreat ecclesia sancta catholica per omnem mundum... per hanc catholicam fidem damnantur. Термины: ecclesia, communio и fides употребляются синонимно, откуда видно, что идея общенія и соборности предносится сознанію автора. Но безразлично примъняемый къ нимъ catholica имъетъ ръзко очерченное значенія "православный или правовърный", синонимное съ vera. Въ этомъ значении catholica отличается и отъ universalis и per omnem mundum. 141 Флорент. 7 в. s. e. c. una vera est, in qua sanctorum communio, гдв cath=vera,=Katt. 2. 946. 181 Латер, соборъ 649 г.: sancta Dei ecclesia catholica et apostolica, hoc est sanctae et universales (=oizovuerizai) quinque synodi et ecclessiae patres... omnes haereticos, qui a catholica ecclesia reprobati sunt. Терминъ отличенъ отъ universalis=otzovистигос и понять какъ противоположность haereticus. 39 Флорент. 7 ст. изъ Миссала и Сакрам.: sancta ecclesia una et vera est, (=catholica), in qua sanctarum communio in remisione peccatorum Cp. Katt. 2, 946. A. 141 ср. Өеодора Кентерб. 680 г.? generaliter omnes sanctae et universales synodi (οιχουμενιχαί) et omnis probabilium catholicae ecclesiae doctorun chorus.—cp. cath. fides.—очевилно отличается отъ universales Katt. 2, 818. 236 Рим. енископа Агаеона 680 г.: apostolica Christi ecclesia... regula sanctae catholicae atque apostolicae Christi ecclesiae. 150 Такъ наз. Аван. символъ quicunque 8-9 в.: о церкви нътъ, но есть catholica fides, catholica religio, christiana veritas u fides recta употр. синонимно. Ср. Папы Григорія II инструкцію Бонифанію (Epist. 3, Migne, 89, 579) съ 715 по 731 г.: regulam et normam apostolicae et catholicae (правосл.) fidei Romanae edocens (Katt. 2, 796. Anm. 56),—Беды 735 г. fidem catholicam quae apostolorum symbolo continetur Katt. 2, 817. 241 Marhycy cen. прип. символъ (ум. 818 г.): fides catholica... unam catholicam ecclesiam et communionem omnium sanctorum, id est congregationem omnium fidelium in Christo. Communio omnium sanctorum и пр. отличается отъ e. cath. синоним. съ fides catholica. 243 По Лейярду Ліон. 812 г.: certissima fides... templum ipsius (Dei). quod est ecclesia sancta, una, vera, catholica, contra omnes haereses pugnans (повидимому последнія слова изъясняють смысль catholica, хотя возможно значение и universalis какъ и въ предшествующемъ номерѣ). Наконецъ совершенно ясное толкованіе термина дано въ параллел, переводъ Англосакс. симв. по рукоп, 9 в. латин. № 78: credo in sanctam ecclesiam catholicam—tha halgan gelathunge riht qelqfdan (право-върующую, правовърную, православную).

**東京の東京教育を通信をいっていた。一次を決定を支払が必要がある。東京の東京教育を表示があるから、このできたにしたいない。** 

V) Имфются затьмъ символы, хотя и довольно ясно выражающія идею "вселенскости" или "всеобщности" церкви и христіанства, но не дающія указаній на связь этой идеи съ терминомъ хадодихос. 161 Сирм. 357 г.: о церкви нътъ, но есть выраженіе: sicut per universum orbem creditur. 210 Въ выраженіяхъ въроисповъданія Рим. епископа Целестія 417 г.: secundum regulam universalis ecclesiae и quod longe a catholico sensu alienum est, термины universalis u catholicus можно считать параллельными и понимать въ значении "всеобщій" или "вселенскій", хотя прямого указанія на однозначимость обоихъ терминовъ нътъ и весьма возможно, что catholicus значить "православный". 169 Анаеематизмы Каре. собора 418 года: ecclesia catholica ubique diffusa, гдъ послъднее ubique diffusa, хотя и выражаеть идею вселенскости церкви, но повидимому оно не есть толкованіе перваго, а новый предикатъ рядомъ съ catholica-"православная", на что повилимому указуеть и дальнъйшее: quis catholicus (правовърный) dubitet. 171 Въ въроиси. Конст. собора 448 г.  $\pi \lambda \eta \phi \phi u \alpha \tau \eta c$ ежжаевіа котя и есть указаніе на "всеобщность". но не пано связи этого понятія съ жадодихоз, которая остается только тадательною, 21 Въроисп. по Льву Великому 422-461 г. по письмамъ 24 къ Флавіану и 97 къ Палест. монахамъ (о Евтихів) выражаеть идею всемірности въ словахь: quod per totum mundum omnium regenerandorum (T. e. baptizandorum) voce depromitur... illam communem (=catholicam?) et indiscretam confessionem, qua fidelium universitas profitetur, а въ 97 письмъ говорится о catholica fides, но fidelium universitas повидимому мыслится независимо отъ communis confessio и catholica fides. 211 Юліана Экл. Пелагіанина 1-й пол. 5 в.: catholica ecclesiae tradit auctoritas—всеобщій или вселенскій авторитеть церкви (но не слъдуетъ ли читать catholicae?). 177-178 Толед. собора 589 г. въ первомъ исповъданіи fides intra universalem ecclesiam хотя и наволить на мысль о замынь здысь термина catholicam, но во второмъ исповъданіи этоть терминъ употребляется рядомъ съ первымъ, самостоятельно и въ значеніи "православный", напримъръ: aliam fidem et communionem catholicam (правовърное) praeter ecclesiasticam universalem или in ecclesia universali (кром'в церковнаго всеобщаго или въ церкви вселенской, -- ср. выраженія: haec est vera fides, quam omnis ecclesia Dei per totum mundum tenet, catholica esse creditur... ecclesia sancta catholica per omnem mundum и др. ср. въ предш. отдълъ). Едва ли допустима возможность разнаго пониманія одного и того же термина въ актахъ одного собора.

VI) Болѣе ясное толкованіе термина въ значеніи "вселенскій" или "всеобщій"—universalis находимъ уже въ концѣ 6-го вѣка, въ исповѣданіи папы Григорія Великаго 590 г., ум. 604 г. №№ 22 и 231: confiteor... unam, apostolicam et universalem ecclesiam, гдѣ universalem, можно думать, есть переводъ греческаго catholicam, однако не безъ возможности вопроса о подлинности редакціи (ср. Каttenb. 1, 77, А 32,—2, 807 и 826 А 22. 6), 141 Крещал. Эвіоп. символъ редакціи неизвѣстнаго вѣка: in unicam, sanctam, quae super omnes est, ecclesiam apostolicam, гдѣ отсутствующій одинъ только предикать саtholicam ведетъ къ мысли о переводѣ его словами: quae super omnes est,—тѣмъ болѣе, что въ символѣ общаго литур-

гійнаго канона читается: credimus etiam in unam sanctam ecclesiam catholicam et apostolicam, гдѣ имѣются всѣ предикаты крещальнаго символа, кромѣ quae super omnes est, но за то съ catholica. 57 Испан. 8 в. по Беату Либ., гдѣ сравненіе двухъ почти рядомъ стоящихъ и параллельныхъ выраженій: sanctam ecclesiam catholicam et apostolicam и haec est fides apostolica, quam in toto mundo tenet ecclesia, можетъ указывать на равнозначимость catholicam съ quam in toto mundo tenet ecclesia. Однакожъ и эти скудныя даты суть только возможности и намеки, а не прямыя и ясныя толкованія термина, каковыя находимъ въ слѣдующей эпохѣ.

VII) Остаются символы съ прямыми или косвенными указаніями на идею соборности церкви.

Древнъйшая, но и сомнительнъйшая, дата принадлежитъ актамъ Нимейскаго (Nimes) собора 394 года: quia multi... qui... sanctorum communione speciae (speciem) simulatae religionis (sibi) inpraemunt: placuit nobis (ut) si qui fuerint ejusmodi, si tamen communis ecclesiae causa non fuerit, ad ministerium altarii non admittantur (Kattenb. 2, 930); неясно однакожъ, относится ди communis къ causa или къ ecclesiae, и въ послъднемъ случаъ есть ли онъ переводъ греческаго καθολικής—а также указываетъ ли communio sanctorum на таинство евхаристіи или же на соборность церкви. Подобное же надо сказать о выраженіяхъ Августина: removit istos (патрипассіанъ) ecclesia catholica (православная) a communione sanctorum (общенія соборнаго или же участія въ евхаристіи?), но о sanctorum communio см. ниже отдъльное примъчание. Въ исповъдании въры по Никитъ Аквилейскому (въ Галліи) кон. 4, нач. 5 въка Наhn а № 40 и Kattenb. 1, 110 и 2, 930 по Caspari Anecd. 1, 335 sq. post professionem beatae trinitatis jam profiteris te credere sanctae ecclesiae catholicae. Ecclesia quid aliud quam sanctorum omnium congregatio? Ab exordio enim saeculi sive patriarchae, Abraham et Isaac et Iacob, sive prophetae, sive apostoli, sive martyres, sive. ceteri justi, qui fuerunt, qui sunt, qui erunt, una ecclesia sunt, quia una fide et conversatione sanctificati, uno Spiritu signati, unum corpus effecti sunt. Adhuc amplius dico. Etiam angeli, etiam virtutes et potestates supernae in hac una confoederantur ecclesia... Ergo in hac una ecclesia crede te communionem consecuturum esse sanctorum. Идея соборности выражена полно и ясно, но въ примъненіи къ понятію εχχλησία, а не χαθολιχή. Напротивъ, по-

слъдній терминъ трактуется въ значеніи "православный" въ противоположность ереси: только catholica есть sancta ecclesia.—sunt quidem et aliae pseudo-ecclesiae, sed nihil tibi commune cum illis... quia jam desinunt istae ecclesiae esse sanctae (Kattenb. 1, 110). Папы Льва Великаго 422—461 Hahn'a № 21 (ср. № 224) противъ Евтихія: quod per totum mundum omnium regenerandorum voce depromitur... illam communem et indiscretam confessionem... qua fidelium universitas profitetur. Идея соборности здѣсь сквозитъ, но въ отношени къ въроисповъдной сторонъ. — при томъ не видно связи этой идеи съ терминомъ жаθολιχός—не разграничена ясно эта идея и отъ всеобщности или всемірности (ср. 5 отд.). Тоже въ исповъданіи Вандальскаго короля Гунериха (Кареагенъ 484 г.) № 173: haec est fides nostra evangelicis et apostolicis traditionibus et omnium quae in hoc mundo sunt catolicarum (очевидно, "православныхъ") ecclesiarum societate fundata: хотя послъднее выражение и намекаеть на идею соборности, но внъ связи съ терминомъ хадодиос, который зайсь несомнино взять въ значени "православный" (ср. 5 отд.) Толед. собора (въ Испаніи) 589 г. исповъдание перешедшаго въ православие аріанскаго епископа № 178: qui fidem et communionem ab Ario venientem tenere desiderat... quicumque aliam fidem et communionem catholicam praeter ecclesiasticam universalem (in ecclesia universali) esse crediterit ..... quicumque ab eadem fide vel communione catholica separari voluerit... floreat ecclesia sancta catholica per omnem mundum: хотя въра и религія понимаются какъ общеніе (communio), но терминъ catholica имветъ значение или "православности", что въроятнъе, или "вселенскости", что менъе въроятно (см. въ предш. отд. 5). Толед. собора 638 г. № 180: credimus ecclesiam catholicam sine macula in opere et absque ruga in fide corpus ejus esse, regnumque habituram cum Capite Suo omnipotente Christo Iesu... in hac fide omnis ecclesia collocota jam in regno coelesti et degens in saeculo praesenti: есть указаніе на идею соборности церкви (omnis ecclesia collocata) и органическаго единенія членовъ ея въ живомъ тълъ (corpus ejus) Главы ея (cum capite suo) Іисуса Христа, но опять не дано ясной связи этой идеи съ терминомъ "каеолическій", имфющимъ скоръе значение "святый, непорочный, православный" (ср. е. catholicam sine macula in opere et absque ruga in fide). Наконецъ

испов. Флорент. Церкви 7 ст. № 39 А. 71 Kattenb. 2, 946, А. 141: sancta ecclesia una et vera est, in qua sanctorum communio in remissione рессатогит: но термину "каеолическій" здѣсь если и есть соотвѣтствіе, то въ "vera", а подъ ss. сотт., кажется, надо разумѣть евхаристію.

(Примъчаніе. Прибавленіе: (credo) sanctorum communionem, почти въ однихъ только Галльскихь формулахъ, первоначально указывало на наглядно-практическое и мистическое осуществленіе идеи соборнаго взаимообщенія членовъ церковнаго дѣла въ таинствѣ евхаристіи (причащеніи), а потомъ къ нему стали примѣнять и отвлеченно-теоретическое и символическое ученіе о взаимообщеніи видимой и земной церкви грѣшныхъ ея членовъ и съ невидимою и небесною церковью святыхъ угодниковъ божіихъ и ангеловъ. См. подробности у Kattenbusch'a 2. 927—950).

Получаются 223 въроисповъдныхъ формулъ, изъ коихъ въ 70 совсемъ нетъ о церкви, въ 37 при "церкви" нетъ "канолическая", въ 96 есть терминъ хадойхи (изъ нихъ въ 34 съ болъе или менъе ясно выраженнымъ значеніемъ "православный"), въ 13 выражена идея универсальности или всеобщности церкви, но безъ признаковъ связи этой идеи съ терминомъ хадодихи, точно также наконецъ въ 7 формулахъ имъется идея "соборности" церкви, но опять безъ признаковъ связи этой идеи съ терминомъ καθολική. Не смотря на возможныя туть случайности и неполноту дать, цифры говорять, что въ эпоху съ 4 по 9 въка въ отношеній церкви преобладала идея "православности" и эта идея преимуществовала въ пониманіи термина καθολική. Правда, изъ церковнаго въросознанія ни въ эту, ни въ другія эпохи никогда совсъмъ не исчезали идеи "соборности" и "вселенскости", какъ это дають видъть 7 формуль съ первой идеей н 13 со второй. Но не говоря уже о томъ, что ни въ одной (за исключеніемъ быть можетъ принадлежащей папъ Григорію Великому 590-604 г. съ употребленіемъ термина въ значеніи universalis) формуль ньть ясной связи этихь идей съ терминомъ гадодігії, мы имвемъ 34 формулы съ болве или менъе ясно выраженнымъ и 62 съ въроятнымъ значеніемъ термина "православный".

Такимъ образомъ, статистика въроисповъдныхъ формулъ совпадаетъ съ общимъ характеромъ эпохи догматическихъ

Въ символахъ и исповъданіяхъ въры, въ члент о церкви, терминъ (кромъ славянскаго "соборную") не имъетъ ясно выраженнаго значенія "соборности",но или употребляется безъ всякихъ данныхъ для ближайшаго опредъленія его смысла (слъдовательно съ установившимся уже и общепринятымъ значеніемъ), или же съ значеніемъ "православный". и "вселенскій". Причина та, что этотъ терминъ сталъ вноситься въ символы и исповъданія въры уже въ сравнительно позднее время, когда значение термина въ примънении къ церкви (но не къ апостольскимъ посланіямъ, какъ видимъ изъ примъровъ Кирилла Герусалимскаго и Псевдо-Аванасія) уже строго опредълилось (Kattendusch, ib 917 flg. ср. Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der Alten Kirche, 3-te Aufl. 1897. S. 1—19. 23. 24. 25. 27. др. по Register'y, 394. б. Art. Fehlen des Beiwortes "catholica" im Symbol). Къ первому классу принаднежать такія сочетанія:  $za\theta$ . zai dxoστολιzη  $\varepsilon$ . или только z.  $\varepsilon$ . у Hahn'a §§ 24. 26. 27. 28. др.,—sancta catholica ecclesia 23. 24. 25. 28. 31. a. и 31. g. др. Болье сложныя формулы: μία, άγία, жа $\vartheta$ о $\lambda$ их $\dot{\eta}$ , $\dot{\alpha}$ хоото $\lambda$ их $\dot{\eta}$   $\dot{\varepsilon}$ ., гд $\dot{\mathfrak{b}}$  въ отличіе отъ другихъ терминъ можеть означать только "вселенская", каковы §§ 122. 124. 125. 129. 132. 144. 221. др. Наконецъ съ нъкоторыми поясненіями: Александра Алекс.+326:  $\mu i \alpha \times \alpha i \mu i \nu \eta \times \alpha \vartheta$ .  $\dot{\eta} \dot{\alpha} \pi \sigma \sigma \tau$ . έχλ. ἀχαθαίρετος μέν ἀεί, κἂν πᾶσ ὁ κύσμος αὐτὴν πολεμεῖν βου- $\lambda arepsilon \acute{v} \eta au lpha$  § 15,—гдъ терминъ, по связи съ другими, можетъ значить только "вселенскость". Псевдо-Аеанасія §127:  $\hat{\eta}$  г. μήτηρ ημῶν καὶ ἀπ. ἐ. повидимому въ значеній "всеобщій" (ср.вышеприведенное употребление термина въ подложныхъ сочиненіяхъ А $\theta$ анасія). Конст. собора 448 года:  $\hat{\eta}$  αγία σ $\acute{v}$ roδος τ $\tilde{\omega}$ r

ересей, соборныхъ въроопредъленій, символовъ и исповъдныхъ формулъ.

## Ш.

Въроисповъдныя формулы третьей эпохи (съ 8—9 въка до 14 и поздн.) распадаются на слъдующія группы:

I. Три—четыре формулы съ отсутствіемъ слова "церковь" представляють конечно случайность и исключеніе.

Таковы: 246 Адальберта Морин. исповъданіе предъ посвященіемъ, произнесенное предъ Гинкмаромъ Реймскимъ († 882). 104 Герман. 11 в. 110 Герм. 12 в. (но есть gemeinde der heiligen christenheite) и 112 Герм. 12 в.: но нътъ конца, именно о церкви). Ср. 100. 102. 105. 106. 108. 109. 111. 114—117 Kattenb. 2, 864 flg. 985).

II. Употребленъ терминъ "церковъ" безъ "канолическан"— также въ очень немногихъ въ видъ тоже исключенія:

244 Испан. Рабана Мавра † 856: in unitate ecclesiae, но есть: haec est catholicae (=universalis?) traditionis fidei intergitas. (Katt. 2, 855. A. 81). 245 Мегинарда Фульдскаго (вскоръ послъ 850 г. Katt. 2, 761. A. 3 и 855): in ecclesia. Katt. 2, 971,—9— 10 в.: s. e. Cp. 9-10 в.: Katt. 2, 971. 79 Англо-сакс. (ср. Katt. 2, 820. A. 12) 1030 r. (?): and tha halgan... gelathunge and halgena gemaennysse (но терминъ повидимому опущенъ?), 81. Тоже Англо-сакс. нач. 13 в.: and on holi... Chirche, iniennesse of haluwen. 82-тоже: hely... kirke, the samninge of halges. 83-тоже: holy chirche, mone of alle halwen. 84-toжe 14 B.: al holi chirche communynge of sevnts,—86 тоже 1400 г. 87—тоже 15 в. (? пропускъ). 107 Герм. 12 в.: credo s. e. (? cath. et ap.),—credo communionem sanctorum.). 110? 12 B. Fepm. (die gemeinde der heiligen christenheite?) ср. Katt. 2, 864 flg. и 985. Латин. текстъ 13 в. по № 113: s. e. s. c. Нъм. 14 в. № 116: di heiligen christenhait, gemainschaft aller heiligen (Katt. 2, 864 flg. 985). 117 тоже 15 в. (Katt. ib).

III. Формулы съ терминомъ "канолическій", но безъ объясненій: Рим. по огдо Rom. 8—9 в.:  $\mathbb{N}_2$  25 и 31 f.: s. е. с. s. с.,—тоже Мозараб. Лит. 58, —Герм. 94, 95. b лат. s. е. с. Katt. 2, 826 припис. Амаларію Трир. нач. 9 в. и 2, 974 s. е. с. ср. 2, 945 9 в.—universalem congregationem justorum et unanitatem fidei credimus... sanctorum communionem,—однако можно отнести

и къ V и VI отдъламъ см. въ нихъ. 69 Галл. Теод. Орл. (+821), 70 Магн. Сен. (unam. с. е.), 71 s. е. с. s. с. Амаларій Мецкій, ученикъ Алкуина (+836): s. е. с. Каtt. 2, 847 Рабанъ Мавръ р. 776 ум. 855 уч. Алкуина: unam esse ecclessiam catholicam (К. 855, А. 80). Ср. 9—10 в.: credimus unam s. е. catholicam (Каtt. 2, 871),—еще ibid. 872 9 в.,—9—10 в. 974. 77 Брит. s. е. с. s. с. 10 в. № 37 Галл. (Аквил.). Герм. 98 греч. â. ĉ. z. 99 лат. 26 греч. 27 греч. 28 греч. 10—11 в. № 72,—12 в.: 73 лат. 74 порм. фран. seinte eglise catholica, la communiun des seintes choses и 107? 75 Теобальда Турскаго кон. 13 в. Древнеангл. 1438—39 г. № 88: the holy churche catholike, the com. ot s. и № 89—1543 г.—тоже. Ср. №№ 29—30—лат. и греч. 16—17 в. и неизв. Каtt. 2, 744 и 872 лат. s. е. с. ср. 97.

IV. Есть только нъсколько и то весьма сомнительныхъ формуль съ употребленіемъ термина въ значеніи православный". Англо-сакс. народный переводъ съ парал. латин. гдъ sanctam ecclesiam catholicam переведено tha halgan gelathunge riht gelyfdan=правовърную, православную въ № 78 (но этотъ древнъйщій изъ Англосаксонскихъ текстовъ, представляющій для домашняго употребленія и личнаго переводъ латинскаго текста на народный, не имветь оффиціальноцерковнаго значенія, ща и по времени тексть можно отнести къ предшествующей эпохъ, т. е. къ 8-му въку: Kattenb. 2. 764 и 817. А 6). Въ приписываемомъ Магнусу архіеп. Сенскому (+818) совр. Карла Великаго толкованіи символа № 70 и 241 выраженіе fides catholica, хотя и можеть имъть значеніе "православная", но далье, въ примъненіи къ церкви, терминъ можно понимать и какъ "вселенскій" (ср. Katt. 2, 587. А. 179). Неръщительно значение и въ въроисповъдании по Лейарду Ліон.+814 г. № 243 (Катт. 2, 849. А. 70 и 1, 181 flg. templum ipsius (Dei), quod est ecclesia sancta, una, vera, catholica, contra omnes haereses pugnans, nunquam expugnanda: терминъ будетъ означать православіе въ томъ только случаъ, если онъ синонименъ vera и sancta. Наконецъ если въ Admonitio generalis Карла Великаго 789 г. говорится о fides catholica и recta fides (ср. Katt. 2, 825), но въ другомъ памятникъ между 801-812 годами терминъ ясно взятъ въ значеніи "вселенскости" (ib. 829). Ср. fides catholica въ формулахъ 9 в. у Kattenb. 2, 832 (соборъ 856 г.) 833 (Майн. соборъ 813 г.), 835 (Псевдо-Аван. 9 в.), 840 (Псевдо-Исидора), — omnes catholici y Ратрамна Корб. 868 г. (Kat. 2, 852, A. 76),—fides catholica 853 A. 78 ср. 854 A. 79.

V. Иначе обстоить дёло съ понятіемь "универсальности" или "вселенскости", болѣе или менѣе ясно и рѣшительно выражаемымъ въ слѣдующихъ вѣроисповѣдныхъ формулъ этой эпохи.

У Алкуина, современника Карла Великаго (р. 736 г. ум. 804) in symbolo cahtolico cantari solet... scimus unam esse sanctam Dei ecclesiam, de qua in symbolo cahtolico decantare solemus: "unam sanctam catiolicam et apostolicam ecclesiam... nihil addentes vel minuentes sacratissimae doctrinae vel universali symbolo vel ecclesiasticae consuetudini... symbolum catholicae fidei... credimus sanctam ecclesiam .... et cetera quae in symbolo sancta continetur" (Каttenb. 2, 842—847): очевидно catholicum symbolum тоже, что universale symbolum. Ср. Агобардъ Ліон. + 840: cath. fides и symb. cath. (Каtt. 2, 848—849). Ср. Рабана Мавра въ отдълъ III.

Въ "interpretatio symboli secundum Latinos", сдъданному Теодульфомъ Орлеанскимъ (тоже соврем. Карла Великаго) по требованію и сообщенію Магнуса Сенскаго (241—242 №№ у Hah'na и Katt. 1, 180—181): credant etiam ecclesiam catholicam, id est universalem, non in sanctam ecclesiam, ut credentes in Trinitatem.—credant eiusdem sanctae Trinitatis domum esse sanctam ecclesiam, a cujus communione discedentes schismatici et haeretici vocantur (et) in acterna damnatione ponuntnr,—in ejus vero communione permanentes et membra Christi esse et remissionem peccatorum percipere et ad vitam aeternam pertinere ..... Nec non et unam confitentur catholicam ecclesiam et communionen omnium sanctorum, id est congregationem omnium fidelium in Christo, atque credunt remissionem рессатогит сет. Идея соборности очевидно примънена къ communione sanctorum, идея православности-къ sancta, а идея вселенскости-къ catholica. Каттенбушъ 2. 946 понимаемъ терминъ communio sanctorum какъ толкованіе (Interpretament) термина catholica ecclesia и объясняеть объ понятіи чрезь: id est congregatio omnium fidelium in Christo". Ho catholica ecclesia, id est universalis (Bceленскость) и communio sanctorum, id est congregatio omnium fidelium in Christo, in ejus (catholicae=universalis=вселенскойecclesiae) communione permanentium et membra Christi являющихся (соборность), стоять какъ два отдъльные члены симвода и употреблены какъ различные термины, первый съ

значеніемъ: universalis — вселенскій **смыныц** живнец фило всеобщій и второй съ столь же яснымъ значеніемъ: gregatio—соборъ всвхъ вврующихъ какъ членовъ церкви Христовой. Современникъ ихъ Амаларій Трирскій: sanctam ecclesiam cahtolicam: universalem congregationem justorum et unanimitatem fidei credimus: sanctorum communionem: in vinculo pacis unitatem spiritus servare credo" (Kattenb. 2, 946): congregatio coотвътствуетъ очевидно термину ecclessia, a universalis—catholica. причемъ хотя и говорится объ unanimitatem, но именно fidei, повидимому рефлексируя къ recta или orthodoxa, —напротивъ идея соборности въ болъе строгомъ значении (in vinculo pacis unitatem spiritus servare) примънена къ sanctorum communio. Ср. памятникъ той же эпохи (Карла Вел. нап. между 801—812 гг.); credite unam ecclesiam, i. e. congregationem bonorum hominum, per totum orbem terrae ... qui in istius aecclesiae fidem et communionem et caritatem perseverent: слову ecclesiam соотвътствуетъ congregationem bonorum hominum, а опущенному cahtolicam—per totum orbem terrae, a слова: communionem et caritatem очевилно выражають илею соборности, общенія и любви. (Katt. 2, 829), Подобное же въ ръчи "auscultate expositionem" (Kattenb. 2, 745 flg. 919. A. 91): credite ecclesiam catholicam, h. e. universalem, (in) universo mundo, ubi unus deus colitur, unum batisma habetur, una fides servatur... et qui non est in unitate ecclesia... partem in regno dei non habebit. Тоже въ expositio fidei неизвъстнаго лица и въка (9 в. времени Карла?) y Hahn'a 238 и Kattenb. 1, 182—183 и 209 А. 14): credo ecclesiam Christi electam illam solam esse, quae catholica est, i. e. universalis, quae una fide et caritate per universum orbem consistit... haec est fides omnium recte credentium: идея соборности пана (unatite et caritate), но она повидимому, какъ и въ предшествующихъ формулахъ, связана съ опущеннымъ сомmunio sanctorum, a universalis и per universum orbem суть толкованіе термина catholica въ строгомь смыслъ. Ср. еще Katt. 2, 974: credo sanctam ecclesiam catholicam... et credo sanctorum communionem (i. e. societatem sanctorum si adimplevero quae profiteor) и Псевдо-Авг. (Kattenb. 2, 945): credentes ergo sanctam ecclesiam catholicam, sanctorum habentes communionem (quia ubi est fides cuncta, ibi est et sancta communio)... sanct. comm. id est cum illis sanctis, qui in hac quam suscepimus fide defuncti sunt societate et spei communione teneamur... H. ss. c. quia dona sancti Spiritus,

licet in hac vita diversa sint in singulis, in aeternitate tamen erunt communia in universis, ut quod quisque sanctorum minus habuit in se, hoc in aliena virtute participet: хотя и искаженная внъшнимъ пониманіемъ, идея соборности однакоже примънена къ ss. с., а не къ catholica, коему повилимому соотвътствуетъ in universis: во всякомъ случав credentes s. e. c. и ss. habentes с.—два разные члена въры. Въ Ordo Rom. Murat. 2, 436—438 въ ordo septem eccles. orduum: credimuus sanctam ecclesiam catholicam (i. e.?), toto orbe diffusam (Katt. 2, 808). Припис. Григорію Великому (590-604): confiteor unam fidem, unum baptisma, unam, apostolicam et universalem ecclesiam, глъ universalem, по всему видно, замъняетъ catholicam (Hahn, 231 ср. Kattenb. 1, 76 flg). Ср. сомнит. знач. № 243 въ предш. отл. templum Dei est ecclesia sancta, una, vera, catholica contra omnes haereses pugnans. Псевдо-Аванасіевъ символъ Hahn 66 Katt. 2, 846: expositio fidei catholicae, quam universalis confitetur ecclesia. Сим. ок. 900 г.: fides catholica continens credulitatem verae et apostolicae atque universalis ecclesiae fidei: verae повид. соотвътствуетъ sanctae, a universalis=catholicae (Katt. 2, 870, A. 122. cp. 797 A 58), № 141 Эноп. креш.: in unicam, sanctam, quae super omnes est, ecclesiam apostolicam, и 244 Рабана Мавра въ предш. отд. Герм. 9 в. съ дат. пер. uuiha (sanctam) ladhunga (ecclessiam, церковь, собраніе) allicha (catholicam—universalem), Heligero (sanctorum) gimeinidha (communionem) № 95. 10 cr. № 100: ein cristinheit alliche unt poteliche (=ecclesiam catholicam et apostolicam)... gemeinsamede der heiligon (com. ss.), ub ich si garne. Cp. ниже 108 др. 105-11 в.: ih glouba eina christenheit heiliga potelichi unde allicha, unde glouba gemeinsama allero gotes heiligoni. Тоже 106—11 в: ich gloubo heiliga (sanctam) die einun (unam) allichun (catholicam) botelichun (apostolicam) christenheit (ecclesiam) unde gemeinsami aller gotis heiligon (et communionem omnium Dei sanctorum). 12 в. 80 лат. и англосакс. ркп. 1125 г.: sanctam ecclesiam catholicam, sanctorum communionem: and on halig gesommunge fulfremede (universalem или perfectam?), halegan hinienesse. 108 лат—нъм. 12 в: credo unam ecclesiam sanctam, catholicam, apostolicam,—credo communionem omnium sanctorum, si eam promeruero: ich gloube ain christinhaith heiligi allichi potilichi,—ich gloube die gemainde aller gotes heiligin, ubi isse garne. Tome 109-12 B: aine cristinheit allich unde gotliche-aine gemainsami der heiligen. 111—12 в. тоже: die heilige christinheit alliki gotilichi—die gemeine allir gotis heiligin, ob ich si garne. 114—13 в. тоже: ein cristenheit allich gotlichen,—meinsam aller heiligen. 85 Англ. 14 в.: holy chirch general (=universalem), the communyng of halewes. 115 нъм. 14 в.: an die kristanhait gotlich unt allich—gemansami der hailigen. Ср. наконецъ въ 1580 г. явившуюся лютеранскую "Concordia et сеt.", гдъ апост. символъ помъщенъ въ началъ, какъ первый изъ Тria symbola catholica sev oecumenica,—тоже слъд. изъ перевода catholicam нъмец-кимъ christlich (Hahn, S 119).

VI. Большинство символовъ предшествующаго параграфа съ идеей универсальности и вселенскости стремятся соединить и идею соборности, примъняя ее или къ термину ecclesia, переводимому чрезъ congregatio bonorum hominum, Christianitas, Christenheit, Gessammlung, Commonyng, Beladung, — или же къ communio sanctorum.—Таковы символы трехъ современниковъ Карла Великаго епископовъ Франкскихъ: Магнуса Сенскаго, Теодульфа Орлеанскаго и Амаларія Трирскаго и др. А въ двухъ древнегерм. символахъ имъемъ даже и толкованіе самого термина catholica или allich въ смыслѣ соборности. Въ № 101 и 103—11 в., гдѣ датинскій текстъ символа сопровождается толкованіями: (credo) sanctam ecclesiam catholicam i universalem congregationem christianorum: keloub (ich glaube) heiliga (heilige) dia allichun (die allgemeine) samenunga (Sammlung), diu christianitas (die Christenheit) heizet (heisst), diu fone (die davon) diu allich (die allgemeine=catholica) heizet, uuanda (denn или weil) si (sie) alliu sament (in ihrer Gesammtheit) ein geloubet (eines und dasselbe glaubt) unde eines jiehet (und eines und desselbe bekennt) unde dar una (und darin) ungeskeiden (ungeschieden, ungetrennt) ist,—sanctorum communionem: deno heiligon gemeinsami. Тоже № 103: s. e. c: die heiligun allichun christenheit, diu fone diu allich heizit, uuanda si elliu sament ein gloubit, unde ein gihit, unde dar ana ungiskeiden ist,-sanctorum communionem: dere heiligen gemeinsame. Cp. 102: ic kelave (ich glaube) thie (die) hêlge (heilige) cerstenhîd (Christenheit=ecclessia, Kirche): mênschip (Gemeinschaft) ther hêlgene,—въ виду этого толкованія возможно, что многія изъ приведенныхъ въ предш. отдълъ формулъ германскихъ, особенно начиная съ 11 в., беруть терминь allich въ значеніи именно этого соборный,— Англосакс. 1030 г. № 79: and tha halgan... gelathunge (ecclesiam); and halgena gemaennysse,-12 B. No 110: ich gloube die emeinde der heiligen christenheite (этотъ членъ замѣняетъ ва: о церкви и общеніи святыхъ). № 120-й 13 в; wir sollen auben an das alles, was da glauben alle christlichen Völker und prin heiliger Männer Gemeinschaft und die heilige Kirche früher it univeränderlicher Festzetzung übereingekommen. № 121-й 14 в.: rir haben zu glauben)... dass eine heilige Kirche ist, die die Geeinschaft aller Christen ist.

Къ этой же третьей эпохъ, по времени, принадлежитъ и авянскій переводъ. Къ сожальнію, и здысь мы вынуждены ка, въ качествъ черновыхъ матеріаловъ, довольствоваться рекрасною работою г. Гезена "Исторія славянскаго переда символовъ въры, СПБ, 1884." Въ переводъ Огласительыхъ словъ Кирилла Іерусалимскаго русс. ред. XII—XIII кп. Моск. Синод. Б. 478 Гор Нев 114 и ркп XVI в. № 782 р Нев 115) въ надписаніи 18 оглашенія: "речено и едиру стоую и сьборьноую црквь", и одинъ разъ также въ ксть, но потомъ: "и въ јединоу стоую каноличьскоую црквь", въ переводъ объясненія термина: "каволикии нарицаїется нь же (потому что) по высей выселений іесть отъ коньца мля и до коньца іся. и зане оучить выселичыскы (хадодіхоў) безъ отылька выстьмь въ въдъније члвки прити хотяимь оученијемь" и далње еще разъ: "въ јединоу стоую воличьскоую црквь, да онвхъ оубо нечистыихъ сьборищь бъгнеши. пребоудеши въ стъй каволикии цркве выноу (въ искъ Имп. Публ. Библ. 15 в. дважды, а 17 всегда передено словомъ съборнаја или соборнаја (Гезенъ 13-14). Въ имволь Никейскомъ ньть особаго члена о церкви, но въ нцъ читается по одной редакціи (ркп. XIII—XIV в. Рум. во въ Устюж. Корм.): "сніа проклинаїеть кафоликиї и пъскаја црки" (и другје термины не переведены: ипоась, усія, омоусіи), по другой (ркп. XII в. Ефрем. Корм. нод. 227): "таковыихъ проклинајеть съборьнаја и аплыскаја окы" (и другіе термины переведены: сущьство, единощьнъ, съставъ), по третьей-позднъйшей первопечатной ормчей 1650 возстановлено греческое и даже прибавлено це греческое: "анавематствуетъ Каволическая и Апостольая Церковь" (21. 26. 28). Въ Константинопольскомъ, переденномъ навърное ранъе другихъ, какъ употреблявшемся ои крещеніи и богослуженіи, по одной редакціи (Устюж. орм. 13 в.): "въ іединоу стоую кафоликию и апльскоую

црквь" (42), по другой Кирилл. (по ркп. 13—14 в.): "въ іединоу стоую съборноую (съборьноую, зборноую) црквь" (46), а по глагол: "и вь іединоу католичскоу и апльскоу црквь" (50), по третьей (ркп. 1397 г. СПБ. Публ. Библ.): въ единоу стоую съборноую и апльскоую цквь" (61),—наконецъ въ Никон. Скрижали: "во едину стую соборную и апльскую церковь", по переводу Митр. Филарета 2 изд. 1823, одобр. Св. Синодомъ: (върую) въ одну, Святую, повсемпъстную и Апостольскую церковь" (67—78).

Объ употребленіи термина въ другихъ древне-славянскихъ памятникахъ у г. Гезена находимъ (стр. 90 дал.): а) Остается безъ перевода: Апостолъ Гильферд. 14 в. Публ. Библ.: прологъ католичьскимь епистолиемь, —св. Ал. 80 об. Апостолы 16-го въка Синод. Библ. №№ 3 и 40 Опис. 1, 150, 278.— Троиц. Лавры 16 в. № 78. л. 48 (опис. І. А—я) Парим. 13 в. Публ. Библ. — въ надписи къ 6-му тайновид, поученю св. Кирилла Герус. (ркп. 478 Синод. Библ.).—у Іоанна Экзарха въ статьъ "о писаніи": — "кафоликиї епистолиїа", — въ Нестор. житіи Бориса и Глівба (отъиде въ свою каноликанииклисиа"-церковь соборная какъ храмъ), Устюж. Кормчей, Глагол. Требникъ Син. и Порфир.. въ указ. житіи св. Меоодія, въ бесвдахъ Константина пресвитера по двумъ рукоп. 13 в., въ Пандектъ Антіоха по списку 11 в., Хронографъ Георгія Амортола по ркп. 15 в., въ изложеніи въры митр. Иларіона 11 в. Кромъ того: Св. Ал. "прологъ сборныхъ епистолій".

б) Переводится словомъ: вьсіа(п)чьскт всеобщій: въ Супрал. ркп: вьстчьскыя цръкве, встчьстви цръкви, у Іоанна Экз: всячьскаіа и апостольскаіа цркы стаіа (но въ стать о Писанім оставлено безъ перевода).

- в) Словомъ: выселичьска: въ сборникъ 12 в. Троицк. Лавры: "ихъже и вселичьскаја и аплыскаја цркы пријатъ", вышеприв. 18 огл. Кир. Іер: "занје оучить выселичьскы" и вънаписанји о правой въръ Михаила Синкелла по Макар. Минеъ.
- г) Словомъ: обышть, обыць: въ Изборникъ Святослава: "приіемля же и вся... събиравшаїася стыїа съборы. іаже и обыштаїа апльскаїа пркы приїа (дважды),—Рязан. Корм: обыщии мтри обыщии цркви",— Апост. Гильф. "книги общиїа петровы" рядомъ съ "книги сборныїа ивановы".

д) Наконенъ обычно: съборьнъ, съборьный, зборнъ-въ Оглашеніяхъ Кирилла, въ Пондектъ Антіоха по списку 11 въка: "тако и мы рекъше *събърана* цркве въроујемъ" рядомъ съ "католичьскаа цркы" (выше), — въ Изборникъ Святослава: "съборьнаја цркы" рядомъ съ "обыштаја",—въ свиткъ дит. Златоуста Ватик. библ. XII в. серб. "и всъхъ выписанныхъ в стоую съборьноую црквь" (Красносельцевъ, Свъдънія о литургическихъ рукописяхъ Ватиканской библютеки, Казань, 1885. стр. 155). Апост. собр. Гильф. 14 в: "книги сборны а ивановы" рядомъ съ "общија петровы",—Паннон. житје св. Менодія: "и положиша (останки св. Менодія) въ съборнви церькви" и рядомъ со "всею каволикийею и апостольскою церковью" и въ спискахъ Оглашеній св. Кирилла,—въ Устюж. Кормчей (вив номоканона Іоанна Схоластика) 16 прав. 7 всел. собора,—въ богосл. ркп. 15 в. "въсесъборний" и въ во всьхъ Кирилл. спискахъ богослужебныхъ книгъ, въ Хронографъ Георгія Амортола: кафоликыю же црквь рекше сборноую (см. а), —др. сп. 1386 г. Кромъ того: св. Ал. съ "каволическій" употребляеть и: "прологь сборныхь епистолій" л. 80 и заголовки на л. 80—90,—Библія 1499 г. Синод. Библ. и Ап. 16 в. № 2 у Гор. Нев. 1, 150,—Толк. Ап. 15 в. ів. № 96, ч. 2 стр. 155,—16 в. № 97, ib. стр. 169,—Троицк. Лавры Ризн. № 1-й 16 в. Л. 140. 144 158. 176. 187. 210. 212. 215 по опис. Архим. Леонида № 17. Имп. Публ. Библ. Погодин. № 27 14 в. 37 л. об: прологъ сборныхъ епистолій кафоличскија ијаковля, - л. 38 сборныја јепистолија и въ др. мм. Амфилохіевскій № 2 15 в. л. 110 (Карпин. Апостолъ, т. 1. ч. 2 стр. 70). Моск. Дух. Ак. № 7 по опис. А. Леонида № 2 кон. 14 нач. 15 в. л. 63 об. 64. 70 об. 71. 77. 83 об. 90. 91. Волокол. по опис. о. Іосифа №№ 26—68 15 в. и 16 в. 27—70. 28—71. 29—73. 30—79. 31—81. Библ. Троиц. Лавры по опис I. А-я № 71—78 16 в. л. 461 об. "въ соборныхъ посланіихъ" но л. 48 "прологъ канолическымъ епистоліамъ", —др. многоч. 14 и поздн. вв. Этотъ терминъ вытъсниль затъмъ всъ другіе.

Въ поясненіе къ этимъ терминамъ г. Гезень приводитъ, что и самое слово εκκλησία съ произв. означаетъ соборъ и переводилось славянскимъ "съборъ" (Супрал. Минея "съборъ" моученикъ—εκκλησία μαοτύρων,—въ Нов. Зав. напр. Дъян. 19, 32. 39. 40,—съборьникъ—εκκλησιαστής въ Изборникъ Свято-

слава др.), а одгогиєтихо́з—чрезъ мирьско (Изд. Свят.) и вселенско.

Одновременное въ самыхъ древнихъ памятникахъ употребленіе терминовъ католичьскъ, съборьнъ и обыць даетъ возможность заключать, что это—самые древніе славянскіе переводы греческаго хадодіхо́ς, въроятно идущіе отъ самихъ слав. первоучителей. Въ примъненіи къ церкви первый терминъ будетъ значить: всеобщій соборъ, общее собраніе—universalis congregatio — dia allichun samenunga. Такое же значеніе имъютъ и менъе удостовъренные и употребительные: всіачьскъ и выселичьскъ—allich, universalis.

Но эти термины выражають болье внишнюю сторону понятія соборности перкви, тогда какъ древнъйшій и возобладавшій надъ другими сьборьно указываеть на внутреннюю сторону понятія, внутреннее единеніе членовъ церкви,--на собранность собора, который должень быть не только "общимъ" или "всеобщимъ", но и дъйствительно и истово "собраннымъ" во единое цълое и недълимое, живое и органическое тъло Христово, въ коемъ вст члены соединены нетолько внъшними знаками, но и внутреннимъ единеніемъ и дъйственнымъ взаимообщеніемъ въ жизни этого организма. "Соборъ" даже "всеобшій" можеть быть только внішнимь искусственнымъ, случайнымъ, неистовымъ,--и при всеобщности, онъ можеть быть безжизненнымъ и бездъйственнымъ. Только "собранный", какъ бы органически стройный и сосредоточенный на дъйственномъ взаимообщении членовъ Христова тыла, "соборъ" или, какъ еще полные выражаеть это понятіе древне-славянскій: "всесъборная церковь", есть "истинная церковь Христова", непобъдимая для зла и въчная носительница добра. Славянскій "соборная" или "всесоборная" поэтому усиленно выражаеть древне-христіанскую идею живаго взаимообщенія членовъ церковнаго тъла Христова или собранія истинныхъ христіанъ, церкви какъ всесоборнаго собранія. Повтореніе здісь будеть не тавтологіей, а усиленнымъ выражениемъ идей всеобщаго и дъйственноживаго взаимообщенія христіанъ въ церковномъ тіль. Вмістъ съ умершими ветхозавътными праведниками, всъ истинные христіане, Апостолы, мученики, святые, во главъ со Христомъ составляютъ одинъ живой, дъйственный и въчный "соборъ святыхъ, въ правдъ (истинъ) живущихъ, единомысліе,

(елиноуміе) ведущее святыхъ къ общенію, духовный храмъ, насажденный Христомъ. --живой, въ коемъ патріархи, пророки, апостолы, мученики, дъвственницы, учители, епископы, священники, левиты—всв процватають не подвергаясь тланію (св. Ипполить, Толк. на пр. Даніила, 1, 17 по изд. Bonwetsch'a въ изд. Пр. Акад. 1897. Leipz. 5. 28 и Казан. Лух. Акад. стр. 22. Мъсто это имъется только въ славянскомъ переводь: ср. ркп. Моск. Дух. Акад. Волок. 486 л. 276). Такое значеніе славянскаго "соборный" со всею очевидностью открывается въ томъ, что древне-славянскіе переводы не удержали ни "общій" или "всеобщій", ни "всяческій" или "вселическій", а "вселенскій" или "мирскій" или "всемфстный" даже совствить и не примъняли къ термину гадодиос, хотя уже въ глубокой древности толкование этого термина въ значении "повсемъстности" или "всемірности" славянству извъстно была изъ авторитетныхъ Оглашеній св. Кирилла **Герусалимскаго**.

Выводъ ихъ разсмотрънія символовъ третьей эпохи получается такой.

Между тъмъ какъ офиціально-школьной, такъ сказать. экзегесь обнаруживаль тенденцію къ толкованію термина καθολική въ значеніи вселенскости, всеобщности, всемьстности, всемірности, всенародности — universalis, toto orbe diffusa",-у молодыхъ христіанскихъ народовъ-франковъ, германцевъ, англо-саксовъ и славянъ, находимъ явную склонность не только вообще связать съ идеею церкви идею всехристіанства или всёхъ народовъ христіанскихъ, но и въ частности объединить эту идею всехристіанства съ идеею его всесоборности, живаго и дъйственнаго взаимообщенія въ единомъ церковномъ тълъ, подъ воздъйствіемъ его живой Главы-Христа Богочеловъка. Но наиболъе ясно и ръшительно эта идея выразилась въ славянствъ, такъ какъ несомнънно исконный и возобладавшій надъ всьми другими переводъ греческаго "хадодиос" словомъ "соборный" или "всесоборный" является, какъ можно думать, пока оригинальностью славянства.

## В.

Кром'в символовъ мы им'вемъ довольно полное собраніе литургій греческихъ, восточныхъ и римско-латинскихъ, гдъ также имъется нъкоторый матеріаль для исторіи термина жаводихо́с въ примъненіи къ перкви.

- I. Въ текстахъ греческихъ литургій, по изданію Swainson'a, The Greek Liturgies, Cambr. 1884, находимъ:
- а) Въ Александрійской литургін еванг. Марка: рад. 8. а по cod. Rossan. lX Β: πάπαν ... καὶ ἐπίσκοπον... συντήσησον... σὺν πᾶσιν δοθοδόξοις επισχόποις, πρεσβυτέροις, διαχόνοις, ὑποδιαχόνοις, άναγνώσταις, ψάλταις τε καὶ λαϊκοίς, σὺν παντὶ τῶ πληοώματι της άγίας και μόνης καθολικής έκκλησίας,—ibid. δ πο rotul. Vatic. X—XII в. прибавлено: гад. гай алостолий є є., -- тоже и съ прибавкою алостодия въ Росс. р. 10. а и 20. а, а по Ват.: ποεσβυτέρους, διαχόνους... σύν παντί τῷ πληρώματτ τῆς άγίας καθολικής και αποστολικής δρθοδόξου τοῦ θεοῦ εκκλησίας. Злъсь терминъ несомнънно отличенъ отъ оодобобос-православный, и со всею въроятностію отъ τὸ πλήρουμα—всеобинность, полнота, всемірность,—что даеть возможность оттьнять въ гадодий значение соборности. (Въ парадлеляхъ эніопской и коптской литургій здёсь только: ecclesia sancta tua р. 11. а и б. но р. 19. a: ecclesia sancta, unica, catholica et apostolica (въ прибав. діакон. молитвы къ этимъ эпитетамъ еще прис. orthodoxa in Domino, гдв cath. отл. отъ orth.), quae est a finibus usque ad fines mundi, totius populi et totius gregis.— и Копт. Вас. Вел. ib. 6: unicae illius tuae, sanctae, catholicae et apostolicae ecclesiae, quae a finibus ad fines usque terrae diffunditur, omni populo et terris,—и 21. а эо: omnes etiam episcopos, sacerdotes et diaconos orthodoxos, omnesque pariter unis sanctae ecclesiae apostolicae ... in ecclesia tua sancta,—коит. ib. ô: cum reliquis episcopis orthodoxis... omnique plenitudine unicae tuae, unius. sanctae catholicae et apostolicae ecclesiae—очевидны тъ же оттънки, какъ и въ греческихъ текстахъ, -- эоіоп. символъ р. 27. a: in unam s. e. c. et ap. cp. въ отдълъ о символахъ). Подобное же еще р. 30. a и  $\delta$  въ Росс. и Ват:  $\tau \tilde{\eta} z$   $\dot{\alpha} \gamma i \alpha z$ (σου) καὶ μόνης καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκλλησίας, τῆς ἀπὸ γῆς περάτων μέχρι τῶν περάτων αὐτῆς, (καί) πάντων τῶν λαῶν καί πάντων τῶν ποιμνίων σου: копт. св. Кирилла: unius, unicae, sanctae, catholicae et apostolicae ecclesiae (діак. приб: pro salute popolorum et securitate cujuscumque loci), quae est a finibus ad fines terrae—p. 31. б. Ср. р. 38. а и б по Росс. и Ват: блео τῆς άγίας σου (Βατ: μόνης) καθολικῆς καὶ αποστολικῆς εκκλησίας καὶ παντὸς τοῦ φιλοχοίστου λαοῦ (κοπτ. cb. Κup. p. 39, δ: pro

pace unicae tuae catholicae et apostolicae ecclesiae) и 42. a—44. a и  $\delta$  Pocc. Bat:  $\acute{a}$ .  $\emph{σον}$   $\varkappa$ .  $\varkappa a \grave{i}$   $\emph{d}\pi$ .  $\acute{e}$ . (κοπτ. Κир. 43.  $\emph{δ}$ : e. tua s.). Cp. Renaudotii, Liturgiamm Orientalium collectio, ed. 2, t. 1 p. 58: τῆς ἀγίας, μόνης,  $\varkappa a \vartheta ο λιχῆς$   $\varkappa a \id α σοστολιχῆς$   $\emph{σον}$  έχελησίας,— p. 60 σὰν  $\varkappa a τ τ τ φ πληρώματι σῆς <math>\acute{a}$ .  $\varkappa a \id μόνης$   $\varkappa a \vartheta$ .  $\varkappa a \id α σον ε ε$ . cp. 68. 120. 123—450 ho οcoбенно p. 99: τῆς ἀγίας μόνης  $\varkappa a \vartheta ο λιχῆς$   $\varkappa a \id α ποστολιχῆς$   $\emph{σον}$  έχελησίας,  $\tau ῆς$   $\emph{d}π \grave{o}$   $περ \emph{d}τ ων$  έως  $περ \emph{d}τ ων$  τ η ϵ  $\emph{d}ε ο \emph{d}ε ων$   $\emph{e}ε ω$ 

- 6) Въ литургіи Василія Великаго по Борберинов. списку VIII—IX в. р. 76. 6 только τὸ πλήρωμα τῆς ἐχχλησίας σου, но по восполняющему его списку Британ. музея XII в. 82. a: τῆς ἀγίας σου καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐχχλησίας, τῆς ἀπὸ περάτων έως περάτων τῆς οἰχουμένης (cp. 84. a τῆ ά. σου κ. καὶ ἀπ. ἐχχλησία—τοже по сп. XI в. р. 156. a и 164 a и  $\delta$  и XI—XII в. перг. свитку Новоїерусалимской въ Воскресенскѣ библ. изд. C. Муретовъ въ "къ матеріаламъ для исторіи чинопослѣдованія литургіи" (Сергіевъ Посадъ Моск. 1895 г. стр. 114 ср. 115) повидимому отличается отъ вселенскости.
- в) Въ литургін Златоуста: по Барб. р. 92. 6: ἀπέο τῆς οίπουμένης, ὑπέο τῆς άγίας καθ. καὶ ἀπ. έκ.,—тоже по сп. XI и XVI в. р. 119. б и 133. а.
- г) Въ литургіи Ап. Петра, представляющей объединеніе греч. литургіи съ римскимъ канономъ литургійнымъ, по Россан. списку XII в. р. 196. а:  $\dot{v}\pi\dot{e}\rho$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$   $\dot{a}\gamma\dot{a}\varsigma$  σου  $za\vartheta$ .  $za\dot{a}$   $\dot{a}\pi$ .  $\dot{\epsilon}$ , соотв. латин. ib.  $\delta$ : pro ecclesia tua sancta catholica,—тоже по Пар. сп. XIV в. р. 192.  $\delta$ . примъч. 4.
- д) Палестинская литургія ап. Іакова по Россан. код. XII в. (тексть конечно ранве—11 в. и еще ранве) έγία σου καθολική καὶ αποστολική εκκλησία р. 218.  $\delta$ , тоже по кодд. Пар. XIV в. (оригиналь X—XI в.) р. 219. a и  $\delta$ , какь и въ лит. ап. Петра, Злат. др. см. выше. Тоже повтор. р. 278 и 279 по четыремъ спискамъ и 298. a и  $\delta$  по Мессан. 960 г. Россан. и 299.  $\delta$  по Пар. Нъкоторымъ поясненіемъ термина можеть служить названіе "καθολική συναπτή" или просто " $\delta$  καθολική" по двумъ Пар. спискамъ 14 в. (оригиналъ 10—11 в.) р. 247. a и  $\delta$  (но въ Россан. только συναπτή р. 246.  $\delta$ ) діаконской эктеніи великой и всеобщей, т. е. обо всемъ міръ, о церкви и пр.). Такимъ образомъ терминъ берется въ значеніи все-

общей собранности, соединенія въ одну эктенію общую. Но древность редакціи этой оказывается сомнительною въ виду отсутствія термина въ Россанскомъ спискѣ. Затѣмъ находящееся въ этой эктеніи прошеніе по Россан. и одному Париж. спискамъ р. 248. б и 249. α: ὑπὲρ τῆς ἀγίας (μονῆς ταὑτης καὶ τῆς—въ Пар. опуш.) καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκκλησίας, τῆς ἀπὸ γῆς περάτων μέχρι τῶν περάτων αὐτῆς οτличаетъ каθоличность отъ вселенскости и, кажется, отъ православности (святости, апостоличности). Но особенно важно р. 280 а и б и 281. а и δ: ὑπὲρ τῆς κατὰ πᾶσαν τὴν οἰκουμένην ἀγίας σον καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκκλησίας—πο Мессан. сп. 960 г. Россан. и Париж. двумъ,—гдѣ каθоличность со всею рѣшительностью отличена отъ вселенскости (и православности).

Такимъ образомъ въ болѣе древнихъ текстахъ литургін ап. Іакова (палестинская), ев. Марка (александрійская) и частію въ древнѣйшей переработкѣ литургіи Ап. Іакова Василіемъ Великимъ каволичность яснѣе отличена отъ вселенскости и православности, чѣмъ въ болѣе позднихъ текстахъ литургій Іоанна Златоуста и извѣстной съ именемъ Ап. Петра.

- II. Въ текстахъ восточных литургій по Renaudotius'y Liturgiarum Orientalium collectio, ed. secunda. Francof. 1847.
- а) Konmckia литургіи: ecclesia tua sancta t. 1, р. 3. 4 (очень часто), unicae, solius (unius) tuae sanctae, catholicae et apostolicae ecclesiae p. 4.,—unicae illius tuae, sanctae, catholicae et apostolicae ecclesiae, quae a finibus ad fines usque terrae diffunditur (терминъ orthodoxus, напр. orthodoxa fides или orthodoxi reges и пр. встръчается въ текстъ,—поэтому, отличаясь отъ этого послъдняго, catholica различается и отъ вселенскости) р. 9,—тоже въ omnique plenitudine unicae tuae, unius, sanctae, catholicae et apostolicae ecclesiae Dei et omnes orthodoxi congregati sanctissimi episcopi р. 10 ср. 16. 41 и 459, ср. приведенные въ І. а греческіе тексты литургій александрійскихъ и сказанное о каеоликонъ на стр.
- 6) Эвіопскія: 477 una catholica ecclesia sancta, ср. тоже 479. 484. 485,—но 487 съ прибавленіемъ къ: "unius sanctae ecclesiae catholicae et apostoltcae" еще: "conservatae a finibus usque ad fines mundi", отличающимъ каволичность отъ вселенскости,—ср. еще Swainson р. 368: "чрезъ уста сей святой единой каволической и апостольской церкви".

в) Сирскія: въ Testamentum Domini nostri Iesu Christi, ed. Rahmani, р. 128 lin. 23 des. въ символъ: "въ церковь святую". ср. р. 28 lin. 6: "въ церкви святой Божіей".—р. 30 lin. 5: "церковь Твоя святая и чистая",—р. 140 lin. 17: "все тъло церкви". По отсутствію термина каволическая при церкви памятникъ принадлежитъ къ первой эпохв. Это отсутстве объясняется такъ же, какъ и въ греческихъ памятникахъ той же эпохи, ибо греч. εχχλησία здівсь цереведено сирскимъ  $\partial \partial \theta \phi = e$ вр.  $\partial \partial a$  отъ  $\ddot{u}a\partial - co\delta \phi p$ » (ср. выше стр. 114). Затъмъ Renaud. 2, 11 (символъ): in unam ecclesiam sanctam catholicam et apostolicam-общій канонъ. -- въ лит. Іакова 40: ecclesia sancta et catholica, a p. 128 вмъсто, повидимому, catholica: ecclesia tua sancta, toto orbe diffusa, -- но только повидимому, ибо предъ этимъ стоитъ: pro Sion sancta, matre omnium ecclesiarum, а потомъ уже: et pro ecc. tua sancta, toto orbe diffusa, такъ что послъднее опредъление мотивируется не истолкованиемъ термина catholica, а мыслыю о другихъ многочисленныхъ церквахъ, разсъянныхъ по вселенной, кромъ матери перквей. Отсутствіе связи съ catholica видно и изъ того, что туть нътъ другихъ, обычно сопровождающихъ catholica, опредъленій: una и apostolica. Cp. p. 149 лит. Ан. Петра: ec. tua s. с. et ap. тоже Клим. Рим. 193 и др. 264 (только e. tua с.). Литургія Севера Ант. (неизв. вр., но послъ Халкид. собора, р. 330): ecclesiam tuam sanctam, quae est a finibus ad fines terrae, conserva in doctrina veritatis, ut quoniam illa est corpus Christi tui, conjugatur simul cum Capite suo: здъсь соединены всъ оттънки значенія catholica — вселенскость, православность и соборность, а между твмъ самого термина нвтъ-р. 325. Возможно, что имъемъ здъсь соединение всъхъ понятии. дававшихся этому термину. Іакова Ботн. учен. Сев. Антіох. (367): pro e. tua s. cath. in omni loco diffusa,—confirma eam in fide orthodoxa-возможно отличіе термина и отъ orthodoxa и отъ in omni loco diffusa (361). Іак. Едесс. (ср. 380): е. haec sancta et praeclara tua, quae extendit tentoria sua a finibus usque ad fines terrae habitabilis (374—355). Замъчательна ръдкая замъна термина catholica терминомъ orthodoxa въ лит. Филоксена Багд. (неизв. времени-но послъ основанія Багдада въ 762 г. 403 ср. 407) pro ecclesia tua sancta et orthodoxa (р. 402). Іоанна Басор. 428: e. tuae s. c. et a. et plenitudinis orthodoxrum, qui in ea sunt, -- поздн. Михаила патр. Ант. р. 439: г. Сирскія Несторіанскія—Апостоловъ 580 tua est ecclesia sancta catholica... et per clementiam tuam, Domine, dignatus es imbecillitatem nostram facere membra spiritualia in corpore magno ecclesiae tuae sanctae,—лит. апостоловъ сост. Аддеемъ и Маромъ 581: pro toto corpore ecclesiae sanctae catholicae et pro universo mundo... 585 pro omni ecclesia sancta catholica ib. pro universa e. s. catholica... 586. 587 e. tua s. c. 588 e. s. Christi Domini nostri: здъсь саtholica отличается отъ universa и omnis,—Өеодора толк. 614: е. s. с. Несторія 624: е. s. ap. et cath. quae est a finibus usque ad fines terrae.

Въ дополненіе приводимъ нѣсколько мѣстъ изъ текстовъ, изданныхъ въ Oriens Christianus, 1-ter Iahrgang. Изъ Египет. литургіи вѣроятно 6 в. р. 9: si quis crucem Christi confiteri erubuerit, е pura illius congregatione abeat, гдѣ церковь понимается (переводится) какъ соборъ. Въ Месс. лит. р. 19: ессlеsia tua sacra (только)... memento, Domine, omnium episcoporum, qui sunt ubique (только) р. 21... hujus coetus (=ἐκκλησία) sacerdotalis et omnium ordinum coetus sacerdotalis et populi tui ante te stantis р. 23. Въ Сир. лит. Аванасія ІІ р. 110—111: ecclesia tua cahtolica, quae a terminis usque ad terminos terrae... р. 113 pro episcopis cet... et omni ordine qui in universitate ecclesiastica constitutus est... coetus ecclesia (соборъ церкви=хад. с.) tuae per bonitatem tuam multiplicetur... р. 117 fides sana et orthodoxa... ecclesia sancta tua u р. 121. Но постоянны случаи употребленія ecclesia безъ catholica напр., Копт. р. 31. 33. 50, Евіоп. 473.

- 74. 478. 480 Сир. 2, 36. 128. 148. 156. 157. 158. 179. 207. 19, 264 др. мн.
- III. Въ Западниже литургіяхъ, по изданію Muratorii Litura Romana Vetus, исключая уже приведенные изъ нихъ текты символовъ (una s. c. et ap. e. или una s. e. 1, 541. 542,—437. 710. 713. 721. 831. 851) и такія общія и краткія, не одержащія никакихъ пояснительныхъ намековъ, какъ только: clesia tua, Dei под. (1, 298. 299. 301. 305,—2, 703 и вообще остоянно), tota (2, 343. 666 и др. нерѣдко), universa (2, 671 р.), sancta, sacra или sacrosancta (2, 57. 60. 212. 458. 461. 553. 63. 650. 846), просто catholica (2, 607. 631. 648 др. мн. или илста е. с. (2, 693. 732. 923. 228 др. мн.),—находимъ болѣе пи менѣе ясно выраженныя значенія термина:
- а) Православный: напр. въ сочетаніяхъ съ fides и professio в виду ересей: Sacramentarium Leonianum (папа Левъ вел. 6 440—461 г. по рукописи 9 в.) 1, 320. 321),—Sacram. Gelanum (Геласій папа съ 422 по 495 по рукоп. 9—10 в.) 1, 45. 720. 757,—Gregorianum (папа Григорій съ 590 по 604 по кп. 8—9 в.) 2, 2 примвч. 195. 377),—Miss. Gallicanum vetus 718. 736,—Sacram. Gall. 777. 830,—ср. синон. fides tua 2, 4—ecclesia tua 30, fides christiana 2, 222 др. religio Christiana 2, 69, vera fides 2, 381,—ecclesiastica fides 2, 373 съ confessione,—пре саthоlici fideles orhtodoxi 2, 224 под.,—также въ соедини съ ессlesia: (Sacr Gelas. въ сочетаніи съ ересью) 1, 561. 67. 608. 609. 695,—Greg. 2, 59. 391 ср. съ mater 423, Got. 688, Gall. 726.
- 6) Вселенскій и всеобщій: въ связи съ catholica Got. 2, 581: unam ecclesiam catholicae domum pacis Domini, гдѣ catholica ах можетъ значить только вселенскій или всеобщій миръ,— 22 ibid: ecclesiam suam sanctam catholicam defusam per orbem rrarum,—безъ cath. 724 Gall: e. toto orbe diffusa,—736, гдѣ селенскость церкви (toto terratum orbe) стоитъ рядомъ съ des catholica. Ср. выраженіе идеи вселенскости безъ термина atholica, повидимому въ качествѣ толкованія термина: Leon. 430,—Gelas. 560. 601, Greg. 2, 271—272. 440. 448. 449. 492. от. 530 ср. fides omnium Christianorum Gall. 2, 711 и вышепр. та и universa e.
- в) Мы не нашли ни одного мъста, гдъ бы терминъ cathoса ecclesia стоялъ въ связи съ идеею соборности церкви, отя эта идея ясно выражена въ слъдующихъ мъстахъ, со-

вершенно независимо отъ термина catholica: Leon. 1, 314 на Вознесение Господа: exaudi nos. Deus salutaris noster, quia per haec sacrosancta mysteria (Bap. commercia) in totius ecclesiae confidimus corpore faciendum, quod ejus praecessit in Capite, per eumdem Iesum Christum Dominum nostrum. (Если здъсь totius=catholicae, то послъдній очевидно берется въ значеніи всеобщій или вселенскій, а не соборный) ів. 349 totum (ср. предш. прим.) corpus ecclesiae congaudet de sublimium glorificatione membrorum. Gelas. 1. 515--516 при посвященій діакона: cujus (Christi) corpus ecclesiam tuam, caelestium gratiarum varietate distinctam, suorumque connexam discretione membrorum, per legem totius mirabilem compaginis unitam, in augmentum templi tui crescere dilatarique largiris,—Greg. 2, 360—361. 424,—Miss. Franc. 2, 665,—при возсоединеніи отлученнаго кающагося при его смерти: in unitatem corporis ecclesiae tuae membrum, perfecta remissione, restitue Gelas. 1, 552 (bis),—Greg. 2, 213,—cp. Gel. 1, 560: cujus (Dei) Spiritu totum (=cath?) corpus ecclesiae sanctificatur.—Goth. на Пятид. 2, 617, ibid. въ миссъ на обращение Ап. Павла 2, 563: ut propriam quassandum corpus pro ecclesiae tuae tradat membris, qui ipsius ecclesiae olim contriverat membra... ut sancta ecclesia tua catholica (вселенская? православная?), ео (Paulo!) aedificante, gauderet... nam factus est caput ecclesiae, qui membra ecclesiae conquassaverat,—caput terreni corporis tradidit, ut Christum Caput in suis omnibus membris acciperet (стало быть и Ан. Павель, а не одинь Петръ, считался видимымъ главою церкви невидимаго Главы ея Христа),—Gall. мол. послъ крещенія: ecclesiae suae congregationem (соборъ) augere dignatus est 2, 852,—ib. 931: ut omnes incolos suos unumque corpus ecclessiae trina et unita plebem suam custodiat (Deus). Замъчательно: а) идея соборности церкви выражается только при посвященіи въ самую низкую, діаконскую, степень, а при посвящении пресвитера, епископовъ и папы—на нее нътъ и намека, --б) а при посвящени папы дълается различіе между ecclesia и plebs'омъ, для управленія коими (т. e. ecclesia = iepapxiu) посвящается папа: ad regendam ecclesiam (=hierarchiam?) tuam et pleben universam, -идея соборности церкви такимъ образомъ помрачена въ этомъ священнодъиствіи, 2, 673 и др.

IV. Въ славянскихъ литургійныхъ текстахъ, кромѣ совершенно оригинальнаго перевода греч. καθολικός славяно русскимъ соборный и яснымъ выраженіемъ чрезъ это идеи со-

борности церкви,—мы не находимъ ничего новаго сравнительно съ греческими литургійными текстами, коихъ буквальный переводъ представляють всѣ славянскіе литургійные тексты (ср. сказанное о славянскихъ переводахъ символа, стр. 137 дал.).

Изъ разсмотрѣнія литургійныхъ текстовъ можно, кажется, сдѣлать слѣдующія предположенія:

- а) Въ текстахъ литургійныхъ идея соборности церкви выражается яснѣе, чѣмъ въ символахъ. Причина та, что само богослуженіе служитъ наивысшимъ, дѣйственнѣйшимъ и дѣйствительнѣйшимъ жизненнымъ выраженіемъ соборнаго единенія вѣрующихъ, тогда какъ символъ есть уже отвлеченная формула христіанскаго вѣросознанія, переживаемая не сердцемъ и осуществляемая не въ жизни, а сознаваемая умомъ и исповѣдуемая устами.
- б) Хотя идея соборности церкви въ западныхъ литургійныхъ текстахъ выражается не менѣе ясно и рѣшительно, чѣмъ въ восточныхъ, но замѣчательно то, что восточные тексты болѣе склонны къ пониманію термина καθολικός въ значеніи "соборный", чѣмъ западные, видимо предпочитающіе "православность" или же "вселенскость".

Весь собранный нами матеріаль по употребленію термина "каеолическій" можеть давать слѣдующіе, хотя и крайне пока проблематичные и весьма неполные, но все же не лишенные нѣкотораго значенія для дальнѣйшаго и болѣе всесторонняго изученія термина, выводы:

- а) Въ исторіи христіанства терминъ имѣлъ три значенія: соборный, православный и вселенскій.
- 6) Исторією термина отмѣчаются три эпохи: 1) съ 1 по 3 вѣкъ, когда премуществуетъ идея соборности,—2) съ 3 по 8—9 вѣка, когда преобладаетъ идея православности,—и 3) съ 8—9 по 14 вѣка, когда господствуетъ идея вселенскости. Сравнительная рѣдкость употребленія термина καθολική при εκκλησία съ значеніемъ соборности въ греческихъ памятникахъ первой эпохи объясняется тѣмъ, что самое слово εκκλησία уже содержитъ въ себѣ это понятіе соборности (каволичности) и, какъ жизненно и дѣйственно осуществлявшееся, оно не требовало усиленнаго словеснаго выраженія и внѣшней формулировки въ особомъ терминѣ. Поэтому же тер-

минъ ръдко ставится при словъ церковь въ тъхъ негреческихъ памятникахъ первой эпохи, въ коихъ греческое ἐκ-κλησία переводится словомъ "соборъ", какъ въ Сир. Test. Domini и др. Но когда слово ἐκκλησία—церковь изъ нарицательнаго начало переходить въ собственное и изъ конкретно - жизненныхъ отношеній въ отвлеченно - догматическую область, тогда стала ощущаться нужда въ особомъ усиленномъ и спеціально-техническомъ выраженіи идеи соборности церкви. Это можетъ служить новымъ признакомъ правильности указаннаго нами первоначальнаго употребленія термина именно въ значеніи соборности.

- в) Съ терминомъ каноличности соединяется идея соборности преимущественно у новыхъ западныхъ народовъ: франковъ, германцевъ, англо-саксовъ, и особенно у славянъ, у коихъ однихъ только греческое καθολικός прямо передано словомъ "соборный". Идея православности преобладала у грековъ періода вселенскихъ соборовъ и символическихъ формуль, откуда объясняется характерное, усвоенное съ того времени греческою перковью, наименование "орводоксальной" или "восточно-православной". Идея же вселенскости преимущественно развита и осуществлена Римскою Церковью послъ раздівленія церквей, откуда объясняется и характерное, ею усвоенное себъ и принятое другими церквами, наименованіе "католическою" или "западно-католическою", т. е. вселенскою. Такимъ образомъ наименованіе восточно-православной или греческой церкви соотвътствуетъ второй эпохъ исторіи термина,--наименованіе римско-католической церкви соотвътствуетъ третьей эпохъ термина, — а название славянской церкви "соборною" соотвъствуетъ первой эпохъ термина и, по всему можно думать, четвертой-будущей.
- г). Въ новъйшее время папизмъ стремится осуществить идею вселенскости церкви, протестантизмъ ортодоксальности или каноничности (возстановление церковнаго канона или образца первохристіанства), славянство и восточныя православныя церкви—соборности, братства, живаго и дъйственнаго взаимообщенія въ христіанской любви.

д) Эти различія указываются нами не съ догматической точки зрѣнія и не въ качествѣ вѣроисповѣдныхъ особенностей церквей христіанскихъ, но какъ историко-этнографическія, такъ сказать, особенности церквей извѣстныхъ наро-

довъ и извъстныхъ эпохъ. Мы говорили уже, что всегда и у всъхъ христіанскихъ народовъ въ жизни дъйствовали и проявлялись идеи соборности или всеединства, православности или истинности и вселенскости или всенародности. Ръчь идетъ только о большей или меньшей ясности сознанія этихъ идей въ извъстныя эпохи и у извъстныхъ народовъ (ср. стр. 53 сл. и вообще стр. 28—57 и 83—84).

Въ заключеніе просимъ смотрѣть на эти заключенія наши по исторіи термина καθολικός только какъ на попытку дать нѣсколько отрывочныхъ дополненій къ articulus'у въ Thesaurus'ѣ ecclesiasticus Suicer'a "καθολικός" и къ статьямъ Harnack'a въ Dogmengeschichte 3 aufl. 1, 371 Anm. и Kattenbusch'a въ Das Apostolische Symbol, 2-ter Band, 1900, S. 917—927. Полной же исторіи этотъ терминъ пока не имѣетъ и со всѣмъ правомъ ждетъ ее.

## Дополненія.

Κε первой эпохи. Литург. тексты: Διδαχή των δώδεκα αποστόλων 9: ώσπερ ην τοῦτο κλάσμα (εβκαρματίμημα κπήση) διεσχοοπισμένον επάνω των όρεων και συναγθέν εγένετο εν, ουτω συναγθήτω σου ή έχκλησία από των περάτων της γης είς την σην βασιλείαν.-10 σύναξον αὐτὴν ἀπὸ τῶν τεσσάρων ἀνέμων, ἁγιασθεῖσαν εἰς τὴν σὴν βασιλείαν, ἡν ἡτοίμασας αὐτῆ. Πυπυριυческія молитвы съ именемъ Серапіона въ Texte und Untersuchungen v. Gebhardt und Harnack XVII (II), 3, b, S, 5, 25-29: δοπερ δ άφτος ούτος εσχοραισμένος ην επάνω των όφεων και συναχθείς έγένετο είς εν, ούτω καὶ τὴν άγίαν σου ἐκκλησίαν σύναξον ἐκ παντός έθνους και πάσης γώρας και πάσης πόλεως και κώμης και οἴκου καὶ ποίησον μίαν ζῶσαν καθολικὴν ἐκκλησίαν (μдея соборности церкви, ясно выраженная въ  $\delta\iota\delta\alpha\gamma\dot{\eta}$ , здъсь уже примънена къ термину  $\alpha \theta o \lambda i z \dot{\eta}$ ),—17, 9.  $z \alpha \tau o i z \tilde{\omega} v \dot{\varepsilon} v \dot{\tau} \tilde{\eta} z \alpha \theta o \cdot$ λική έκκλησία... 11-17 την έκκλησίαν ταύτην ζώσαν και καθαράν έχκλησίαν είναι... παρακαλούμευ ύπέρ πάντων άνθρώπων της έκκλησίας ταύτης,—10, 23. 25: καθολική σου εκκλησία,—16, 28—29: την άγιαν σου και μόνηυ καθολικην εκκλησίαν,—19, 17: καθ. έ. μ 21, 9-10: τῆς ἀγίας καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκκλησίας. (Το же см. въ изданіи проф. А. А. Дмитріевскаго "Евхологіонъ IV въка Серапіона, епископа Тмуитскаго, Кіевъ 1894", стр. 28. 31 др. Зам'вчательно, что русскій ученый 1894-мъ году уже печатно и въ академическомъ органъ заявилъ объ открытіи имъ этого памятника (стр. 9—10), напечаталъ и снабдилъ русскимъ переводомъ и общирнымъ изслъдованіемъ. А г. лиценсіатъ теологіи Georg. Wobbermin въ 1898 году безцеремонно заявляеть, что "Die nachfolgend migeteilten liturgischen Stücke nebst dem dogmatischen Brief περί πατρὸς καὶ ὑιοῦ habe ich in der Pergamenthandschrift 149 der Biblithek des Athosklosters Lawra aufgefunden" s. 1. Сравненіе изслідованій и примъчаній не оставляеть сомньнія въ томъ, что

ны имъемъ здъсь ученый плагіать). Идея соборности Церкви, оскольку эта идея, независимо отъ термина гадодиход, выажается въ представленіи о Церкви, какъ единомъ организмю и тълъ, коего всъ составы и члены стоятъ въ необходиюмъ, живомъ и непрестанномъ общеніи и взаимодъйствіи акъ между собою, такъ и съ своею общею Главою и Дуиею—Христомъ Богочеловъкомъ,—полно и ясно раскрыта же въ Новомъ Завътъ: Іоан. 15, 1 сл. Рим. 12, 4-5,-Kop. 6, 15,—10, 16—17,—12, 12—27,—Eфec. 1, 22. 23,—4, . 12—16. 25,—5, 23—32,—Кол. 1, 18—24,—2, 19,—3, 15 др. ин., — спеціально разсмотрівны у И. Мансветова "Новозавівтое Ученіе о Церкви", —также у церковныхъ писателей перой эпохи, кромъ уже приведенныхъ нами мъстъ, другія въ Климента Римскаго, Игнатія Антіохійскаго, Поликарпа Смирнскаго, Мученичества Поликарна, Пастыря Ермы, Іутина мученика, Өеофила Антіохійскаго, Иринея Ліонскаго, Слимента Александрійскаго, Оригена, Тертулліана, Кипріана и Дъяній Кареагенскаго собора, въ подлинникъ съ русскимъ переводомъ у Е. Аквилонова въ сочиненіи о Церкви, какъ ълъ Христовомъ.

У св. Игнатія терминь употребляется възначеніи соборноти. По всему видно, что въ посланіи къ Смирнянамъ с. 1 ерминъ καθολική истолкованъ и замѣненъ словами: ἐν ἑνὶ σώατι τῆς ἐχχλησίας αὐτοῦ. Подобное же у Тертулліана De bapismo c. 6, Oehler, 1. 626: cum autem sub tribus et testatio fidei et ponsio salutis pignerentur, necessario adicitur ecclesiae mentio, quoiam ubi tres, id est Pater et Filius et Spiritus Sanctus, ibi ecclesia, uae trium corpus est. Cb. Πρυμεй VI. 33. 7 St. p. 670: δλόχληος (всецълая православная) πίστις— τὸ ἀρχαῖον τῆς ἐκκλησίας ύστημα κατά παντός τοῦ κόσμου: Йдея вселенскости ясно выажена въ последнихъ словахъ, а соборность здесь, какъ и вообще (см. стр. 29 дал.), надо думать, мыслится въ самомъ ионятін εχχλησία, согласно словоупотребленію эпохи. Терминъ ке καθολική Ириней, кажется, понимаеть въ древне-греческомъ наченім всеобщности: ср. V. 22. 2. р. 778: universa (хадодиха́?) harismata,—III. 16. 6. p. 509: ad resuscitandam universam carnem ср. стр. 32 у Өеофила Ант. и у Аннагора)—per universam disositionem и др. под. Сирскаго пресвитера Малхіона (ок. 260 г.) посланіе къ Діонисію и Максиму Александрійскимъ противъ реси Павла Самосанскаго у Евсевія Н. Е. VII. 30. 2. Неіп.

359: Διονυσίφ καὶ Μαξίμφ καὶ τοῖς κατὰ τὴν οἰκουμένην πᾶσιεπισχόποις καὶ ποεσβυτέροις καὶ διακόνοις καὶ πάση τῆ ὑπὸ τὸν ούρανὸν καθολική ἐκκλησία—17 p. 363: ἔτερον--τή καθολική έχχλησία χαταστήσαι έπίσχοπον: терминъ очевидно не можетъ имъть значенія вселенскости. выразительно указанной въ  $\pi d\sigma n$   $\tau \tilde{n}$   $\dot{v}\pi \dot{o}$   $\dot{v}\sigma \dot{o}v$   $\sigma v \sigma v \sigma v \dot{o}v$ ,—поэтому указываеть или на npasoславность или на соборность, —по отсутствію въ посланіи слова айговои и по словоупотребленію эпохи въроятчье, кажется, принять послъднее. Const. Apost. II. LVI: жай писіс συναγωγοй έχ διαφόρων έθνων καὶ γλωσσων. LVII: ἐπέρ τῆς εκκλησιαστικῆς και παντός τοῦ κόσμου καὶ τῆς καθόλου (=καθολικῆς=uuiversalis нли вселенскій) є і оуулд. У Ипполита Рим. въ толкованіи на пророка Даніила по сохранившемуся только славянскому переводу (рукопись Библ. Моск. Дух. Акад. Волокол. № 486 л. 275 обор.—278): "рай, еже въ едомъ бмь насаженый, въ образъ и законъ нъкоторый быс(ть). истина. и ес(ть) разум любяшиим оучитис(я), от земных бо и нбсънаја ес(ть) лъпо смотрити. и от образных дхвьнаа разумъвати... едем бо нарицается пиша новыи раи сажденыи на въсток всячьскым добрым дръвом оукрашенъ. еже ес(ть) разумъти съборъ преднициъ и мъсто сто. на немже ес(ть) црквы насаждена. н(е) бо мъсто нарицается цркы. ни храм каменіем. ни калом създанъ. ни сам собою члкъ может нарицатис(я) цркы. храм бо разоряется и члкъ оумирает, что оубо ес(ть) иркы? съборъ стъ живущіми въ истину. единоуміе бо. иже накупь (гад' бідог?) стхъ пут(ь), се бываетъ цркы, храм бжій дховьнъ на хсв. акы на въстоцъ насаженъ въ немже различна дръва всячьскаа кажются, родъ оць искони отлучившемся, и дъла пррочьская яже по закону съвръшища(ся). и ликъ аплскыи словом оумдрившемся. и мченикы кровію хвою. избавленом бывшем. и дъвам званіе, водою остившемся, ликъ оучитель, и чинъ епскиъ стлемже и левитом, и всячьскою быстротою украшеніем си вся въ црквах цвътут не могуща истытьти. ихже от плодъ првемлюще мы блгооумимся. іадяще исходящюю от них дхвную и нбсную ъдь. блженіи бо натріарси. сами нам бжіа словеса пов'вдаща, аки др'вво блгорастно в раи насажено, и въину (написано: воину, т. е. въину=выну, поэтому Бонвечь вфрно переводить: Beständig, и русскій издатель удивляется этому и переводить: "для иныхъ" — очевидно по недоразумънію стр. 23 ср. прим.

3,—какъ по такому же недоразумѣнію называетъ русскую бумажную рукопись 16 ст. *папирусною*?!?! на стр. LV) плод в себѣ имѣа. даны сладкаго ха сказавша(ся) ими плода животна суща и нам подана познаем в силѣ. та рѣка (другое чтеніе и переводъ даны въ казанскомъ изданіи: "єъ си люта"—чтеніе и: "въ эти времена"—переводъ) течет непрестающею водою. и четыри рѣкы от него дѣлѣщес(я). напаіающе всю землю. іакоже в цркви ес(ть) видѣти. рѣка бо сы хс четыри частниа еваггеліи по всему миру повѣдается. и по всеи земли напаіаіа осщаеть вся вѣрующаіа ему... в раи оубо дрѣво бѣаше разума. и дрѣво живота. акы ннѣ въ пркви законъ и слово акы є дрѣвѣ насаженѣ кажатас(я). законом бо разум грѣху бывает. словом же живот и пропеніе грѣх подас(я).

Изъ позднъйшихъ можемъ указать на Златоуста, De prophetiarum obscuritate, Mont. VI. ed. 2-a. 215 ὑπὲο τῆς οἰκουμένης καὶ ὑπὸρ τῆς ἐκκλησίας τῆς μέγρι περάτων τῆς γῆς ἐκτεταμένης: повидимому имфемъ здъсь описание термина καθολική,—cp. на 2 Kop. бес. 2. t. X p. 513: ὑπὲο ἐπισκόπων—ὑπὲο γῆς καὶ θαλάσσης, ὑπὲρ ἀέρων, ὑπὲρ τῆς οἰκουμένης ἀπάσης. Βъ 18 бес. на 2 Кор. t. X р. 568 выражаеть идею соборности церк-ΒΗ ΤΑΚЪ: τὰ τῆς εὐχαριστίας πάλιν κοινά οὐδε γὰρ ἐκεῖνος (ἱερεύς) εὐγαριστεῖ μόνος, ἀλλὰ καὶ ὁ λαὸς ἄπας: cp. въ 32 бес. на 1 Кор. 12. 27 разсужденіе о живомъ взаимообщеніи членовъ церкви. которое Өеофилактъ Болг. примънилъ къ термину кадолкоз (см. выше стр. 55 и 84). Ср. V. 600. с: εχχλησία συστήματος καὶ συνόδου ἐστίν ὄνομα ..... πρὸ τῶν ιδικῶν εὐεγγεσιῶν τίθησι την καθολικήν cp. VII. 421. Β: οἰκία κοινη πάντων ἐστὶν ή ἐκκλησία. Ι, 732. C ἐκκλησία—ἡ μήτηο ἡμῶν ἡ κοινή,—невъста Христова VIII, 193. В,-она есть тыло Христа, ея Главы,-полнота Наполняющаго все во всемъ XI, 22. F-23. А,-она подобна нашему тълу Х. 315. А. τί έστιν "Εν σωμα"; οί πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης πιστοί και ὅντες και γενόμενοι καὶ ἐσόμενοι. Πάλιν καὶ οἱ πρὸ τῆς τοῦ Χρυστοῦ παρουσίας εὐηρεστηκότες "ἐν σῶμά" είσιν... οὐ διέστηκε σῶμα πνεύματος, ἐπεὶ οὐκ ἂν εἴη σῶμα. οὕτω καί ημίν έθος έπι των ηνωμένων και πολλην την ακολουθίαν έχοντων λέγειν "εν σωμά εστιν". ούτω και επί της ενώσεως το σωμα λαμβάνομεν μιζ κεφαλή. εἰ δὲ μία κεφαλή, καὶ εν σῶμα, τὸ σῶμα έξ έντίμων καὶ ἀτίμων σύγκειται μελῶν, πλην άλλ' οὔτε τοῦ φανλοτάτου τὸ μείζου κατεξανίσταται, οὔτε τοῦτο ἐκεῖνω διαφθονεῖται...

XI, 85. F—87. D. IV, 800. A: κατὰ τὴν ἀκολουθίαν τῶν μελῶν καὶ τὸ τῆς ἐκκλησίας τρέφεται σῶμα. ὅσπερ οὖν τὸ μέλος, ἑὰν κατάσχη παρ' ἑαυτῷ τὴν τροφὴν πᾶσαν καὶ μὴ μεταδῷ τῷ πλησίον, καὶ ἑαυτὸ λυμαίνεται καὶ τὸ λοιπὸν διαφθείρει σῶμα. V. 36. Ε: και έαυτο λυμαινεται και το λοιπον οιαφνειρει σωμα. v. 50. Ε.  $\hat{\eta}$  έκκλησία καὶ τὸ πλήρωμα αὐτῆς, περὶ ῆς λέγει  $\delta$  H. 2 Kop. 11, 2 καὶ  $\delta$  Iωαν. εὐαγγ. Iωαν. 3, 29...  $\delta$ ιὰ τοῦτο νύμφην ἐκάλεσεν, ὅτι πάντας εν σῶμα εἶναι βούλεται καὶ μίαν ψυχὴν κατὰ τὸν τῆς ἀρετῆς καὶ τὸν τῆς ἀγάπης λόγον. Cp. 1, 722. E,—III, 230, D,—49. 5,—VI, 142,—X, 2. C,—315. A,—327. A,—XI, 101. A. др. ср. названія "дочь и невъста" III, 469. C,—V, 213. C. др. Отсюда развивается идея единства Церкви и вселенскости: Х, 4. Α—Β: ἐχχλησίαν θεοῦ καλεῖ δειχνὺς ὅτι ἡνῶσθαι αὐτὴν χοή... οὐχ έν Κορίνθο μόνον, άλλὰ καὶ έν πάση τῆ οἰκουμένη. τὸ γὰο τῆς έχχλησίας όνομα ού γωρισμοῦ άλλὰ ενώσεώς έστι καὶ συμφωνίας έχειησίας ονομα σε χωρισμού ακαι ενώσεως εστι και συμφανιας όνομα..... D: την επί της οἰκουμένης μίαν δεῖ εἶναι ἐκκλησίαν κάιτοι πολλοῖς κεχωρισμένης,—cp. 5. Ε,—VI, 26 cp. VII. 617. D: την ἐκκλησίαν πανταχοῦ οἰκουμένης ἔσπειρε—ἐξέτεινε. Οόιμαπ Βυβμά ματό η κοινή ἡμῶν πόλις ἡ οἰκουμένη V, 244. D.—VI, 25—26: στῦλός ἐστι τῆς οἰχαυμένης ἡ ἐκκλησία ΧΙ, 667. Α,—еще 1, 617, D,—682. D,—702, E,—703, A и др. мн. Ср. Өеодорита къ пс. 48-47, 4. Златоусть, повидимому, употребляеть терминъ неохотно быть можетъ потому, что съ возобладавшимъ значеніемъ вселенскости еще не совствить исчезли слтан и изначальнаго употребленія его въ смыслѣ соборности, такъ что могло получиться много-или двусмысліе. Самъ Златоусть, кажется, толкуетъ терминъ въ значени именно "всеобщности".

Обстоятельно и во многихъ мѣстахъ терминъ хадодихо́ς въ примѣненіи именно къ Церкви толкуется Августиномъ. Эти толкованія для насъ важны особенно потому, что въ Августинѣ можно признавать Златоуста Латинской церкви. По edit. Bened. Paris. 2-a, II, 178. A: Ipsa est ecclesia catholica, unde хадодих graece appellatur, quod per totum orbem terrarum diffunditur. IX, 162. B: alia (causa est) eorum, qui noverunt non esse catholicam ecclesiam nisi eam quae, sicut promissa est, toto terrarum orbe diffunditur et extenditur usque ad fines terrae. 1, 1214. В—С: ecclesiae communicatio, quae catholica est et catholica nominatur non solum a suis, verum etiam ab omnibus inimicis... non enim possunt intelligere nisi hoc eam nomine discernant, quo ab universo orbe nuncupatur. Cp. IV, 730, B. IX, 400. С—401. A: Petilianus donatista dixit: "si vos tenere Catholicam dicitis, catho-

licus illud est quod graece dicitur unicum sive totum,—ecce in toto non estis, quia in partem cessistis". Augustinus respondit: ..et ego quidem graecae linguae perparum assecutus sum et prope nihil, non tamen impudenter dico, me nosse βλον non esse unum, sed totum, et καθ' δλον—secundum totum, unde Catholica nomen accepit. dicente ipso Domino: non est vestum scire tempora... et eritis mihi testes in Ierusalem et in totam Iudaeam et Samariam et usque in totam terram. Ecce unde Catholica vocatur". Въ этомъ отношеніи нер'вдко противополагаются православная церковь и ересь: V, 337. С—D: ecclesia catholica in toto orbe, haereses quaeque in sua tantum parte,—IX, 729. C: ecclesia eadem ubique catholica, haeretici non ubique nisi alii et alii: ecclesia mundus reconciatus V, 737. B,—III, 2634. A,—V, 37. C: omnis spiritualis videt, quia ecclesia per totum orbem terrarum est una vera catholica (вселенская или всеобщая?),—II, 653. A: ecclesia est unica catholica, quae toto orbe copiosa diffunditur, quae usque ad ultimas gentes crescendo porrigitur, cp. V, 554. B-C,-IX, 168. B-C,вообще вселенскость есть признакъ каооличности вопреки еретичеству и схизмъ ср. II, 172. A,—444, A—B—IX, 549. С.—836. A.—особенно IV. 726. D: quia ipsi scripturas tractant et noverunt bene quotidie legendo, quomodo ecclesia catholica per totum orbem terrarum ita diffusa est, ut omnino contradictio omnis vacet, nec inveniri possit aliquod testimonium pro schismate eorum, noverunt bene,-729. C: cogitet, quia ista omnia vera sunt quae leguntur, quia est fides Christi, quae falli non potest, quomodo in haeresi remanebit ad tantam evidentiam sanctae Catholicae, quam diffudit Deus per totum orbem terrarum.

При такомъ ясно выраженномъ значеніи вселенскости встрвчаются мѣста, гдѣ рядомъ съ этимъ выступаютъ и другія значенія термина; святости, безощибности, истинности въ ученіи, т. е. православности—съ одной стороны,—и единенія, взаимообщенія, неразрывнаго единства всѣхъ ея членовъ въжизни, т. е. соборности—съ другой, какъ это видимъ и у восточныхъ писателей той же эпохи (Кириллъ Іерусалимскій). ПІ. 159. А: Constitutam ab illo (Christo) matrem ecclesiam, quae catholilam dicitur ex eo, quia universaliter perfecta et in nullo modo claudicat et per totum orbem diffusa est. V, 1368. А—В: Christiani fideles in hoc ecclesia (sancta), id est in ista civitate, quotquot sunt in ista provincia... trans mare... et in toto orbe terrarum, quoniam a solis ortu usque ad occasum laudatur nomen Domini: sic se habet

ecclesia catholica mater nostra vera, vera illius (Domini) sponsi eoniuax: здъсь выступають всъ три значенія термина V. 42. C: Sunt quidem, qui Christiani vocantur et non sunt, quos partim digessit ecclesia tanquam stercora, ut sint omnes haereses... sunt autem alii, qui intus mali sunt, et ipsa communione catholica (upaвославномъ) continentur. V. 1448. A: quod dicit catholica (православная) fides, quod dicit fundatissima et serenissima veritas, II. 994. D—995. A: ecclesia catholica (православная) sola corpus est christi, cujus ille caput est salvator corporis sui: идея православности здъсь дана въ терминъ catholica, а идея соборности въ понятіи corpus, cujus caput est Christus. Значеніе православности особенно ясно выступаеть на видь въ тъхъ случаяхъ, когда ръчь идетъ о противоположности православія и еретичества—catholici—съ одной стороны и Donatistae, Pelagiani, schismatici, haeretici—съ другой: II. 324. A sqq. 317. A,—376. B-C. 986, C,-III. 1661-1662,-IV. 2350. A-B,-2399. C,-V. 533. C,-VI. 276. B,-461. D,-VIII. 115. C-D, 269-270. IX, 168. C. 228 c. 239. D. 453. C. 845. C sqq. X. 869 A sq. 1478. С др. мн. То же-съ понятіемъ соборности, выступающимъ рядомъ съ другими, - вселенскости и православности. V. 967. С: In nomine Chisti plebs Dei estis, plebs catholica (православность) estis, membra Christi (соборность) estis,—non estis divisi ab unitate, — communicatis membris Apostolorum, communicatis membris sanctorum martyrum, diffusorum per orbem terrarum (вселенскость) IX. 538 sqq. и въ разныхъ мъстахъ сочиненія de unitate ecclesiae. Quaestio certe inter nos versatur: ubi sit ecclesia. utrum apud nos, an apud illos (Donatistas)? Quae utique una est, quam majores nostri (указаніе на древность термина и его такъ сказать архаичность во времена Августина) catholicam nominarunt, ut ex ipso nomine ostenderent, quia per totum est, secundum totum enim zaθ' őlov graece dicitur. Haec autem ecclesia corpus Christi est, sicut Apostolus dicit: pro corpore ejus, quae est ecclesia (Colos. 1, 24). Unde utique manifestum est eum qui non est in membris Christi christianam salutem habere non posse. Membra vero Chrisci per unitatis charitatem sibi copulantur et per eamdem capiti suo cohaerent, quod est Christus Iesus. Totum igitur quod annuntiatur de Christo—caput et corpus ejus (соборность). Caput est ipse Unigenitus Iesus Christus Filius Dei Vivi (Ephes. 5, 22,-Rom. 4, 25). Corpus ejus-ecclesia, de qua dicitur (Ephes. 5, 27). Inter nos autem et Donatistas quaestio est: ubi sit ecclesia cet... 543. A-544. A: si autem Christi ecclesia canonicarum scripturarum livinis et certissimis testimoniis omnibus gentibus designata est, quidquid attulerint et undecumque recitaverint quod dicitur "ecce hic Christus ecce illic. Audiamus potius, si oves ejus sumus, vocem pastoris nostri dicentis: Nolite credere. Illae quippe singulae in multis gentibus ubi ista est non inveniuntur. Haec autem quae ubique est etiam ibi illae sunt invenitur... Totus Christus-caput et corpus est. Caput—Unigenitus Dei Filius et corpus ejus—ecclesia, sponsus et sponsa, duo in corne una. Quicumque de ipso capite, ab scripturis anctis, dissentiunt, etiamsi in omnibus locis inveniatur, in quibus ecclesia designata est, non sunt in ecclesia. Et rursus quicumque de pso capite scripturis sanctis consentiunt et unitati ecclesiae non communicant, non sunt in ecclecia, quia de Christi corpore quod est ecclesia, ab ipsius Christi testificatione dissentiunt... ab ejus corpore quod est ecclesia ita dissentiunt, ut eorum communio non sit cum toto (= zαθολιχός) quaecumque diffunditur, sed in aliqua parte separata invenitur. Manifestum est eos non esse in catholica ecclesia et cet... IX. 1021—1022: Nunc interim quoniam vos potius esse catholicos (православными) testimonio beati Cypriani affirmare conatus es, attende paululum, quam ecclesiam dixerit ille catholicam, cum ejus defenderet unitatem, "Ecclesia, inquit, Domini lace perfusa, per totum orbem radios suos porrigit, unum tamen lumen est, quod abique diffunditur, nec unitas corporis (соборность) separatur, amos suos in universam terram copia ubertatis extendit, profluentes argiter rivos latius expandit, unum tamen caput est et origo una et una mater, fecunditatis successibus copiosa" (ex op. "De unitate ecclesiae"). Quid igitur et vos ipsos fallitis et alios fallere mendaciis mpudentibus vultis? Si hujus martyris testimonio vestra est ecclesia catholica (православная), ostendite illam per orbem totum (всепенскость) radios suos porrigere, ostendite illam per universam erram ramos suos copia ubertatis extendere. Hinc enim et graeco vocabulo catholica nominatur. Quod enim graece 820v dicitur, latine totum vel universum interpretatur. Per totum ergo sive secundum otum est хав' бхог, unde catholica nuncupatur cet. Особенно II. В В В С ср. 375. В С, гдф опровергаетъ Викентія, который толковаль Catholicae nomen non ex totius orbis (вселенскость) соттипіопе (соборность), sed ex observatione praeceptorum omnium livinorum atque omnium sacramentorum (только теоретическая православность, безъ жизненнаго единенія или соборности н всеобщаго единенія христіань или вселенскости). Эти иден встрѣчаются конечно и у другихъ многихъ церковныхъ писателей, изъ коихъ приведемъ нѣкоторыя по указателямъ къ латинской серіи патрологіи Миня "indices spesiales, t. 219. 668 sqq. art. "ecclesia: catholicitas ecclesiae, unitas ecclesiae, corpus Christi и под. (нами не провѣрены), каеоличность въ смыслѣ универсальность какъ необходимый признакъ и первое условіе истинной Церкви Орт. Milet. XI, 1749 ср. 834. 839. 855. 942 sq. 946. 965. 1478, 905: catholicam fecit eam (ecclesiam) fides et unitas animorum (православіе и соборность) Isid. Hisp. LXXXIII. 470. Anselm Havelb. CLXXXVIII. 1211,—вселенскость ср. Ambros. Med. XVI, 740(?), 771(?),—XVII, 517(?), XVI, 255: congregatio sancta in unum corpus (соборность) initate fidei (православіе) et charitatis assurgens,—ср. congregatio catholica Raban. Maur. CXI, 901,—Prosp. Aquil. Ll, 172 Petr. Diac, LXII; 86. 862,—ср. еще: Ruf. Aquil. XXI, 795,—Vic. Lirin. maxime curandum in ipsa ecclesia catholica, ut id teneatur quod semper et ubique (вселенскость и всегдашность—православность) creditum est L, 640,—Cassiod. Sen. LXX, 58,—Greg. Magn. LXXIX, 63,—Alc. CI, 1072—1073. 1257 Lafranc. Cant. CL, 441 (—universalis) др. мн.

Конечный выводъ объ изначально-христіанскомъ, подлинноапостольскомъ, а слѣдовательно и обязательно-должномъ для настоящаго времени значеніи термина καθολικός или соборности можемъ описательно и подробно выразить словами библейскаго повѣствованія, содержагося въ 15-й главѣ Дѣяній, о первомъ христіанскомъ соборѣ іерусалимской церкви при Апостолахъ.

"Бывшей распри и стязанію не малу (γενομένης στάσειος καὶ ζητήσεως οὐκ ὀλίγης)... учинища (ἔταξατ, т. е. δратія Антіохійской церкви) взыти Павлу и Варнавѣ и нѣкимъ другимъ отъ нихъ ко Апостоломъ и Старцемъ во Іерусалимъ о вопрошеніи семъ (περὶ τοῦ ζητήματος τούτου). Они же предпослани бывше от церкве (οἱ μὲν προπεμφθέντες ὑπὸ τῆς ἐκκλησίας—отъ всей Антіохійской общины, отъ всѣхъ тамошнихъ братій)... пришедше во Іерусалимъ пріяти быша от церкве (τῆς ἐκκλησίας—всей опять Іерусалимской общины, всего собранія тамошнихъ братій, всѣхъ членовъ Іерусалимской церкви, всего народа) и Апостоль (καὶ τῶν ἀποστόλων—предстоятелей общины, іерарховъ) и Старець (καὶ τῶν πρεσβντέρων—представителей народа, священнослужителей, пресвитеровъ)... Во-

сташа же нъцыи (єзачестувач ве тигес) отъ ереси фарисейскія въровашіи... Собрашася (συνήχθησαν—σύναξις—составили соборъ) же Апостоли и Старцы (нъкот. приб.: со множествомъ) въдъти о словеси семъ (ιδείν περί τοῦ λόγου τούτου). Многу же взысканію бывшу (πολλης δε ζητήσεως γενομένης), Воставъ Петръ рече... Умолча же все множество (хой то лайдос-весь народъ, вся церковь вообще) и послущаху Варнавы и Павла... По умолчаній же ею, отв'вща Таково глаголя... Тогда изволися  $(\mathring{\epsilon}\mathring{\delta}o\xi\epsilon\nu$ —разсудили, рѣшили, новелѣли, ср.  $\delta\acute{o}\gamma\mu\alpha$ —эдиктъ, приказъ, Лук. 2, 1 и Дъян. 16, 4) Апостоломъ и Старцемъ со всею (бил бід-цівлою, во всей цівлокупности членовъ, слъдовательно съ мірянами всьми) Церковію (тії єххдубісіерусалимскою общиною върующихъ братій), изоравше мужа οπο μαχο (εχλεξαμένους ανδοας εξ αύτων) ποσπατή Βο Αμτίοχίο... написавше рукама ихъ (пославъ чрезъ нихъ посланіе) сія (первое по времени соборное или канолическое посланіе): Апостоли и Старцы и Братія (міряне, народъ, все множество христіанъ іерусалимскихъ), сущимъ во Антіохіи и Сиріи и Киликіи братіямь (τοῖς ἀδελφοῖς—всьмъ членамъ тамошнихъ общинъ, а не однимъ Апостоламъ и Старцамъ).... Изволися  $( ilde{\epsilon}'\delta o ilde{\xi} \epsilon v)$  намъ  $( ilde{\eta} \mu ilde{\imath} v$ —Апостоламъ, Старцамъ со всею братіей или со всъмъ множествомъ или съ цълою общиною) собравшымся единодушно (устоистои биодинабот — согласившимся принять постановленіе, хотя и были возраженія со стороны нъкоторыхъ ст. 5), избравше мужи послати къ вамъ". Ср. 16, 4: "Уставы сужденныя от Апостоль и Старець иже во Iepycaπημή—τὰ δόγματα τὰ κεκριμένα ὑπὸ τῶν ἀποστόλων καὶ ποεσβυτέρων".

Такимъ образомъ общее понятіе или предикатъ соборностиканоличности Церкви опредъляется слъдующими частными признаками:

1) "Единодушіе"— уєтонічої онод прадой і вобіт, согласів встть на извъстное общее ръщеніе или постановленіе. Хотя никоторые увъровавшіе изъ фарисейской секты, очевидно не принадлежавшіе ни къ пресвитерамъ, ни тъмъ болье къ апостоламъ, но къ народу— $\pi \lambda \tilde{\eta} \partial \sigma_{\zeta}$ , братьямъ— $\alpha \delta \epsilon \lambda \varphi \sigma i$  и всей церкви— $\delta \lambda \eta$   $\hat{\eta}$   $\hat{\epsilon} \varkappa \varkappa \lambda \eta \sigma i \alpha$ ,—могли высказывать иные взгляды на дъло и представлять возраженія, однакожъ и они, по долгомъ и соборномъ обсужденіи предмета, согласились принять ръшеніе Апостоловъ, Просвитеровъ и большинства Бра-

тій, такъ что въ концѣ концовъ,  $\gamma \epsilon vo\mu \acute{\epsilon}vo\iota \varsigma$   $\delta\mu o\vartheta v\mu\alpha d\acute{o}v$ , прійдя къ единодушію,  $\acute{\epsilon}do \ddot{\varsigma}\epsilon$ — они всѣ постановили общее и согласное рѣшеніе— $\delta\acute{o}\gamma\mu\alpha$ .

2) "Ръшеніе" или "опредъленіе"— єобо $\xi \varepsilon v$  ср. отсюда бо́ $\gamma \mu \alpha$ . "Намъ", "единодушными ставшимъ", "послъ многаго взысканія", "изволися со всею церковію" предполагають участіе всей общины въ этихъ боущата. Правда 16, 4 повидимому предполагаеть только "совъщательное" значение за "всею церковью", "встмъ множествомъ" и "братьями", такъ какъ тамъ постановленія или "уставы—боущата" апостольскаго собора названы "сужденными от Апостоль и Старець—та кехоцивос ύπὸ τῶν ἀποστόλων καὶ ποεσβυτέρων", безъ "братьевъ" или "всей иеркви" или "всего множества". Но первые читатели книги Лъяній, Өеофилъ и христіане изъязычниковъ-грековъ, предполагаются практически знакомыми съ греческими екклесіями, на которыхъ формулированное сенатомъ или пританами ръшеніе (προβούλευμα, πρόγραμμα) каждый членъ екклесін (δ βουλόμενος) могь не только обсуждать и предлагать свои мнънія (λόγον, γνώμας προτιθέναι), но и, когда предсъдатели или пританы ставили вопросъ на голосование (епираφίζειν), въ немъ каждый членъ имълъ право ръшающаго голоса или per acclamationem  $(\beta o\tilde{n})$ —въ дълахъ безспорныхъ. или поднятіемъ рукъ  $(\gamma \epsilon \iota \rho \circ \tau \circ \nu i \alpha)$ , или баллотировкою (камешками— $\psi\tilde{\eta}\varphi o\iota$ , клавшимися въ урны или кадочки— $\varkappa \alpha\delta\iota$  $\sigma zoi$ ), послъ чего предсъдательствующій ( $\epsilon \pi \iota \sigma \tau \alpha \tau \eta \varsigma$ ) пританъ объявляль результать (αναγορεύειν) голосованія и закрываль собраніе (λύειν την εχχλησίαν). Подобное же, но только въ болже патріархальномъ видж, происходило и въ іудейскихъ собраніяхь общинь какь палестинскихь, такь и разсвянія.

- 3) "Соборъ" и "община"—συνήχθησαν—σύναξις, εχελησία—прибытіе всъхъ членовъ общины на мъсто собранія для личнаго и активнаго участія въ составленіи единодушнаго ръшенія вопроса. Церковь есть живое и внѣшне-видимо дѣйственное тѣло Невидимаго Главы—Христа. Все же мертвое и бездѣйственное здѣсь должно само собою отпадать, какъ сухая вѣтвь отъ живой лозы (Іоан. 15, 1 сл. 1 Кор. 12, 12 сл. Ефес. 4, 12 дал. др. мн.).
- 4) Участниками собора являются на первомъ мъстъ "Апостолы"— ой столог, предстоятели-іерархи церкви, во главъ собора. Это, по числу колънъ Израилевыхъ (ср. Мате. 19,

28; Лук. 22, 30), избранные самимъ Господомъ Двънадцать Его учениковъ (Мато. 10, 1 сл. Марк. 6, 7 сл. Лук. 6, 13 сл. Іоан. 6, 70; 20 24; ср. Дъян. 6, 2; 1 Кор. 15, 5; Апок. 21, 14). Изъ нихъ одинъ, Іуда Искаріотъ, предалъ Господа и сталъ "сыномъ погибели", почему на его мъсто изъ "поставленных (ёстрост) двухъ достойныхъ кандидатовъ избирается также Самимъ Господомъ, но уже невидимо, чрезъ жребій,-Матеій (Дъян. 1, 15 сл.). Къ этимъ Двънадцати, въ качествъ "апостола язычниковъ", Господь присоединилъ тринадцатаго-Павла, чрезъ Свое непосредственное явление ему и избраніе (Дъян. 9, 5. 15 и парал. 1 Кор. 9, 1 ср. 15, 8 и *κλητός ἀπόστολος* Рим. 1, 1; 1 Кор. 1, 1). Существеннымъ условіемъ апостольства служить то, чтобы это "быль одинъ изъ находившихся вмъсть съ Двънадцатью во все время, когда вошелъ къ нимъ и вышелъ Господь Інсусъ, начиная съ крещенія Іоаннова до дня, въ который вознесся отъ нихъ, свидътель вмъстъ съ ними воскресенія Его" (Дъян. 1, 21-22), -- каковымъ свидътелемъ содъланъ былъ и Павелъ чрезъ явление ему Воскресшаго и Вознесшагося Господа, открывшаго ему Свое благовъстіе (Гал. 1, 11—12). Апостоловъ избралъ и поставилъ Самъ Господь, а не община, почему апостольство (какъ и пророчество, чудотворенія, глоссолалія) не есть и быть не можеть преемственною должностью въ церкви (Римл. 12, 28,—Гал. 1, 1,—Ефес. 4, 11,— 1 Тим. 2, 7,—2 Тим. 1, 11). Въ отличіе отъ этихъ "апостоловъ въ собственномъ смыслъ" называется апостоломъ и Варнава, или какъ одинъ изъ Семидесяти (Лук. 10, 1 сл.), или же какъ спутникъ Павла и по сообществу съ нимъ (Дъян. 14, 14-впрочемъ такія авторитеты, какъ код. D и Сирскій переводъ пешито опускають οἱ ἀπόστολοι,—а въ Дъян. 4, 36 онъ отдъленъ отъ "апостоловъ"). Апостолы стоять во главъ іерусалимской общины (Дъян. 2, 37. 42. 43), проповъдують евангеліе, совершають чудеса, къ ихъ ногамъ върующе приносять свои имънія (4, 35), Апостолы созывають върующихъ и предлагають имъ избрать изъ своей среды достойныхъ діаконовъ и возлагають руки на нихъ (6, 2-6), посылають изъ своей среды благовъстниковъ въ Самарію (8, 14), чрезъ рукоположение сообщають увъровавшимъ Святаго Духа (8, 18 ср. 1 Тим. 1, 6), къ нимъ Варнава представляетъ Павла (9, 27 ср. 11, 1; 15, 2. 6. 22. 23; 16, 4 др.),—

Ап. Павелъ называетъ Іакова, Кифу и Іоанна "почитавшимися за столповъ"— οἱ δοχοῦντες στύλοι εἶναι (Γαπ. 2, 9).

- 5) Затымь "Старцы"—оі пововітьюю, предстоятели народа, пресвитеры, священнослужители. Совъть догодитеолог (Лук. 22, 66: Дъян. 22, 5) изъ знатнъйшихъ и старъйшихъ представителей народа-од поебритерог той даой-рядомъ съ дохиерей и урашистей (Мато. 16, 21; 27, 41; Ивян. 4, 5, 8,—6, 12 др.) стоять во главъ всей іудейской націи: это-великій синедріонъ въ Іерусалимь. Затьмъ частные совьты (βουλή) стояли во главъ частныхъ общинъ городскихъ (ср. об  $\pi \rho \varepsilon \sigma \beta' \dot{v} \tau \varepsilon$ оог въ Капернаумъ Лук. 7, 3), составляя συνέδοια или хоίσεις изъ 3, 7 и 23 человъкъ (Мо. 10, 17 ср. 5, 22, Марк. 13, 9). Ср. πρώτοι τών δουδαίων въ Римъ Дъян. 28, 7. Также и христіанскіе пресвитеры стоять во главъ общинь, на второмъ послъ апостоловъ мъстъ: Дъян. 11, 30 и 14—16 глл. Апостолъ Павелъ говорить о духовномъ даръ (хаобоцатос), сообщенномъ Тимовею (епископу) чрезъ пророчество съ возложеніемъ рукъ священничества (иετά ἐπιθέσεως τῶν γειοῶν τοῦ дововитеріов (1 Тим. 4, 14), а въ другомъ посланіи (2 Тим. 1, 16) Αποστοπь говорить Τимовею ο τὸ χάρισμα τοῦ θεοῦ, ὅ ἐστιν ἐν σοί διὰ τῆς ἐπιθέσεως τῶν χειρῶν μου, τακимъ οбразомъ ставя въ параллель пресвитерское и свое апостольское руковозложеніе на епископа Тимовея. По Дъяв. 20, 17. 28 Ал. Павелъ собираеть "пресвитеровъ церкви" Ефесской и имъ, какъ представителямъ общины, даетъ наставленія, призывая ихъ "внимать себъ и всему стаду, въ коемъ Духъ Святый поставиль ихъ епископами пасти церковь Божію". Въ 1 Тим. 5, 17 называются οί καλώς προεστώτες πρεσβύτεροι -- предстоятельствующие пресвитеры и об хожибитьс ви дохо каб бибабка. λία-трудящівся въ словт и ученіи. А въ посл. Іак. 5, 14 пресвитеры церкви имъютъ полномочіе молиться за болящихъ, намащать ихъ масломъ и исцълять. Ан. Павель съ Варнавою рукополагають (хегоотогіјбагтег) по церквамъ пресвитеровъ (Дъян. 14, 23), а намъстникъ Ап. Павла Титъ уполномочивается поставлять (хатаот ήσης) ихъ по городамъ (Тит. 1, 5 ср. 1 Тим. 5, 2).
- 6) Наконецъ "вся Церковь"  $\ddot{o}$ λη  $\dot{\eta}$  εχελησία, вся община, цълокупно и соборнъ, "все множество"  $\pi \ddot{\alpha} v$   $\tau \dot{o}$   $\pi \lambda \ddot{\eta} \theta \sigma \varsigma$ , всъ міряне, весь народъ, всъ члены церкви, " $\ddot{o}$ ратія"  $\sigma \dot{c}$   $\dot{c}$   $\dot{d}$  ελφοί, всъ върующіе христіане іерусалимской церкви.

- 7) Какъ Антіохійская, такъ и Іерусалимская общины своими представителями и выразителями имѣютъ "избранныхъ ими изъ своей среды мужей"—ἐκλεξαμένους ἄνδρας ἐξ αὐτῶν, "пословъ отъ общины"—προπεμφθέντες ὑπὸ τῆς ἐκκλησίας—отъ всей общины", а не назначенныхъ административно, какимъ-либо однимъ классомъ членовъ церкви, напримъръ апостолами или старцами,—чиновниковъ. Избираются также два лица, достойныхъ жребія быть замѣстителями Іуды предателя (Дѣян. 1, 23), какъ и семь діаконовъ (6, 5).
- 8) На соборъ нътъ единоличнаго главенства или преимущества должностныхъ лицъ, а есть только первенство слова по времени-сначала "Петръ", а потомъ "Гаковъ", но ранве ръчи Ап. Петра "большое разсуждение" всъхъ членовъ общины—Старцевъ и Братій – πολλής ζητήσεως γενομένης и послъ опять: "изволися Апостоламъ и Старцамъ со всею Церковью", —есть первенство (сначала Апостолы, потомъ Пресвитеры, наконецъ экклесія или братія), но не должностных в лииъ, а самихъ должностей. Господь не оставилъ послъ Себя единоличнаго намъстника, ибо Самъ Онъ остается хотя и Невидимою, но Живою и Всегдашнею Единою Главою Своего тыла-Церкви (ср. Дыян. 1, 8; Мате. 28, 18-20; Марк. 16, 15—20; Лук. 24, 48—49; Іоан. 20, 21—23,—также 1 Іоан. 1, 1; Дъян. 2, 32-вездъ "мы", а не "я"). Ап. Петръ, при избранія Матеія, говорить не въ качествъ главы церкви, но въ силу своего нравственнаго авторитета въ церкви, -- говорить ко всъмъ "братьямъ— αδελφοί" и ко всему "множеству"-όχλος (около 120 человъкъ). Эти "братья" всъ, а не одни Апостолы, "поставили двоихъ", потомъ "вознесли молитву" и наконець "дали имъ жребій", и "жребій паль", по избранію Самого Господа, на Матеія. Въ Дъян. 2, 14 Петръ названъ "съ одинадцатью" очевидно какъ соравный имъ, а не какъ ихъ глава. При учрежденіи діаконовъ во главъ общины стоять всв Двинадцать, а не одинъ Петръ, — они созывають собраніе всего множества учениковь, они же предлагають собранію избрать семь достойныхъ мужей, на что "все множество" отвъчаеть одобреніемь (ηρεσεν δ λόγος ενώπιον παντός τοῦ πλήθους), избраніемь (έξελέξαντο) и представленіемь (έστηост) Апостоламъ семерыхъ достойныхъ мужей (6, 1-6), на коихъ опять вев "Апостолы, помолившись, возложили руки",— Апостолы посылають въ Самарію Петра и Іоанна (8, 14),—

Апостолы и братія требують отвіта (διεχοίτοντο) оть Ап. Петра въ его апостольской пъятельности въ Кесаріи по отношенію къ Корнилію (11, 1—2 ср. ст. 18). Подобный же отчеть дають перкви Павель и Варнава (14, 26-27), коимъ также чрезъ возложение рукъ пророковъ Антіохійской церкви вручено было полномочіе на пропов'яль евангелія (13. 3). На Іерусалимскомъ соборъ Петръ хотя говоритъ первымъ, но окончательную формулу ръшенія вопроса даеть послъ него говорившій Іаковъ, который притомъ въ Гал. 2, 9 стоитъ на первомъ мъстъ въ числъ трехъ столповъ (на второмъ Петръ, на третьемъ Іоаннъ), ср. τινές ἀπὸ Ἰακώβου и 1, 19. Все это даеть видъть, что коллегія Двънадцати стояла выше единичныхъ апостоловъ, что церковь главенствовала надъ братьями и что предсъдателя на соборъ, съ особыми и единоличными полномочіями, въ нашемъ теперешнемъ смыслъ, не было. То же видимъ и въ посланіяхъ какъ Ап. Павла. такъ и Соборныхъ. Іаковъ назначаетъ посланіе "двѣнадцати колънамъ въ разсъяніи" (1, 1), Петръ "избраннымъ прищельцамъ разсъянія" (1 П. 1, 1) и "получившимъ въру" (2 П. 1, 1), Іоанъ "вамъ" (1 Іоан. 1, 2), "избранной госножъ и чадамъ ея" (2 Іоан. 1) и "Гаю возлюбленному" (3 Іоан. 1). Тоже Ап. Павелъ: "встъмъ сущимъ въ Римъ" (Римл. 1, 7), "церкви Божіей, сущей въ Коринов, со всеми призывающими имя Господа... со всеми святыми во всей Ахаін" (1 Кор. 1, 2 и 2 Кор. 1, 2), "церквамъ въ Галатіи" (Гал. 1, 2), "святымъ сущимъ (въ Ефесъ) и върнымъ во Христъ Іисусъ" (Ефес. 1, 1), "сущимъ въ Колоссахъ святымъ и върнымъ братьямъ во Христъ" (Колос. 1, 2), "церкви Өессалоникійской" (1 Өесс. 1, 1 и 2 Өес. 1, 1), даже къ частнымъ лицамъ и епископамъ. безъ указанія на епископскую должность: "Тимовею истинному чаду въ въръ" (1 Тим. 1, 2), "возлюбленному чаду" (2 Тим. 1, 2), "Титу истинному чаду по общей въръ" (Тит. 1, 4), ср. также: "Филимону возлюбленному и сотруднику нашему" (ст. 1). Исключеніе представляєть одно только посланіе къ Филиппійцамъ: "встить святымъ во Христт Іисуст, сущимъ въ Филиппахъ, съ епископами и діаконами" (1, 1), но и здъсь эти "всъмъ святымъ" предшествуютъ и какъ бы возглавляють "съ епископами и діаконами". И въ Апокалипсисъ (глл. 1—3) откровеніе Господа Христа чрезъ тайнозрителя (въ состояніи пророчественнаго экстаза или восторга

и вдохновенія) Іоанна Богослова о семи церквахъ городовъ малоазійскихъ (совершенно соотвътствуюъ нашимъ небольшимъ городамъ) хотя дается (точнъе: созерцаются пророкомъ въ видъніи) "Ангеламъ этихъ церквей", но кого бы полъ Ангелами перквей ни разумъть-безплотныхъ ли духовъ, или пословъ отъ церквей къ Апостолу Іоанну, или епископовъ этихъ церквей, -- несомнънно они въ пророчественномъ созерцаніи рисуются въ идеальномъ образъ типических оличетворений самихъ этихъ семи небольшихъ общинъ (приблизительно соотвътствующихъ нашимъ теперешнимъ большимъ приходамъ) и сливаются съ ними въ живомъ образъ одной соборной или коллективной личности каждой церкви. Постому апокалинсическій Ангель Церкви не можеть быть представляемъ какъ преходящій (привходящій и отходящій) членъ или случайный ингредіенть самой общины, но есть неотлълимый отъ нея, постоянный и съ нею одною жизнію живущій членъ одного живаго и неразсікаемаго организма. Такимъ образомъ всѣ новозавѣтныя церкви оказываются самостоятельно каждая живущими организмами, объединяющимися въ одну соборно-живую личность таинственнаго и всечеловъческаго Тъла Единой главы его-Христа Богочеловъка. По своему значению въ общинахъ новозавътныхъ особое положение имъють апостолы, пророки и чудотворцы. Но это-не постоянныя церковныя должности, преемственно занимаемыя, по выбору общинъ или назначенію отъинуду, а особенныя лица или личныя должности, по нарочнымъ каждый разъ и для каждаго лица, сверхобычнымъ и потому не регламентируемымъ никакими формулами указаніямъ живущаго въ церкви Духа ея Главы—Христа Богочеловъка (см. цитаты, приведенные на 165 стр.).

8) Наконецъ самый ходъ собора можемъ возстановить приблизительно въ такомъ видъ. Иниціаторами собора являются Апостолы и Старцы (Пресвитеріонъ во главъ съ Апостолами: ср. Дъян. 6. 2,—15, 2. 6,—16, 4). Первое мъсто на соборъ имъютъ Апостолы, потомъ—пресвитеры и наконецъ вся екклесія. Предсъдателя по должности въ нашемъ смыслъ на соборъ нътъ. Послъ того какъ вся община сошлась въ одно мъсто, начались продолжительныя разсужденія о дълъ всъхъ братьевъ, и между ними—заявленія увъровавшихъ изъ фарисеевъ. Затъмъ Ап. Петръ произнесъ ръчь къ собранію,

нослѣ которой онять разсуждало "все множество". Потомъ оно смолкло и слушало сообщенія Варнавы и Павла. Послѣ нихъ говорить Ан. Іаковъ и предлагаетъ формулу рѣшенія вопроса. Слѣдуетъ единодушное (т. е. такое, къ коему примкнули и возражавшіе христіане изъ фарисеевъ) постановленіе (ε΄δοξεν-δόγμα) Апостоловъ и Пресвитеровъ со всею Церковью, которое сообщается въ составленномъ тутъ же соборнѣ посланіи, отправленномъ въ Антіохію съ избранными послами.

Всъ эти частные признаки соборности церкви можемъ сосредоточить въ одномъ общемъ положени:

Соборность должна выражаться въ единодушномъ (т. е. активно принимаемомъ всѣми участниками собора) рѣшеніи вопросовъ церковно-христіанскихъ соборомъ изъ іерарховъ, пресвитеровъ и всѣхъ безъ исключенія братій-народа данной общины.

Гдѣ возможно и дѣйствительно есть такое, —по пространству общины, количеству ея членовъ и политическимъ условіямъ, посредствомъ живого взаимообщенія, непосредственнаго взаимодѣйствія и личнаго взаимовнушенія всѣхъ безъ исключенія братій общины, — единодушное и самодѣятельно всѣми принимаемое изволеніе или рѣшеніе о церковно-христіанскихъ дѣлахъ: тамъ только и можетъ быть церковь соборно-каеолическая или общинная.

Copho-Raboniu 4eckas или общинная.

Kr. crap. 147-148. Mr. Monaria. exclos. litarques ed. Cabrol et declored V. Lt. Morario. ad. Férotin par Moy. On Branemi brancascome Col. 39: catholicae voritotis documentum i. 103: in vera file algae catholica (on eurocute van vera en verstas) qui de fide catholica (becodyes) in harris oneq. cenay both rotos est. Mo: acelest que anno est cotholica (bromore one teatros - grangetar, beneron 240 acel. taa ste, albio, quor petetror. Imperis toto orle heroloca in pose differen collection que barrast que management or collection absences.

28 2 leaas Ocenenes come Recount of the sorte de differen collection in portion, ged in toto orle differen collection. And observation advantable collection. As a different acelestical collection collection. As attached collection and portion and the collection collection collection collection. So collection collection collection collection. So collection collection collection. So collection collection collection. So collection collection collection. As attached collection collection. So collection collection. So collection collection collection. So collection collection. So collection collection. So collection collection. So collection collection collection. So collection collection.

gentibus eadem catholica esse ostendi possit ecclesia. Православная или католическая партія толкуеть терминь въ смысль общенія, хотя бы и внъшняго только, христіанскихъ церквей всего міра (вселенскость), а донатисты понимали въ значеніи полноты, совершенства и чистоты таинствъ, въры, вообще исповъданія (православность). Соборность у православныхъ хотя не раскрывается по ея внутренней сторонъ и ограничивается болъе внъщнимъ общеніемъ или сношеніями христіанскихъ епископовъ церквей всего міра (вселенскость), но у донатистовъ даже и эта внъшняя сторона откинута изъ понятія каноличности и все значеніе термина сведено къ православности. Ср. Августина II, 359. В—С; 375, В—С (указаны выше на стр. 160). Кромъ того въ appendix'ахъ къ изд. Августина: IX, 1159, В,— 1160. B.—1085. C: Venerunt et apud Carthaginem fuerunt, ut pronuntiarent, ubi esset Catholica. Hoc seditiosa ..... (пропускъ) pars Donati fieri passa non est... Novissima sententia eorumdem episcoporum... talis legitur, ut dicent illam esse Catholicam, quae esset in toto terrarum orbe diffusa. Cp. III, 3109. C: семь апокалипсическихъ церквей означають одну канолическую церковь: sive in Asia sive in toto orbe, septem ecclesias omnes esse et unam esse Catholicam... D: una ecclesia Catholica,—cp. 3112. C: septem candelabra et unum candelabrum... septiformem Ecslesiam possumus intelligere: et ideo quaecumque ad septem ecclesias loqui videtur, ad unam Ecclesiam loquitur toto orbe diffusam, quia in septenario numero omnis plenitudo consistit. Но нъсколько выше употребляеть терминъ въ значении православный: В: in tantum angelorum nomine ecclesias catholicas voluit intelligi. Еретическія церкви не могутъ называться канолическими V. 2977. D.-и о церкви какъ тълъ Христовомъ V. 2592. В и Х, 2429. В. Ср. еще Авг. 1, 1058. Е,—И, 82. Е,— 1066, E (православный),—патріархи: 1, 468. D. E,—484, C,—VI. 2. 1202. В,--VIII, 951. С,-прав. царь V, 135. В,-храмъ:--VIII, 951. С,-госуд. чиновнихъ XI, 338. CD. Къ стр. 39-40 и 153 прибавить: Въ Нуротурозев Климента посланіе Іуды называется ер. catholica,—Zahn, Forschungen III. 83, ср. также въ надписяхъ: 1 Петра р. 79,-Іуды 83 ср. 86 ер. Iudae ароstolica, incipit ep. Ioh, catholica u p. 92 expliciunt adumbrationes Clementis in epistolis canonicis (=catholicis и apostolicis). Въ лат. пер. Оригена также посланіе Іуды наз. catholica, ed. De la Rue 4, 549. A cp. 24 и 1, 233: хадодіхі ідиотоді Ішайног. Въ кодексахъ; А-Алекс. 5 в. въ подписи къ посланію Іуды: πράξεις των άγίων αποστόλων και καθολικαί,—С-Ефр. Сир. 5 в. въ подписяхъ 2 Петра и Іуды, — F — 9 в. въ надписи Іуды (?), — К-9 в. въ надписи 2 Іоанна и подписи Іуды, -1-9 в. конца-въ надписяхъ и подписяхъ Гакова, 1 и 2 Петра и 1 Іоанна, Р-нач. 9 в. въ подписяхъ Іакова и 2 Петра, въ многочисл. минускулахъ съ 10 въка и позди., также латин. 10 и позди. въковъ, -- въ Фульден. код. Геронимова перевода 6 в. въ концъ Дъяній: expl. actus apostolorum, incipiunt epistolae canonice (=catholicae), но въ Аміат. ок. 700 г. какъ и древнихъ греческихъ нътъ надписанія. Названіе каволическія имъется для всьхъ посланій въ Сирскомъ позднійшемъ переводі Филокс. 508 г. или, візрніве, Геракл. 616 г., также въ "Главахъ Евеалія" пол. 5 в. (см. у Tischendorf'a VIII ed. major u Tregelles'a).