#### УКРАИНСКАЯ ПРАВОСЛАВНАЯ ЦЕРКОВЬ КИЕВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ

## Прот. В.А. Голубинский

# Премудрость и благость Божия

в судьбах мира и человека

Сканирование и создание электронного варианта: Библиотека Киевской Духовной Академии (www.lib.kdais.kiev.ua)



Киев 2012

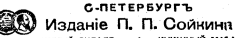
Протојерей-профессоръ В. А. Голубинскій и профессоръ Д. Г. Левитскій.

# ПРЕМУДРОСТЬ

# БЛАГОСТЬ БОЖІЯ

въ судьвахъ міра и человъка.









Типографія П. П. Сойкина, С.-Петербургъ, Стремянная, 12.

## ОТЪ РЕДАКЦІИ.

Въ 1851, 1852 и 1854 годахъ въ «Прибавленіяхъ къ твореніямъ святыхъ отцовъ», издававшихся при Московской духовной академіи, были напечатаны «Письма о конечныхъ причинахъ». Авторъ этихъ писемъ затрогивалъ вопросы, которые всегда волновали любознательный умъ человъка, въ особенности христіанина, — о Богъ, характеръ Его управленія міромъ, Его Промыслъ, о разумныхъ цъляхъ всего существующаго и т. д. Вопросы эти разръшались въ строго-благочестивомъ и православномъ духъ, при этомъ въ высшей степени понятно и доступно. Все это показывало въ авторъ человъка върующаго, глубокоправославнаго и вмѣстѣ съ тѣмъ серьезно-ученаго богослова. Таковымъ, дъйствительно, и былъ Димитрій Григорьевичъ Левитскій, которому принадлежали эти «письма». Воспитанникъ и затъмъ профессоръ Московской академіи, Д. Г. Левитскій являль въ себъ, въ своей жизни, въ своихъ воззрѣніяхъ, все то лучшее, чѣмъ жила тогда академія. Это и обезпечивало большой и вполнъ заслуженный успъхъ его произведеніямъ \*). Еще до его смерти, послъдовавшей 23 октября 1856 года, въ 1855 году письма появились отдъльнымъ изданіемъ подъ общимъ заглавіемъ: «Премудрость и благость Божія въсудьбахъ міра и человъка»; въ 1858 году изданіе повторилось, а въ 1885 году вышло въ третій разъ. И не только читающая публика и доброжелательные критики, но даже и критики пристрастные, - вст въ одинъ голосъ съ великой похвалой отзывались и отзываются о предлагаемой книгъ.

Но слава, окружавшая ея автора, была слава отраженнаго свъта; заслуга его была лишь заслугой ученика: учителемъ, истиннымъ винов-

<sup>\*)</sup> Такимъ успъхомъ пользуется и прилагаемое въ декабрьской книжкъ 1906 г. «Русскаго Паломника» сочинение Д. Г. Левитскаго подъ заглавиемъ: «Разсуждение о поведении первенствующихъ христианъ въ отношении къ язычникамъ».

никомъ произведенія быль другой замѣчательный, отмѣченный всѣми человѣкъ своего времени, профессорь той же академіи, великій философъ и христіанинъ, протоіерей Өеодоръ Александровичъ Голубинскій. Въ 1847 году въ тѣхъ же вышеупомянутыхъ «Прибавленіяхъ», на стр. 176—205, имъ было помѣщено: «Письмо первое о конечныхъ причинахъ». Оно-то и легло во главу угла предлагаемаго сочиненія, въ которомъ помѣщено въ началѣ подъ заглавіемъ: «Содержаніе и исторія ученія о конечныхъ причинахъ, или пѣляхъ». Д. Г. Левитскій является, такимъ образомъ, только продолжателемъ, дальнѣйшимъ выполнителемъ того, что задумано и начато Өеодоромъ Алексан гровичемъ. Идеи и мысли, проводимыя въ книгѣ Д. Г. Левитскаго, это идеи и мысли его учителя. Онъ истинный вдохновитель произведенія. Поэтому въ высшей степени интересно и необходимо возможно внимательнѣе остановиться на этой замѣчательной личности.

На могильномъ памятникѣ Ө. А. Голубинскаго († 22 авг. 1856 г.) стоитъ надпись: «Словами учил любомудрію, примпрома жизни смиренію». Въэтихъ немногихъ словахъ чрезвычайно точно и мудро охарактеризована личность Өеодора Александровича. Это былъ именно философъ-христіанинъ, всю свою жизнь стремившійся къ христіанскому идеалу и учившій другихъ этому идеалу, какъ высшей философіи.

Родился Ө. А. Голубинскій 22 декабря 1797 года въ г. Костромѣ, въ семьѣ псаломщика. Изъ семьи, глубоко-религіозной, онъ и вынесъ благочестивую настроенность, которую и пронесъ потомъ чрезъ всю свою жизнь. Семнадцатилѣтнимъ юношей онъ былъ уже въ числѣ студентовъ Московской духовной академіи. Здѣсь онъ сразу обратилъ на себя вниманіе всѣхъ глубиной своихъ воззрѣній; товарищи избрали его руководителемъ студенческаго философскаго кружка, а начальство по окончаніи курса назначило его баккалавромъ по философіи, надѣясь въ немъ, какъ въ профессорѣ, видѣть глубоко-христіанственнаго руководителя академической молодежи. Голубинскій оправдалъ возлагавшіяся на него надежды. Всѣ, слѣдившіе за его дѣятельностью въ это время, признавали, что онъ «очень прилеженъ и духа добраго».

Но самого Өеодора Александровича не удовлетворяло его положеніе. Ему не хотълось отдълять учительства отъ жизни. Глубоко-религіозный по природъ, онъ мечталъ самъ возсылать молитвы ко Всевышнему предъ Его престоломъ, совершать въ храмъ безкровную жертву и въ высокомъ званіи пастыря церкви найти истинный выходъ коренной чертъ своего характера— желанію помогать всъмъ, кто къ нему обращался за помощью и наставленіемъ.

Въ 1827 году его мечта сбылась: онъ принялъ священный санъ. Съ этихъ поръ жизнь Голубинскаго какъ бы перестала принадлежать

ему: онъ весь отдался служенію другимъ. Скромная квартира его, со стѣнъ которой глядѣли только суровыя лица подвижниковъ, всегда была переполнена посѣтителями. Здѣсь бывали всѣ: іерархи и причетники, ученые и простецы, православные и невѣрующіе, богачи и бѣдняки. Голубинскій не взиралъ на лица; это знали всѣ и съ этимъ считались. Каждый изъ посѣтителей приходилъ за чѣмъ-либо къ Өеодору Александровичу, и общительный хозяинъ всѣмъ имъ былъ чѣмъ-либо полезенъ: одному скажетъ ласковое слово утѣшенія, другому преподастъ отеческое наставленіе, съ третьимъ поведетъ мудрую бесѣду. Вольнодумцы находили въ Голубинскомъ мудраго собесѣдника и блестящаго защитника православія; подъ вліяніемъ его рѣчей не одинъ вольнодумецъ принятъ въ лоно церкви, и не одинъ невѣрующій обращался къ вѣрѣ.

Къ Өеодору Александровичу нерѣдко являлись бѣдняки. И, несмотря на то, что на его попеченіи было семейство изъ жены и четырехъ дѣтей и родственники, жалованья же онъ получалъ всего лишь 700 рублей въ годъ,—онъ все-таки находилъ возможность помогать и другимъ. Нерѣдко при этомъ вмѣсто благодарности ему платили грубостями, огорченіями. Но онъ сносилъ все съ великимъ терпѣніемъ и даже благодарилъ Бога за эти огорченія. «Благодарить надо Всевышняго Милостынераздаятеля,—говаривалъ онъ,—за то, что сподобилъ не только помочь бѣднымъ, но и нѣчто претерпѣть. Какія это алмазныя привѣски къ золотой пѣпочкы!» Заботливость о другихъ у Голубинскаго доходила до того, что онъ, строго исполнительный въ своихъ обязанностяхъ, нерѣдко откладывалъ въ сторону бумажныя дѣла, чтобы помочь живымъ людямъ.

Христіанинъ въ личной жизни, Голубинскій быль такимъ же и въ своихъ философскихъ воззрѣніяхъ. Онъ былъ глубокимъ философомъ и даже считается родоначальникомъ философіи у насъ, въ Россіи. Лекціи его выслушивались студентами съ чрезвычайнымъ вниманіемъ, такъ какъ въ этихъ лекціяхъ видно было постиженіе самой глубины философіи. Но, не ограничивая правъ разума, Өеодоръ Александровичъ совмѣщалъ въ себѣ вмѣстѣ съ тѣмъ глубокую религіозность. Глубокіе умы западныхъ философовъ-мыслителей, труды которыхъ онъ разбиралъ, не могли поработить его: онъ самъ всегда оставался строго-православнымъ мыслителемъ. На философію онъ смотрѣлъ лишь какъ на любовь къ мудрости, какъ на тотъ путь, который приводитъ къ ней. Самая же мудрость, истина, по его взглядамъ, подается человъку свыше и заключается въ православномъ христіанскомъ ученіи, защитъ и выясненію котораго онъ и посвятилъ свою жизнь.

Правъ былъ одинъ изъ друзей Голубинскаго, писавшій ему въ

als.kiev.ua

письмѣ: «Немногимъ даются въ удѣлъ нѣмецкая образованность и милое простодушіе русскаго священника, столь вамъ свойственныя, нѣжная, скажу, дѣтская любовь къ ближнимъ, къ роднымъ, возвышеннѣйшее любленіе всего святого человѣчества, истинная экзальтація сердца и ясный раціонализмъ ума, философія и религія, мудро сочетавающіяся въ просвѣщенномъ умѣ и облагодатствованномъ сердцѣ».

Таковъ былъ, дъйствительно, этотъ великій философъ-христіанинъ; такимъ же духомъ и направленіемъ отличается и его предлагаемое произведеніе.

Настоящее изданіе, составляющее приложеніе къ журналу «Русскій Паломникъ» за 1906 годъ, печатается съ послъдняго, четвертаго изданія (С.-Петербургъ, 1894). Предлагая его своимъ читателямъ, редакція вполнъ увърена, что эта книга оставитъ по себъ прекрасное впечатлъніе у всякаго, кто ее прочитаетъ, — будь то глубоковърующій или скептикъ, образованный интеллигентъ или простолюдинъ, — и послужитъ къ вящшему утвержденію христіанской въры и доброй жизни.

## Содержаніе и исторія ученія о конечныхъ причинахъ, или цъляхъ.

Вы желаете знать, въ чемъ состоить учение о конечныхъ причинахъ и дъйствительно ли оно разрушено въ наше время новыми открытіями и изследованіями наукъ положительныхъ, какъ увъряетъ въ этомъ Э. Литтре, который въ стать в своей: "О важности и успъхахъ физіологіи" 1) говорить: "Сцъпленіе біологическихъ законовъ, даже происходящія отъ нихъ искусства, возможность навърное измънять организмы, все это окончательно разрушило ученіе конечныхъ причинъ, которое, будучи изгнано изъ другихъ наукъ, долго держалось за организмъ живыхъ тълъ... Оставимъ въ поков это прошедшее. Опна изъ великихъ заслугъ положительной науки состоитъ въ изгнаніи отвеюду этихъ вымышленныхъ цёлей природы и замёненіи гипотезъ фактами... Все равно, такъ ли или иначе устроены вещи, и когда земля дрожить, поглощаеть города, выбрасываеть горящую лаву и отодвигаеть море, туть происходить просто борьба теплорода, упругости газовъ и тяжести... Все это--необходимое дъйствіе свойствъ матеріи. Всякое возмущеніе въ системъ показываетъ, что тутъ дъйствуютъ не высшія цъли, а свойства матеріи: система міра полна такихъ возмущеній... Солние сіяеть и гръеть... но то же солнце жжеть и сушить; почва песчана и безплодна, и наша блуждающая планета движется по косвенному пути, мало защищенная, какъ доказывають полярныя страны, своею атмосферою и солнцемъ отъ 60 градуснаго холода" (стр. 162, 163), и пр.

Эта статья напечатана въ журналъ: "Современникъ", 1847 г. № 2, стр. 125—164.

Дъйствительно, удержание въ философии или разрушение ученія о конечныхъ причинахъ стоитъ вниманія и заботы людей размышляющихъ, потому что съ этимъ соединено ръшеніе вопроса: основательно ли, разумно ли убъждение въ томъ, что міръ физическій и нравственный премудро устроенъ и предназначенъ къ благимъ цълямъ Высочайшимъ Умомъ, или это только старая гипотеза, ни на чемъ не основанная и окончательно разрушенная современными успъхами физіологіи, достаточно объясняющей все изъ необходимато действія свойствъ матеріи, которая, конечно, не имбеть въ виду никакихъ цвлей и не знаетъ различія между добромъ и зломъ!

Исполняя желаніе ваше, я постараюсь изложить содержаніе и исторію ученія о конечныхъ причинахъ, или цъляхъ, и показать следы целесообразнаго устройства въ міре физическомъ и нравственномъ.

Всякая цёль предполагаеть дёйствованіе ума и воли и въ умъ-мысль о какомъ-нибудь добръ, котораго нужно достигнуть, а въ волъ-желаніе того добра и принятіе средствъ къ его достиженію. Мысль о добр'в, котораго желаемъ достигнуть, называется у философовъ "конечною причиною", а дъйствія приспособленныя къ достижению этого добра, -- средствами къ цъли. Частныя цёли подчиняются общимъ, и въ связи общихъ цёлей есть свой порядокъ: однъ изъ нихъ ниже, другія выше, и всъ вмъстъ должны подчиняться одной цъли-высочайшей. Чтобы точнъе опредълить это, нужно разсмотръть различныя степени добра. Умъ, при помощи опыта, особенно внутренняго, видитъ противоположность добра и зла, и въ самомъ добръ различныя степени. Добро добра выше. Еще и не зная точно, въ чемъ состоить истинное добро, зная только, что оно должно быть нечто достойное желаній существа разумнаго, мы въ правъ сказать, что добро безусловное, то есть, которое ни въ какомъ случав не можетъ обратиться въ зло, лучше добра условнаго и относительнаго; добро полное и общее, для всёхъ вожделённое. лучше неполнаго и частнаго, добро въчное лучше преходящаго. Въ чемъ же должно состоять добро? Въ проявлени совершенствъ Существа Всесовершеннаго. Въ отношения къ существамъ разумнымъ это опредъляется ихъ существенными, неизгладимыми и всемъ имъ общими потребностями. Таковы въ уме нашемъ

жажда истины. въ волъ-стремление къ нравственному совершенству, въ серпив-желание счастия; а какъ и истины, и нравственнаго совершенства, и счастія источникъ и полнота — въ Богъ, то всъ потребности духа нашаго сосредоточиваются въ одной, служащей для нихъ основаніемъ, потребности постояннаго общенія съ Богомъ. Что удовлетворяеть симъ потребностямъ, то и есть для насъ добро; что противоръчитъ имъ, то для насъ зло: приближение къ Богу, върность нравственному закону и любовь ко встмъ, истина и мудрость, миръ и радость сердца-добро; удаленіе отъ Бога, порочность и ненависть, незнаніе необходимыхъ истинъ и безразсудство, безпокойство и терзанія сердца-эло. Но добро добра выше. Жизнь вѣчная въ соединеніи съ Источникомъ всякаго совершенства - Богомъ есть добро полное и высочайшее; а ожесточенное противление Богу и отчуждение отъ жизни Божественной есть крайнее зло. Жизнь временная представляетъ неполныя проявленія въчнаго добра, въ различныхъ степеняхъ. Здёсь высшую степень занимаетъ совершенство нравственное, или преуспъяние въ добродътели, потому что оно уже не можетъ быть обращено во зло. Это добро безусловное, самоценное. Ему совершенно противоположно свободное и упорное нарушение нравственнаго закона, или нравственное зло: оно-то и есть въ собственномъ смыслъ зло, потому что ни въ какомъ случав не можетъ быть совместно съ доброй волею. А познанія истины и наслажденія жизнію, конечно, должны быть названы благами, такъ они соотвътствують существеннымъ потребностямъ души, въ нихъ есть отражение совершенствъ Творца всевъдущаго и всеблаженнаго, и безъ нихъ нътъ полнаго блаженства: но эта блага относительныя, условныя, потому что воля можеть обращать ихъ въ средства и къ добру и къ злу, и притомъ различныя знанія и наслажденія не одинокую имъють цъну для человъка: знаніе Бога и своего долга необходимо всякому, знаніе законовъ природы полезно многимъ, но не необходимо; а есть и такія знанія, которыхъ изученіе—лишняя трата времени; удовольствія совъсти нужны для всякаго, какъ подкръпленіе души; удовольствія ума и вкуса драгоцінны для людей образованныхъ, потому что могуть освёжать силы души, возвышать ее надъ владычествомъ чувственныхъ пожеланій и заботъ своекорыстпыхъ, поддерживая ее въ тихомъ созерцании истины и красоты.

не приводящей въ волненіе кровь; удовольствія, возбуждаемыя чувствомъ здоровья, или покоя тѣлеснаго, удовольствія семейственныя и общественныя, при доброй волѣ, лучше страданій, при порочной—хуже. Такимъ образомъ и знанія и наслажденія, какъ блага условныя, не могутъ быть поставлены на одной степени съ добромъ нравственнымъ. Такова постепенность между благами души.

Что же сказать о мір'в видимомъ? Нужно ли и въ немъ различать добро и зло? Или здёсь царствуеть только суровая необходимость, по которой и сохранение и разрушение, и порядокъ и безпорядокъ, и польза и вредъ-все равно? Не согласиться ли съ тъми, которые говорять, что въ природъ нътъ добра, нътъ устройства къ благимъ цълямъ? Если бы согласились съ ними, то наше суждение было бы противно суду Божію: "и видъ Богъ вся, елика сотвори: и се добра зъло" (Быт. 1, 31). Конечно, существа физическія не содержать въ себъ добра самоцъннаго, добра нравственнаго; не могутъ самосознательно и свободно проявлять совершенствъ Творца: но они могутъ отражать ихъ не для себя, а для наученія существъ, способныхъ понимать неясныя въщанія природы; они могуть служить симъ существамъ къ ихъ пользъ, -- къ поддержанію и усовершенствованію жизни; а это есть тоже вь своей степени — добро. Ц'вль міра физическаго -- отраженіе совершенствъ Божіихъ и споспъшествованіе къ благу міра нравственнаго; средства къ сей цъли-постоянное выполнение законовъ, вложенныхъ въ природу Творцомъ, чрезъ которое соблюдается порядокъ въ цъломъ, заглаждаются частныя разстройства, сохраняются роды существъ, поддерживается, до опредвленнаго времени, жизнь недвлимыхъ и приготовляются пособія, нужныя для существъ разумныхъ. А по отношенію къ нуждамъ сихъ существъ, міръ видимый есть для нихъ и жилище, и житница, и училище, и картинная галлерея, и мъсто для упражнния и борьбы, и больница. Таково совершенство и добро, усматриваемое въ устройствъ міра видимаго! Есть въ мірѣ и, такъ называемое, зло физическое-частныя уклоненія отъ законовъ и цёлей устройства міра-неурожаи. моровыя повътрія, бользни, насильственная смерть; но это -послъдствія нравственнаго зла и вмъсть средства къ сокрушенію его силы. Физическое эло для существъ неодушевленныхъ не есть зло, потому что частныя потрясенія не разрушають общаго порядка, всегда возстанавливаемаго и сохраняющагося во вселенной; для животныхь оно есть зло не въ собственномъ смыслѣ,
зло относительное и скоропреходящеее; для нравственныхъ существъ оно есть зло частное, ими самими заслуженное, и притомъ часто обращающееся въ добро, коль скоро служить къ
уврачеванію отъ зла нравственнаго.

Сообразно съ сими понятіями о добрѣ и злѣ и о различныхъ степеняхъ того и другого, учение о конечныхъ причинахъ въ устройствъ міра можно заключить въ слъдующихъ положеніяхъ: Богъ всв Свои творенія устрояеть такъ, чтобы они достигали или способствовали къ достиженію цёлей, соотв'єтствующихъ Его благости и премудрости. Цъль Его при сотвореніи міра есть всевозможное проявленіе совершенствъ Его въ существахъ конечныхъ и возведение существъ разумныхъ къ въчному общенію съ Нимъ и выраженію Его совершенствъ въ своей пъятельности: это есть благо высочайшее, главная цъль бытія всъхъ сотворенныхъ существъ, и всъ другія цъли ей подчинены. Ближайшее къ сей цъли благо, еще въ жизни временной, есть нравственное преуспъяние въ добродътели; за нимъ слъдують относительныя блага, именно знанія, удовольстія сов'єсти, ума, вкуса, здоровье; радости семейственныя и блага внёшнія. Цъль міра физическаго вообще есть отраженіе совершенствъ Божінхъ и споспъществованіе ко благу міра нравственнаго, въ особенности сохраненіе порядка въ ціломъ, продолженіе родовъ существъ и поддержаніе, до опредъленнаго времени, жизни недълимыхъ. Для достиженія сихъ цілей Творецъ далъ существамъ нравственнымъ и физическимъ достаточныя средства, то есть способности, законы, органы и соотношенія, и сіи данныя средства всегда поддерживаетъ и направляетъ къ нужнымъ цфлямъ.

Это ученіе о цѣлесообразномъ устройствѣ міра—не новое, не гипотеза, вымышленная какимъ-нибудь умствователемъ, но древняя истина, ясно выраженная и многократно повторенная въкнигахъ Божественнаго Писанія и изъ древняго Священнаго Преданія перешедшая и за предѣлы земли іудейской; истина, воспроизведенная и размышленіемъ философовъ, раскрывавшихъ въ себѣ идею высочайшаго добра и внимательно разсматривавшихъ дѣла Божіи въ устройствѣ природы.

Лучине изъ древнихъ и новыхъ философовъ, старавшеся подкрѣпить въру въ премудрость и благость Творца, съ радостію принимали эту древнюю истину и, руководствуясь какъ началами разума, такъ и наблюденіями опыта, составили многостороннія доказательства ученія о мудромъ и цілесообразномъ устройствъ міра, въ которомъ, впрочемъ, примъщивали и произвольныя предположенія и объясненія. Въ Греціи первые следы этого ученія встречаемь у Пивагора, который говорилъ, что Богъ есть добро, самый умъ 1), первоначальная причина согласія, сочувствія и сохраненія всёхъ существъ 2). и первый назваль взеленную хосрос, что значить Порядокъ, красота 3), полагая, что всь существа поставлены въ стройномъ порядкъ и благолъпно украшены по числамъ и разумнымъ законамъ, въ нихъ пребывающимъ 4). Подобныя понятія находимъ у Анаксагора, который называль Бога причиною добраго и прекраснаго 5) и Умомъ, который всв вещи, бывшія прежде въ смъщении, отдълилъ одну отъ другой и расположилъ въ порядкв 6). Подробнье объясниль это Сократь, доказывая бытіе Божіе изъ цілесообразнаго устройства человіческаго тіла и способностей душевныхъ: "Не для пользы ли людей Сотворившій ихъ вначал'в даль имъ всв чувства, — даль глаза, чтобы видъть видимые предметы, далъ уши, чтобы слышать, что можно слышать?.. Также и это не есть ли дъло Промысла, что Творецъ, по причинъ нъжности глазъ, оградилъ ихъ въками, какъ дверьми, которыя, когда надобно глядъть, растворяются, а во время сна смыкаются; и чтобы защитить глаза отъ вътра, покрыль ихъ ръсницами; а чтобъ имъ не причинилъ вреда потъ. текущій по лбу, выростиль надъ ними брови?.. Видя, какъ предусмотрительно это сдълано, еще ли ты остаешься въ недоумуніи: приписать ли то случаю или разумному опредъленію? — Нътъ, сказалъ Аристодемъ: все это мнъ кажется искуснымъ произведениемъ весьма мудраго и любящаго жизнь художника".—

Послѣ сего Сократь, упомянувъ о прочихъ чувствахъ, о нѣко торыхъ природныхъ побужденіяхъ и о томъ, какъ полезны для человѣка прямое положеніе тѣла, руки, языкъ и даръ слова, переходить къ душѣ и говорить: "Творецъ не удовольствовался попеченіемъ объ устройствѣ тѣла, но, что всего важнѣе, вложиль въ человѣка душу, которая превосходнѣе душъ всѣхъ существъ. Ибо какое другое животное чувствуетъ, что есть боги" (велика сила привычки! Сократъ въ душѣ вѣрилъ въ единство Божіе, а по привычкѣ повторилъ нелѣпое выраженіе: боги), "устроители всего великаго и прекраснаго? Какія другія существа, кромѣ людей, служатъ богамъ? Какая душа лучше человѣческой можетъ принимать мѣры противъ голода, жажды, холода и жара или помогать въ болѣзняхъ, или упражняться въ наукахъ, или сохранять въ памяти все слышанное, видѣнное и выученное" 1)?

Платонъ, котораго вся философія имъетъ основаніемъ идею Божественнаго, такъ разсуждаетъ о конечныхъ причинахъ, о высочайшемъ добръ и объ устроеніи міра: "Есть разность между цълями: одно само по себъ достожелаемо, другое къ нему стремится; одно въ высшей степени досточтимо, другое нуждается въ немъ. Врачевства, орудія и вообще все веществопредложены всвиъ, какъ средства для бытія временнаго, а все бытіе временное имъеть цълью бытіе въчное, неизмъняемое: оно-то и есть истинное добро <sup>2</sup>). Всякая душа стремится къ добру и все дълаеть для него. Идея добра высочайшаго есть важнъйшая наука. Только по участваванію въ немъ и справедливое, и все прочее становится полезнымъ. Что бы мы ни знали, но, когда не знаемъ высочайшаго добра, нътъ намъ никакой пользы; чъмъ бы ни владели, но безъ высочайшаго добра опять нетъ намъ пользы. Оно и предметамъ познаваемымъ сообщаетъ истину, и познающему-силу познавать: и потому оно прекраснъе и знанія, и истины, которыя сродны съ нимъ, но еще не то, что оно само. Это высочайшее добро есть Богъ, первая причина всъхъ существъ, благій и праведный виновникъ и податель всъхъ благъ, содержащій въ себъ начало и конецъ, и средину всего сущаго.

<sup>1)</sup> Plutarch. De placit. philos. 1. c. 3.

<sup>2)</sup> Porph. Vit. Pythag p. 203.

<sup>3)</sup> Plutarch. Decr. phys. ll. c. 1.

<sup>4)</sup> Jambl. Vit. Pyth. 59.

<sup>5)</sup> Aristot. De an. L. l. c. 2.
6) Plut. De placit. phil. l. c. 12.

<sup>1)</sup> Xenophont, Menor. Socr. 1 2. 4.

<sup>2)</sup> Plat. in Phileb.

Для души человъческой-ни удовольствіе, ни знаніе не составляють высочайшаго блага: оно состоить для нея въ томъ, чтобы последовать и подобляться Богу, ибо Онъ-мера всего. Уподобляется же Ему тотъ, кто хранитъ правду, умъренность и благоразуміе <sup>1</sup>). Творецъ и Отецъ всего—благъ; а благій никому и ни въ чемъ не завидуетъ. Посему Зиждитель міра восхотьль, чтобы всв существа, сколько возможно болье, были къ Нему приближены и Ему подобны. Вотъ первъйшее начало бытія міра! Восхотъвъ, чтобы все было добро, Онъ все видимое изъ неустроеннаго состоянія привель въ порядокъ (потому что порядокъ лучше безпорядка) и устроилъ міръ сей по совершеннъйшему, созерцаемому умомъ, всегда одинаковому и въчному образцу, такъ что онъ явился прекраснъйшимъ отпечаткомъ этого первоначальнаго образца, пребывающаго въ умѣ Божіемъ" 2). Предположивъ сіи основныя понятія, Платонъ, въ своемъ Тимеъ. замысловато объясняеть численныя отношенія, по которымъ устроенъ міръ, краснор вчиво и весьма подробно описываетъ составъ тъла человъческаго и служение членовъ его душевнымъ способностямъ, показываетъ превосходство души надъ всъмъ тълеснымъ и заключаетъ свое изображение мірозданія словами: "Итакъ, міръ, содержащій въ себъ все видимое, есть величайшій. наилучшій, прекраснъйшій и совершенный чувственный образъ мысленнаго, Божественнаго первообраза" 3).

Аристотель, показавъ четыре вида причинъ, именно: причины матеріальныя, дъйствующія, формальныя и конечныя, говоритъ: "Все, что производятъ разумъ и природа, имъетъ свою цъль... Если извъстное состояніе какой-нибудь вещи составляетъ ея совершенство, то весь рядъ предшествовавшихъ дъйствій относится къ нему, какъ къ цъли... Нужно различать причину конечную, для которой что-нибудь бываетъ, отъ причины движенія. Которая же изъ нихъ первая и которая вторая? Кажется, первою должна быть та, для которой что-нибудь бываетъ, потому что тутъ дъйствуетъ разумъ; а разумъ есть первое начало какъ въ искуственныхъ, такъ и въ естественныхъ про-изведеніяхъ... Равно и случай позже ума и природы,.. Богъ и

природа ничего не дълаютъ напрасно. Все царство животныхъ и даже царство растеній очевидно доказываютъ, что въ природъ ничего не бываетъ безъ цъли... Отвергать цъли въ природъ потему, что мы не видимъ, чтобъ она разсуждала, было бы нелъпо: она въ этомъ подобна искусству, которое также не разсуждаетъ... Что кормчій на кораблъ, законъ въ гражданскомъ обществъ, военачальникъ въ войскъ, то Богъ въ міръ. Самъ будучи недвижимъ, Онъ все движетъ и обращаетъ, куда Ему угодно" 1).

Послѣ Аристотеля защитниками ученія о конечныхъ причинахъ были стоические философы: Хризиппъ и Сенека; они особенно старались подкръпить мысль о совершенствъ міра и разръшить вопросъ: существуеть ли въ міръ зло, и для чего оно существуетъ? Болве другихъ вникалъ въ этотъ предметъ Хризиппъ: "Какъ ножны, пишетъ онъ, при меча, такъ всв вещи рождены однъ для другихъ: растенія и плоды для животныхъ, животныя для людей — напримъръ: лошадь. чтобы возить; воль, чтобы пахать; собака, чтобы стеречь. А человъкъ рожденъ для того, чтобы созерцать міръ и подражать ему... И самый міръ устроень для боговь и челов вковь; и все, что въ немъ находится, изобрътено и приготовлено для пользы людей. Онъ есть какъ бы общій домъ боговъ и людей: ибо одни только пользующеея разумомъ живутъ по праву и по закону. Какъ Аеины и Лакедемонъ построены для аеинянъ и лакедемо нянъ, и все, что есть въ сихъ городахъ, по праву принадлежить имъ: такъ и все, находящееся во всемъ міръ, принадлежить богамъ и людямъ. А люди и боги рождены для взаимнаго общенія и содружества" 2). Частныя доказательства совершенства міра и Промысла Божія, заимствованныя изъ разсмотрівнія порядка въ движеніяхъ звъздъ и цълесообразности въ устройствъ животныхъ и тъла человъческаго, также изъ разсмотрънія совершенствъ души человъческой и той пользы, какую приносять людямь существа, наполняющія небо и землю, собраль изъ сочиненій Хризиппа, Платона и Аристотеля и прекрасно изложилъ Цицеронъ во второй книгъ своей De natura deorum ). Производить такое мудрое устройство природы отъ случая

<sup>1)</sup> De rep. 1. 6. 2. De legib. 1. 4. Phileb.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Timaeus.

<sup>3)</sup> Tim.

<sup>1)</sup> Physic. II. c. 2. 8. De part. animal. l. c. 1 De mundo, c. 6.

<sup>2)</sup> Cic. De nat. deor. I. 2. c. 14. 62.

<sup>3)</sup> C. 19-66.

было бы нельпо, какъ это весьма хорошо объясниль Цицеронъ: "Могу ли не удивляться, слыша то мнвніе, будто какія-то твердыя и нераздълимыя тыла, увлекаемыя неизвъстной силою и тяжестію, стремились внизъ, и случайнымъ столкновеніемъ ихъ произведенъ этотъ благоустроенный и прекраснъйшій міръ? Если это возможно, то почему не допустить и того, что стоить только высыпать на землю безчисленное множество отлитыхъ изъ золота буквъ латинской азбуки, -- изъ нихъ составятся лѣтописи Еннія? Но не знаю, сможеть ли случай такимъ образомъ сложить хоть одинъ стихъ... Если столкновеніе атомовъ могло произвести цълый міръ, то почему же не можеть оно составить одного храма или дома, или города, — что было бы гораздо простве и легче?" 1). Но если такъ прекрасно устроенъ міръ, то откуда же въ немъ зло?—На это Хризиппъ отвъчаетъ такъ: "Богъ не хочеть зла; Его нельзя назвать и содъйствующею причиною зла, такъ какъ нельзя назвать законъ содъйствующею причиною преступленій; но Богъ хочеть того, чего необходимымъ следствіемъ бываетъ зло. Злой противъ своей воли следуеть судьбь, и порокъ нужень для того, чтобы могла быть добродътель. Зло не остается вовсе безполезнымъ для цълаго, ибо безъ зла не было-бъ и добра... Противоположное не можетъ существовать безъ противоположнаго ему, а какъ добру противоположно зло 2), то необходимо, чтобы сіи противоположности поддерживались въ бытіи взаимнымъ противоборствомъ. Какъ оказалась бы на самомъ дълъ справедливость, если бы не было неправды? Какъ могли бы существовать мужество, умъренность, правдивость и всякая другая добродьтель, если бы не было малодушія, неум'вренности, лжи и другихъ пороковъ? Если бы не было вмъстъ съ добромъ и зла, то мы не могли бы и различать одно отъ другого... " 3). Стоики сами чувствовали неудовлетворенность этого объясненія касательно нравственнаго зла и потому присовокупляли къ нему и другое. "При образованіи міра много примѣшалось и такого, что произошло отъ нужды... Художникъ не можетъ перемвнить свойства матеріи... "1). Но и это объясненіе не помогаеть ділу, потому что имъ ствсняется всемогущество высочайщаго Художника. Далье, продолжаеть Хризиппъ: "Естественно быть въ мірь противоположнымъ силамъ, которыя имфютъ только ограниченную мфру бытія и следственно несовершенны. Части міра не совершенны уже потому, что онв-только части: но что въ частности и отдъльности представляются намъ недостаточнымъ, неблагообразнымъ и погръщительнымъ, то въ связи съ цълымъ оказывается нужнымъ и приносящимъ такую пользу, безъ которой міръ не быль бы совершень. Какъ въ комедіяхъ есть такія сміныя сцены, которыя сами по себі дурны, но, въ отношеній къ цілому, возвышають его занимательность; такъ и въ мір'в можно осуждать зло, разсматриваемое въ отд'вльности, но въ отношении къ другимъ частямъ міра и оно не безполезно <sup>2</sup>). Создать людей такъ, чтобъ они подвергались бользнямъ, не было первоначальнымъ намъреніемъ природы. потому что это несообразно съ совершенствами Виновника природы и Отца всъхъ благъ. Но вмъстъ со многими, въ высшей степени полезными, вещами явились и связанныя съ ними невыгоды; и это произошло не по природъ, а по необходимой послъдственности. Напримъръ, нужно было, чтобы у человъка въ головъ совивщались вещества нъжныя, которыя по этому самому болъе подвержены поврежденіямъ: и такимъ образомъ для достиженія большей пользы допущена меньшая невыгода... <sup>3</sup>). Богъ и то, въ чемъ есть излишество, изравниваетъ. и неустроенное приводить въ порядокъ, и немирное примиряетъ, и все доброе и худое соглащаетъ въ одно, такъ что изъ этого происходить во всемь одинь, всегда пребывающій, разумный порядокъ... 4). Богъ раздъляетъ всъмъ жребіи по закону правды... Многое творить Богъ для наказанія злыхъ; а когда добродътельные терпять что-нибудь тяжкое, это бываеть не для наказанія, а по другому назначенію... (Хризиппъ) 5). О скорбяхъ, испытываемыхъ добродътельными людьми, находимъ

<sup>5)</sup> Stob. Ecl. Phys. p. 180. Plut. Stoic. rep. 44. премудрость в влагость Божія.



<sup>1)</sup> De nat. deor. c. 37.

<sup>2)</sup> Это стоики относили только къ существамъ конечнымъ.

<sup>3)</sup> Plut. De Stoic. rep. 33. 35.—Adv. Stoic. 13. 16. Gell. l. 1.

<sup>1)</sup> Plut. de Stoic. rep. 37. Senec. De prov. 5.

<sup>2)</sup> Plut, adv. Stoic. 14. De. Stoic. rep. 21. 44.

<sup>3)</sup> Gell. VI. 1. Plut. de Stoic. rep. 21, 44.

<sup>4)</sup> Cleanth. 18.

возвышенныя мысли въ книгъ Сенеки: о Промыслъ: "Добродътельнаго. — пишетъ Сенека. — Богъ не пріучаетъ къ изнъженности, но проводить чрезъ опыты, даеть ему отвердьть и приготовляеть его для Себя. Къ доброму не пристаеть ничего злого: противныя вещи не смішиваются. Не говорю, чтобы добродътельный не чувствовалъ непріятностей; но онъ побъждаеть ихъ и смотрить на противности, какъ на случай къ упражненію его силь. Безъ борьбы со врагомъ вянеть добродътель. Тогда только она видна, когда силу ея показываетъ теривніе... Матери лелвють двтей и желають, чтобь они никогда не плакали. Богъ любитъ добрыхъ, какъ отецъ, и говорить: пусть будуть они искушены трудами, бользнями и потерями, чтобы стяжать истинную криность духа... Тотъ несчастенъ, кто никогда не испытывалъ несчастія. Онъ самъ не знаеть силь своихъ: ибо для узнанія себя нужень опыть. Бъдствіе есть случай къ явленію добродътели. Посему Богъ кого любить, тъхъ вводить въ тяжкія испытанія и подвиги. Огнемъ испытывается жельзо, несчастіемъ-мужество... Жалуются: зачёмъ Богъ попускаетъ добрымъ людямъ териёть зло? Нътъ! Онъ не попускаетъ этого, Онъ удалилъ отъ нихъ всякое зло-и пороки, и преступленія, и беззаконные помыслы, и своекорыстныя нам'вренія, и слівную похоть, и протягивающую руки къ чужому добру любостяжательность: Онъ охраняетъ ихъ и защищаетъ... Кромъ сего, они претерпъваютъ скорби и для того, чтобы научать другихъ терпънію. Они рождены для того, чтобъ подавать примеръ... Нетъ копья, которое могло бы произить душу", и проч. 1).

Кромъ стоиковъ, защитниками ученія о цълесообразности въ природъ и о Промыслъ были въ Греціи: знаменитый врачъ Галенъ и неоплатоническій философъ Проклъ. Галенъ, описавъ строеніе органовъ тъла человъческаго, полезныя цъли каждаго изъ нихъ и мудрое приспособленіе къ симъ цълямъ, заключаетъ книгу свою такъ: "Пусть будетъ это объясненіе священнымъ гимномъ нашему Творцу! Въ этомъ я вижу долгъ истиннаго богопочтенія, чтобы познать и показать другимъ, какъ великъ Онъ въ Своей премудрости, силъ и благодати. Онъ вос-

хотъль, какъ можно лучше, украсить все, и никого не лишить благь -- и это есть доказательство совершеннъйшей благости. Онъ измыслиль, какъ наилучшимъ образомъ украсить все, — и это есть признакъ высочайшей премудрости. Онъ произвелъ все, что восхотълъ, —и это есть дъло непреодолимато могущества" 1). Проклъ доказывалъ, что "Провидъніе выше судьбы, что оно-причина всего добраго, объемлетъ все-и общее и частное; что зло физическое направлено къ добру, къ совершенству цълаго, и потому не есть зло; зло въ томъ, что мы дълаемъ, а не въ томъ, что съ нами случается; что скорбями многіе порочные люди приведены къ добродътели, а добродътельные обращаютъ для себя самыя бъдствія въ добро, перенося ихъ благодушно; что нравственное зло происходить не отъ Бога и не отъ матеріи, а начало его-уклоненіе души отъ Бога, утрата силы, слабость; что оно не есть сущность, или нъчто самостоятельное и безпримъсное (аотохахач, ахраточ), а только отрицание, лишение, отступленіе отъ блага самосущаго" 2).

Утомилъ я васъ своими выписками. Желаніе показать то, какъ дорожили и какъ много занимались лучшіе изъ языческихъ мыслителей уясненіемъ понятій о премудромъ и цълесообразномъ устроеніи природы и судебъ человіческихъ, увлекло меня, можетъ быть, за предълы. Но къ этому желанію присоединялось еще и другое-видъть въ исторіи ума человъческаго опыты того, какъ милосердъ Отецъ человъковъ даже къ удалившимся отъ святилища чистой истины, какъ Онъ не преставалъ свидетельствовать имъ о Себе и о путяхъ Своихъ, а съ другой стороны, какъ и въ благонам вренныхъ изслъдованіяхъ разума къ истинному неръдко примъщивалось неправильное, къ возвышенному-натянутое. Въ ученіи греческихъ философовъ о конечныхъ причинахъ вы видите и свътлыя мысли, прилежное, входящее въ подробности, благоговъйное отыскиваніе слідовъ премудрости и благости Творца, щ подлів этого нескладныя упоминанія о богахъ, о судьбъ, о необходимости противопоставленія добру зла, а иногда слишкомъ увеличенныя изображенія совершенства міра. Такія наблюденія и возвышають

<sup>1)</sup> Sen. de prov. c. 1. 2. 4-6.

<sup>1)</sup> Galen. de usu part. corp. hum. I. 3. c. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Procl. De provid. et fato. p. 477. 498. 499. Fabric. Biblioth. Eraec. Vol. VII. p. 502-506.

Подготовлено для онлайн библиотеки Киевской Духовной Академии и Семинарии

http://Lib.kdais.kiev.ua

20

духъ и вмъстъ смиряютъ. Позвольте же еще нъсколько минутъ удержать ваше вниманіе на томъ же предметъ, и бросить хотя бъглый взглядъ на исторію ученія о конечныхъ причинахъ у философовъ, родившихся въ обществъ христіанскомъ.

Основатели новаго, самостоятельнаго направленія философіи въ XVII-мъ столътіи, Баконъ и Декартъ, негодуя на господствовавшее у схоластическихъ философовъ пренебрежение къ наукамъ естественнымъ и заботясь объ успъхахъ физики, обращали особенное вниманіе на причины физическія, оставляя въ сторонъ конечныя. Баконъ называлъ ихъ неродящими, безплодными дъвами 1); Декартъ считалъ дерзкимъ проникать въ нихъ, потому что для сужденія о совершенствъ одной какой-нибудь признаваль нужнымъ полное знаніе всей вселенной 2). Впрочемъ оба они вооружились не противъ бытія въ природъ причинъ конечныхъ, а только противъ умствованій о нихъ, составляемыхъ произвольно, безъ знанія хода природы. Баконъ, при всемъ своемъ уважени къ причинамъ физическимъ, говоритъ, что философы, занимавшиеся разысканиемъ ихъ, никогда не находили довершенія своихъ изслідованій, если не обращались наконецъ къ Богу и Его провидънію 3). Ръшительные дъйствовали Спиноза 4), Бэль 5), деисты 6) и матеріалисты 7): они отвергали всякую цълесообразность и совершенство и въ природъ и въ исторіи, и видъли во всемъ или мрачную необходимость, или игру слѣпого случая.

Но въ то же время видимъ множество и защитниковъ древняго ученія о премудромъ и цѣлесообразномъ устройствѣ міра физическаго и нравственнаго, и между ними встрѣчаемъ такихъ философовъ, богослововъ, естествоиспытателей, математиковъ, физиковъ и врачей, которые и силою ума, и основательностію разсудка, и обширностію познаній въ наукахъ естественныхъ, много превосходили своихъ противниковъ. Одни изъ нихъ доказывали мудрое устройство природы и провидѣніе Божіе въ

управленіи міромъ преимущественно метафизически, пользуясь впрочемъ и опытомъ, другіе—эмпирически, основываясь на наблюденіяхъ надъ природою.

21

Метафизически защищали учение о конечныхъ причинахъ: Лейбницъ, который полнве, чвмъ другіе, опровергаль Бэля и, объясняя значеніе и происхожденіе зла, оправдываль в'тру въ благость Божію—въ своей Теодицев 1). Кромв Лейбница писали противъ Бэля — въ Англіи: Кингъ 2) и Джонъ Клеркъ 3); во Франціи—Жакело 4); въ Германіи Пфаффъ 5). Софизмы Спинозы, коими онъ силится разрушить учение о цъляхъ въ природъ, о порядкъ, совершенствъ, добръ и злъ, красотъ и безобразіи, подробно разобрали и опровергли: Пуаретъ въ своихъ Размышленіяхъ о Богъ, о душь и о зль 6), Виттихъ 7), Вольфъ 8) и Якоби 9). Нельпость возраженій пеистовъ и матеріалистовъ противъ ученія о Провид'вніи основательно показывали: Галлеръ въ письмахъ о важнъйшихъ истинахъ Откровенія (1773—1777 г), кардиналъ Полиньякъ въ своемъ Анти-Лукреціи, Бержье 10), Голландъ 11), Мангольдъ 12) и друг. Не мало явилось и въ наше время достойныхъ вниманія метафизическихъ апологій ученія о конечныхъ причинахъ и о благости Творца. Онъ изложены въ философскихъ сочиненіяхъ Бержье-Историческое и догматическое разсуждение объ истинной религии 13), Концена-Естественное Богословіе <sup>14</sup>), де-Местра — Петербургскіе Вечера <sup>15</sup>), Фел-

<sup>1)</sup> De augm. scient. III. c. 5.

<sup>2)</sup> Medit. IV.

<sup>3)</sup> Augm. sc. III. 4.

<sup>4)</sup> Eth. p. 1 app.

<sup>5)</sup> Dict. hist. et crit. Manichéens

<sup>6)</sup> Voltaire et plur. alii.

<sup>7)</sup> Système de la nature et al.

<sup>1)</sup> Essay de Theodicée sur la bonté de Dieu, et c. 1710.

<sup>2)</sup> De orig. mali. 1710.

<sup>3)</sup> An inquiry into the cause of evil. 1720.

<sup>4)</sup> Conformité de la foi avec la raison 1705. Defens provid. cont. Manichaeos.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dissert. anti-Baelienæ tres. 1719.

<sup>6)</sup> Cogg. rational. de Deo. an. et malo. 1685, pag. 421-428.

<sup>7)</sup> Anti-Spinoza. 1690.

<sup>8)</sup> Comment. de different. nexus rerum sapientis et fatalis necessitatis. 1723.

<sup>9)</sup> Ueb. d. Lehre d. Spinoza.—Von. d. göttl. Dingen.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Exam. du matérialisme, 1771.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Reflex. philos. sur le syst. de la nature. 1772.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Widerleg. d. Materialismus, 1803.

<sup>13)</sup> Traité hist. et dogm. de la vraie relig. I. ch. IV. art. 9.

<sup>14)</sup> Theol. naturalis, n 15-23.

<sup>15)</sup> Soirées de S. Pétersbourg. 1821.

лера—Философскій Катихизись <sup>1</sup>), Дедуи—Теорія конечныхъ причинъ во вселенной <sup>2</sup>), Форишона— Разборъ вопросовъ, относящихся къ наукамъ <sup>3</sup>), Клодіуса—о Богѣ въ природѣ, въ исторіи и въ сознаніи <sup>4</sup>), и друг.

Еще болве усматриваемъ, въ исторіи трехъ посліднихъ стольтій, такихъ писателей, которые объясняли и доказывали учение о конечныхъ причинахъ эмпирически, изъ разсматриванія міра физическаго и нравственнаго. Множество новыхъ открытій въ естествознаніи, сдъланныхъ при помощи наблюденій путешественниковъ, при посредствъ телескоповъ и микроскоповъ и при руководствъ математики, подало благомыслящимъ естествоиспытателямъ новыя средства и побужденія къ благоговъйному разсматриванію цълесообразности въ природъ. Замъчательно, что славнъйшіе истолкаватели законовъ природы-Кеплеръ и Ньютонъ, геніи первой величины, были проникнуты чувствомъ благоговънія къ Строителю вселенной и полагали высочайщую радость свою въ православіи Его премудрости. Это чувство Кеплеръ изливаетъ въ пламенной и смиренной молитвъ, которою онъ заключаетъ одно изъ своихъ астрономическихъ твореній. Это же чувство выражаеть и Ньютонъ (который всякій разъ, какъ произносиль имя Божіе, вставаль и снималъ съ головы шляпу) въ следующихъ словахъ, -- которыми увънчиваетъ онъ превосходное свое сочинение: о математическихъ началахъ естествознанія: "Всъ правильныя движенія (въ солнечной системъ) происходять не отъ причинъ механическихъ. Этоть прекраснъйшій союзь солнца, планеть и кометь могь произойти только отъ назначенія и власти Существа разумнаго и всемогущаго... Всвиъ этимъ управляетъ — не дуща міра, а Господь всяческихъ, Вседержитель в в ный, безконечный, всесовершенный, всевъдущій, всемогущій, вездъсущій... Мы знаемъ Его только по Его свойствамъ, только по премудрому и всеблагому устройству всъхъ вещей и по причинамъ конечнымъ. и чтимъ, зная Его владычество: ибо безъ владычества, безъ

1) Catéchisme philosophique.

Промысла и безъ причинъ конечныхъ Богъ былъ бы не болѣе, какъ судьба или природа" <sup>1</sup>).

Въ томъ же духъ благоговънія къ Творцу разсматривали и объяснили мудрое устройство вселенной естествоиспытатели англійскіе: Бойль, ученикъ Ньютона, прославившійся своими опытами надъ безвоздушнымъ пространствомъ и написавшій "Изслъдованіе о конечныхъ причинахъ естественныхъ вещей": знаменитый врачь Гарвей, открывшій кругообращеніе крови и признавшійся, что "поводомъ къ сему открытію было для него отысканіе конечныхъ причень, - именно та мысль, что природа, върно, не безъ цъли снабдила наши кровевозвратныя жилы множествомъ заслоночекъ, которыя удобно открываются, чтобы допускать кровь къ серцу, и закрываются, чтобы не пускать ее назадъ 2) (изъ этого примъра, такъ же какъ и изъ многихъ подобныхъ, видно, что Баконъ напрасно называлъ изслъдованія причинъ конечныхъ безплодными); Дергамъ, доказывавшій премудрость Создателя изъ целесообразнаго устройства органовъ человъческаго тъла, изъ разсматриванія приготовленныхъ природою средствъ къ питанію, размноженію и удобствамъ жизни животныхъ, изъ порядка и гармоніи въ движеніи тѣлъ небесныхъ з); Рей, написавшій книгу: Премудрость Божія въ ділахъ творенія 4); Пали, выбравшій изъ сочиненій прежнихъ физикотеологовъ болъе сотни убъдительнъйшихъ наблюденій надъ организацією челов'вческаго тіла, надъ организмами, образомъ жизни и инстинктами животныхъ, надъ строеніемъ растеній и надъ стихіями, и изложившій все это коротко, ясно и доказательно въ своемъ естественномъ Богословіи 5); Брумъ, подкръпляющій логически относящіяся къ естественному богословію размышленія прежнихъ физикотеологовъ; наконецъ, современные намъ исполнители завъщанія Герцога Бриджватера, который, умирая, назначиль богатую сумму въ награду за лучшія сочиненія "о могуществь, мудрости и благости Бога", именно: Вевель, издавшів Астрономію и Физику въ отношеніи

<sup>2)</sup> Desdouits l'homme de la création. 1840.

<sup>3)</sup> Examen des questions scientifiques.

<sup>4)</sup> Von Gott in d. Nat. in d. Menschengeschichte u. im Bewusstsein. 1818.

<sup>1)</sup> Philosophiæ nat. princ. mathematica. Schol.

<sup>2)</sup> Boyl. Disquisition about the Final Causes of Natural Things.

<sup>3)</sup> Physicotheologie. 1714. Astrotheologie 1715.

<sup>4)</sup> Wisdom of God in the works of creation. 1714.

<sup>5)</sup> Paley, Natural Theology.

къ естественному Богословію (1833); Киддъ, писавшій о приспособленіи внъшней природы къ физическому состоянію человъка и къ упражненію умственныхъ его способностей (1833): Чарльсъ Белль, представившій сочиненіе: "Рука, ея механизмъ и способности" (1833); Чамерсъ-о могуществъ, мудрости и благости Божіей, въ приспособленіи внішей природы къ нравственному и умственному состоянію человъка (1833); Боклендъ. предложившій въ своей Геологіи 1) новыя доказательства единства и премурдрости Творца изъ подробнаго разсмотренія древнихъ животныхъ, растеній и минераловъ, открываемыхъ въ нъдрахъ земли; Роджетъ, Кирби и Проутъ. Во Франціи разсуждали о премудромъ устройствъ міра: Боссюэтъ, въ своемъ сочинении о познании Бога и самого себя; Фенелонъ, въ трактатъ о бытіи Божіемъ; славный естествоиспытатель Боннетъ, въ своихъ книгахъ: о назначении листьевъ (1754) и: созерцаніе натуры (1764); Реомюръ, въ наблюденіяхъ надъ насъкомыми; Мопертюи, въ Опытъ Космологіи, гдъ онъ излагаетъ одинъ изъглавныхъ законовъ природы - законъ бережлиливости; Сен-Пьеръ, въ своемъ красноръчивомъ Изученіи Натуры; Бленвилль, въ Словаръ естественныхъ наукъ; Эме-Мартень, въ своихъ дополненіяхъ къ трактату Фенелонову <sup>2</sup>); Пришаръ, въ Естественной исторіи человъка; Ватеркейнъ въ книгъ: Знаніе и Въра, или о теоріяхъ геологическихъ и космологическихъ. Въ Голландіи: Ньювентитъ объяснилъ цѣлесообразное физіологическое устройство человъческаго тъла; Сваммердамъ написалъ Библію Натуры (1738). Въ Германіи: Іоаннъ Арндтъ, по руководству св. Писанія и по древнимъ понятіямь о мірь, назидательно изобразиль въ своей Книгь Натуры (1608 г.) шесть дней творенія; Христіанъ Вольфъ написаль "Разумныя размышленія о ціляхь вещей естественныхь (1723); Лессеръ показываль премудрость Божію въ устроеніи насъкомыхъ, раковинъ, солнца и камней в); Альвардъ-въ

пъйствіяхъ грома 1); Роръ-въ растеніяхъ 2); Реймаръ изцалъ Размышленія о важнъйшихъ истинахъ естественной религін (1754) и объ искуственныхъ инстинктахъ животныхъ (1762); Ламбертъ, въ своихъ Космологическихъ Письмахъ, объяснялъ устройство мірозданія. Въ наше время одинъ изъ первыхъ знатоковъ анатоміи въ Европъ, Христіанъ Лодеръ, почти кажичю свою лекцію въ московскомъ университет заключаль благогов в высочайшему Художнику, премудро устроившему составъ человъческій, и въ аудиторіи анатомической велёлъ крупными литерами начертить: "Руцё Твои сотвористъ мя и создастъ мя". – Нъкоторые изъ нъмецкихъ писателей свои обозрѣнія порядка и цѣлесообразности въ прироль хорошо составляли изъ наблюденій, разсвянныхъ въ различныхъ сочиненіяхъ; такъ составлены: Размышленія Штурма о пълахъ Божінхъ (1785); Зандера, Природа-зеркало благости и премудрости Творца; Вюнша, Космологическія Бесёды; Паленбурга, Богъ въ натуръ. Лучшій изъ такихъ сборниковъ есть книга Якоба, ученика Кантова: Всеообщая Религія (1801). Самъ Кантъ, при всей строгости и напряженности мышленія, любилъ заниматься разсматриваніемъ цълесообразности, особенно въ организмахъ, гдъ каждый членъ есть вмъстъ и средство и цъль для другихъ. "Два предмета, говоритъ онъ, исполняютъ душу всегда новымъ чувствомъ удивленія и благогов внія, которое тъмъ болье увеличивается, чъмъ чаще и прилежнъе размышляють о нихъ: звъздное небо надо мною и нравственный законъ во мнъ ". Еще одно слово — о Клодіусь, который въ своихъ размышленіяхъ о совершенствъ міра болье приближается къ богооткровенной истинъ, чъмъ прежніе физикотеологи; онъ, въ своей книгъ: Богъ въ природъ, живо изображаетъ то, какъ въ міръ физическомъ мъра, сила, порядокъ и свътъ служатъ отраженіемъ совершенствъ Божіихъ; но вмѣстѣ съ симъ, по праву, упрекаеть тёхъ изъ оптимистовъ, которые забывають о горькихъ слъдствіяхъ нравственнаго поврежденія человъчества и, слишкомъ возвышая цёну естественной религіи, тымь самымъ ослабляють чувство нужды въ религіи откровенной.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) La Geologie et la Mineralogie dans leurs rapports avec la theol. naturelle. Par Buckland, 1838.

<sup>2)</sup> Harmonies de la Nature, etc. 1811.

<sup>3)</sup> Insecto-theologie, Testaceo-theologie. 1744. Helio-theol. 1753. Litho-teologie. 1757.

<sup>1)</sup> Bronto-theol. 1745.

<sup>2)</sup> Phyto-theol. 1749.

Вотъ сколько свидътелей древней истины представляетъ намъ исторія древнихъ и новыхъ временъ! И какихъ свидътелей! Конечно, Платонъ, Аристотель, Лейбницъ, Ньютонъ и имъ подобные не ниже Епикура, Лукреція, Спинозы, Бэля, Вольтера п Гольдбаха. Какъ же послѣ этого повѣрить на слово какомунибудь Литтре, будто ученіе о конечныхъ причинахъ окончательно разрушено, особенно когда еще живы многіе, богатые знаніями защитники сего ученія?... Но не одно большинство голосовъ ручается за его истину: оно имѣетъ твердыя опоры и въ неложномъ словѣ Божіемъ, и въ началахъ разума, и въ свидѣтельствахъ опыта.—Позвольте разсмотрѣть ихъ вмѣстѣ съ вами въ слѣдующихъ за симъ письмахъ.



#### письмо первое.

#### I. Книга Божія.

«Небо, земля и море», говорить св. Григорій Богословъ, «словомъ — весь сей міръ есть великая и преславная книга Божія» 1). Въ этой книгь человькъ находить и умудрение своего ума, и утышение своего сердца, и укрыпленіе своей воли во всыхъ многоразличныхъ судьбахъ и переворотахъ жизни. Если творческій умъ «хощеть, да не будуть праздна (безцъльны) дъла премудрости Его» (Прем. XIV, 5), но всъмъ лъламъ Своимъ предначертываетъ цъли мудрыя и благія; то и для ума человъческаго нътъ ничего естественнъе и сроднъе, какъ благоговъйное наблюденіе и изученіе сихъ мудрыхъ и благихъ целей Міроздателя. Богъ, невидимый и непостижимый, открываеть Себя человъку въ дълахъ Своихъ: въ устройствъ міра естественнаго, въ судьбахъ міра нравственнаго; но человъкъ тогда понимаеть сіе откровеніе, когда видить не внѣшнюю только сторону дълъ Божіихъ, но проникаетъ въ ихъ внутренній смыслъ и значеніе, въ намфренія и цели Действующаго. Для сего и данъ человеку разумъ. «Положилъ есть око Свое на сердцахъ ихъ (людей)», говоритъ сынъ Сираховъ, «показати имъ величество дълъ Своихъ: да имя святыни Его восхвалять, и да поведають величества дель Его... И судьбы Своя показа имъ: величество славы видъща очеса ихъ, и славу гласа ихъ слыша ухо ихъ» (XVII, 7. 8. 10. 11). Разумному духу естественно—дъйствованіе сознательное и цілесообразное; также точно, его существенная потребность — понимание и уразумъние цълей во всемъ, что онъ наблюдаетъ и созерцаеть. Посему-то Пророкъ обличаеть невнимательность къ пъдамъ Божінмъ, какъ разслабленіе и огрубініе духа, погруженнаго въ чувственность. Нечестія іудеевь уже подвигнули на нихъ праведный гибвъ Божій: а между темъ, они, по словамъ Исаін, «съ гусльми и певницами, и тимпаны, и свиръльми вино піють, на дъла же Господня не взирають, и

<sup>1)</sup> Творен. Св. Отп. 1, 231.

дълъ руку Его не помышляють» (Исаін V, 12). Другой Пророкъ предсказываетъ нечестивому дому Израилеву грядущее наказание за нечестие: но предсказанное наказаніе медлить, не приходить. Вмісто того, чтобы уразумъть благую цъль такой медлительности Вожіе долготерпъніе, ожидающее покаянія, — и, подобно ниневитянамъ, отвратить наказаніе постомъ и сокрушениемъ, нечестивцы, невнимательные къ совътамъ Вожимъ и огрубъвше во гръхахъ, дерзаютъ глумиться надъ Богомъ Пророковъ, медлящимъ исполнять предсказанное. «Долги дни», говорять они, «погибе всякое видение» (не сбудется пророчество). Сте перзкое глумленте. наконецъ, истощаетъ Божественное долготерпъніе, и предсказанное наказаніе приходить быстро и неожиданно (Іезек. XII, 21—28). Въ такихъ же чертахъ изображаеть Давидъ горделивую самомечтательность нечестивца, который, прилагая грехи ко грехамъ, издевается надъ страхомъ Божественнаго правосудія, глумится надъ в'врою въ Бога и Его Промыслъ. «Нечестивый хвалится похотію души своей. Нъть Бога въ мысляхъ его. Чужды для него суды Божіи. Нечестивый, въ дерзости своей. пренебрегаетъ Господа. Говорить въ сердцъ своемъ: не поколеблюсь, въ родъ и родъ не приключится зла. Говоритъ въ сердив своемъ: забылъ Богъ, закрылъ лице Свое, не увидитъ никогда. Онъ не смотритъ, «не взыщеть» (Пс. IX, 24-27. 32. 34). Такое безумное самоообольшеніе нечестивыхъ сильно обличаетъ пророкъ: «Видълъ я нечестиваго, грознаго, расширявшагося, какъ укоренившееся вътвистое дерево; не онъ исчезъ, и вотъ итть его; ищу его, и не нахожу» (Пс. XXXVI, 35, 36). «Не коснить Господь обътованія», пишеть св. Ан. Петръ, «якоже нъцыи коснъніе мнять: но долготершить на нась, не хотя, да кто погибнеть, но да вси въ поканніе пріидуть. Пріидеть же день Господень, яко тать въ нощи» (2 Петр. III, 9. 10). Невнимательность къ долготеривнію Божію Апостолъ обличаетъ и въ душт каждаго грешника, который спокойно коснъетъ во гръхахъ, нисколько не помышляя, что стрълы гнъва Божія уже давно готовы пасть на его голову и что Вогъ медлить наказаніемъ, ожидая его раскаянія. «Или о богатствъ благости Его и кротости, и долготерпізній нерадиши, не віздый, яко благость Божія на покаяніе тя ведеть? По жестокости же твоей и непокаянному сердпу, собираеши себъ гитвъ въ день гитва» (Римл. II, 4, 5). Весь языческій міръ полвергается апостольскому обличенію за невнимательность къ дъламъ Божіимъ. Язычникамъ открыто было все, что можно знать о Богв путемъ естественнаго въдънія. «Невидимая бо Его», говорить Апостоль, «оть созданія міра творенми помышляема видима суть, и присносущая сила Его и Божество». Посему, заключаеть Апостоль, язычники, погрязшіе въ мерзостяхъ идолопоклонства, безотвътны передъ Богомъ (Римл. I. 20—23). Они недостойны прощенія, по выраженію Мудраго, потому что увлеклись

одною видимостію; остановили мысль, ищущую Бога, только на красоть и совершенствъ видимаго и не возвели ее къ благоговъйному и благодарному созерцанію невидимаго Виновника видимой красоты. А умъ, чистый и неомраченный, отъ видимаго естественно восходитъ къ Невидимому. «Отъ величества бо красоты созданій сравнительно Рододълатель ихъ иознавается» (Прем. XIII, 5. 8).

Нечестивые и немудрые или увлекаются видимостію и не восходять умомъ къ Невидимому Міроправителю, или косньють въ чувственности и въ невнимательности къ дъламъ Вожіимъ: напротивъ, люди благочестивые и мудрые любять вникать во всь дъла Божіи, размышлять о великихъ дъяніяхъ Господа (Пс. LXXVI, 13). И самъ Вогъ, какъ учить сынъ Сираховъ, побуждалъ рабовъ Своихъ прославлять чудныя дъла, которыя сотворилъ Онъ, Всемогущій, преукрашая міръ Своею славою (XLII, 17). Богъ, говоритъ Соломонъ, «премудрости предводитель есть и премудрыхъ исправитель. Сей даде мнъ о сущихъ познаніе неложное, познати составленіе міра и дъйствіе стихій, начало и конецъ, и средину временъ, возвратовъ премъны и измъненія временъ, лътъ круги и звъздъ расположенія, естество животныхъ и гнъвъ звърей, вътровъ усиліе и помышленія человъковъ, разнство лътораслемъ и силы кореній. И елика суть скрыта и явна, познахъ: всъхъ бо художница научи мя премудрость» (Прем. VII. 15. 17—21).

Не напрасно же Богъ возбуждаетъ мудрыхъ къ соцерцанію діль Своихъ. Созерцая дъла Божія, человъкъ входить въ глубочайшее познаніе и себя и Бога. «Природа», пишеть Григорій Богословъ, «какъ на общемъ пиршествъ, предложила тебъ все, --и что нужно для тебя, и что служить къ твоему удовольствію, чтобы ты, сверхъ прочаго, изъ самыхъ благодьяній позналь Бога, и изъ своихъ потребностей пріобрыль больше свъдъній о самомъ себъ» 1). Внимая внушенію, возбуждающему мудрыхъ къ созерпанію дъль Вожінхъ, Давидъ съ любовію и радостію воспъваетъ чудныя дъла Божіи въ мір'в естественномъ и нравственномъ. «Хорошославить Господа и пъть имени Твоему, Всевышній. Ибо Ты возвеселиль меня, Господи, твореніемъ Твоимъ; ділами рукъ Твоихъ я восхищаюсь. Коль велики дъла Твои, Господи! Весьма глубоки помышленія Твои. Человъкъ несмысленный не знастъ, и невъжда не разумъеть сего» (Псал. XCI, 2. 5. 7). «Славлю Тебя, Господи, отъ всего сердца въ совъть праведныхъ и въ собраніи. Велики дела Господни, вожделенны для всъхъ, любящихъ оныя» (СХ, 1. 2). Пророкъ, самъ ревностный и пламенный проповъдникъ великихъ дълъ Божіихъ, внушаеть и другимъ не утанвать, но велегласно возвъщать славу и величіе дъль Божінхъ

<sup>1)</sup> Твор Св. Отц. 111, 43.

(СІV, 1. 2. 5. СVІ, 31. 32) и самъ предсказываеть то, чте другіе видъли, испытали и наблюдали въ великомъ царствѣ Божіемъ. Такъ съ воодушевленіемъ онъ передаетъ намъ разсказы мореходцевъ: «Ходящіе по морю на корабляхъ, производящіе дѣла на водахъ многихъ, они видѣли дѣла Господни и чудеса Его во глубинѣ. Скажетъ, и возстаетъ вѣтръ бурный, и подъемлетъ на немъ волны; восходять до небесъ, насходятъ до безднъ: душа ихъ истаяваетъ въ бѣдствіи; кружатся, шатаются, какъ пьяный; вся мудрость ихъ исчезаетъ: но воззвали ко Господу въ скорби своей—и Онъ вывелъ ихъ изъ бѣдствія ихъ. Онъ превращаетъ бурю въ тишину, и умолкаютъ волны ихъ. Веселятся, когда онѣ утихнутъ, и Онъ приводить ихъ въ желаемую ими пристань. Да славятъ Господа за милость Его и за чудеса Его для сыновъ человѣческихъ! Да превозносятъ Его въ собраніи народномъ, и да хвалять Его въ соборѣ старѣйшинъ» (СVI, 23—32)!

Во всехъ трудныхъ и тяжкихъ состояніяхъ нравственной жизни дюли, водимые Духомъ Божіимъ, искали себъ умудренія и укръпленія въ созерпаніи чудныхъ дёль Божінхъ. Впадаеть ли умъ въ мрачную глубину сомнъній, истаяваеть ли сердце въ скорбяхъ и страданіяхъ, изнемогаеть ли воля въ борьбъ съ врагами добра, — въ дълахъ Божінхъ, въ дълахъ безконечной любви и мудрости-и обильный свътъ блуждающему. и одобреніе и укръпленіе изнемогающему. Богопросвъщенный Давидъ испыталь на себь тяжкое состояніе сомньній, кахь самь о себь свидьтельствуетъ: «Благъ Богъ къ Израилю, къ чистымъ сердцемъ. А яедва не уклонились ноги мои, едва не поскользнулись стопы мои: ибо я вознеголовалъ на безумныхъ, видя благоденствіе нечестивыхъ. Ибо нетъ имъ огорченій до самой смерти, и тіло ихъ тучно. Въ трудахъ человівческихъ нътъ ихъ, и съ прочими людьми не страждутъ они» (Пс. LXXII 1-5). Сомивніе сіе разд'вляли многіе изъ народа. «Какъ же знаеть Богъ, говорили люди, и есть ли въдъніе во Всевышнемъ? А воть, сіи нечестивые счастливцы міра умножають богатство. Такъ не напрасно ли я очищаю сердце мое и омываю невинностію руки мои» (11—13)? Святая душа мудраго естественно не могла сочувствовать такимъ сомивніямъ. «Итакъ, началъ я размышлять, говорилъ онъ, чтобы узнать сіе: но сіе трудно было въ глазахъ моихъ, пока, наконецъ, вошелъ я во святилища Божін и узналь конець ихъ» (15-17). Мудрый входить умомъ во святилища Божіи, проникаетъ во святыя цели и намеренія Промыслителя, по которымъ Онъ попускаетъ временное благоденствіе нечестивыхъ, и понимаетъ всю ничтожность благополучія нечестивыхъ предъ свътлою и блаженною судьбою даже и элостраждущей добродътели. Созерцаніе сихъ цівней успоконваеть его душу и разсвиваеть мракъ его сомніній. Онъ видить, что нечестивый поставлень на скользкомы місті,

что его благоденствіе-пустой призракъ сновидінія, исчезающій съ пробужденіемъ, что добродітель, напротивъ, и въ злостраданіи опирается на кръпкую руку Божію, которая ведеть ее по своему произволенію и возводить къ въчному, блаженному единению съ Богомъ (18-28). «Если бы Судія», замічаеть бл. Өеодорить, «въ настоящей жизни всі блага отдалъ однимъ только праведнымъ, то дёлатели зла нашли бы тутъ сильный предлогь къ извинению себя. Они стали бы говорить то же. что сказалъ учитель ихъ Богу обь Іовъ: «Даромъ ли Іовъ чтить Бога? Не Ты ли оградиль домъ его, его имъніе кругомъ, благословиль дъла рукъ его и стада его распростеръ по землъ? Но простри руку Твою п коснись имънія его, не отречется ли онъ Тебя предъ лицемъ Твоимъ» (Іов. І, 9—16) 1)? Такимъ образомъ благосостояніе нечестивыхъ, съ одной стороны, снимаеть подозрвние съ добродвтели, которая въ злострадании являеть свою внутреннюю силу и величіе, а съ другой-лишаеть нечестиваго всякаго оправданія предъ Богомъ, Который самыми благод'яніями призываеть его на путь добродътели. Вразумленный созерцаниемъ мудрыхъ ивлей, по которымъ Богъ попускаетъ благоденствовать нечестивцамъ п руководить добродьтель путями злостраданій къ славь и блаженству, праведникъ раскаявается въ своемъ сомнънии и, какъ очищенный и укръпленный внутреннимъ испытаніемъ, всею силою сердца устремляется къ Богу. «Когда кипъло сердце мое и терзалась внутренность моя (въ сомнъніяхъ): тогда я быль невъжда и не разумълъ; какъ скотъ былъ я предъ Тобою... Кто мив на небъ? И съ Тобою ничего не хочу на земль. Томится по Тебь плоть моя и сердце мое» (Пс. LXXII, 21. 22, 25, 26).

Насталь для Сіона день гніва Божія. Народь отведень въ плінь. Іерусалимь превращень въ пустыню. Горькими слезами оплакиваеть Іеремія его паденіе и позоръ. Самъ Пророкъ, провозвістникь совершившагося суда Божія надъ Іерусалимомъ, столько испыталь страданій п оскорбленій и отъ соотечественниковъ и отъ враговъ, что забыль, что такое радость и счастіе. Душа его насыщена скорбію (Плачъ Іер. ІІІ, 15. 17), глаза болять отъ слезъ (51), скорбный и возмущеный духъ не находить себі утішенія и покоя (49). Изъ этой-то глубины скорби свтующій Пророкъ возводить взоръ на діла Божін и всюду видить, что каждое утро обновляется милость Божія къ тварямъ, что Богь вірень и неизмінень въ Своихъ каждодневныхъ благодіяніяхъ, изливаемыхъ на существа земныя (23). Обращая мысль къ міру нравственному, Пророкъ приноминаетъ себів, что Іегова всегда благъ къ уповающему на Него, что Онъ всегда милостивъ къ душів, которая ищеть Его (25), или, какъ

<sup>1)</sup> De Provid. Orat. VI p. 389.

говорить Апостоль, «ввыскающимъ Его мадовоздаятель бываеть» (Евр. XI, 6). Такое созерцаніе милости и любви въ дёлахъ Божіихъ умираеть скорбную душу Пророка, и скорбь ся растворяеть утёшительною мыслію, что Богь не навсегда поражаеть людей, и если поражаеть, то Онъ же и опять помилуеть по великой милости Своей, что Богь не оть сердца, неохотно преогорчеваеть сыновъ человъческихъ (31—36). Изъ созерцанія дёлъ Божіихъ Пророкъ выносить, наконецъ, радостную увёренность, что, когда грёхи истощають Божіе долготерпёніе, Господь хотя посылаеть наказаніе на грёшниковъ, чтобы пробудить души усыпленныя, смягчить сердца огрубёлыя и ожесточенныя, но никогда не затворяеть Своего милосердія, всегда готовъ принять покаяніе грёшника и помиловать кающагося. Самъ утёшенный въ своей скорби созерцаніемъ путей Божіихъ, Пророкъ уб'єждаеть скорбящихъ и страждущихъ—безропотно, съ безмольною преданностію Промыслу, ожидать помощи отъ Бога (26).

Видите теперь, что Писаніе и внушеніями и примърами ясно покавываеть намъ, какъ спасительно наблюдение путей Божихъ въ природъ и мір'є нравственномъ и какъ опасна и гибельна невнимательность къ совътамъ Божінмъ. Но ограниченный разумъ не всегда можетъ проникнуть къ цели намеренія Промысла и, останавливаясь только на видимости, или внешности, педъ Божінхъ, остественно заблуждается и обманывается. Елинственно върная и надежная опора для него-слово Божіе, какъ Откровеніе, сообщенное «Духомъ Божінмъ», Который «вся испытуеть, и глубины Божія» (1 Кор. ІІ, 10). Правда, и въ самомъ Писаніи открыты не всв совъты Божіи о міръ и человъкъ: полнъйшее прозръніе въ сіи совъты будеть доступно человъку только въ жизни будущей (1 Кор. XIII, 9. 10). Въ настоящей жизни открыто столько, сколько можетъ человъкъ вместить (Іоан. XVI, 12) и сколько нужно для целей земной жизни, въ которой «вёрою ходимъ, а не виденіемъ» (2 Кор. V, 7). Но такая довременная сокровенность премудрости Божіей въ высочайшихъ тайнахт своего промышленія не препятствуеть — благоговейно изучать советы ея, уже открытые боговдохновеннымъ созерцателямъ. И въ томъ, что открыто, какъ испов'ядуеть Апостоль, «глубина богатства и премудрости, и разума Божія» (Римл. XI, 33).

#### Въчная мысль Божія о міръ.

«Живый во въки созда вся обще» (Сир. XVIII, 1). Къ Въчному, конечно, не во времени пришла мысль о твореніи. Иначе, она произвела бы измъненіе въ Неизмъняемомъ, приращеніе во Всесовершенномъ. Всесовершенный не возрастаеть и не умаляется, не усовершается и не оску-

дъваетъ. Въчный и Всевъдущій отъ въчности видитъ все, что есть, было и будеть. Таковы и понятія разума о Богь. И въ Священномъ Писаній есть ясныя указанія, что Творець отъ вічности содержить въ умів Своемъ мысль о мірѣ въ полномъ ея раскрытін, такъ что все бытіе міра во времени есть продолжающееся осуществление въчной и неизмънной мысли Божіей. Прежде созданія міра Богь отъ въчности созерцаль въ умъ Своемъ всь Свои будущія созданія. Отъ вычности въ умы Божіемъ существуетъ образъ, или очертаніе, міра физическаго въ целомъ его составь, въ сокровенныйшихъ свойствахъ, во всыхъ даже малыйшихъ частяхъ, — очертание и міра нравственнаго во всъхъ его отдаленнъйшихъ судьбахъ, во всъхъ его свободныхъ дъйствіяхъ и ихъ следствіяхъ, во всемъ его нескончаемомъ бытіи. Такъ въ книгь Пророка Даніила находимъ следующее свидетельство о предведении Божіемъ: «Боже вечный, и сокровенных въдателю, свъдый вся прежде бытія ихъ» (Дан. XIII, 42). «Прежде неже создана быша», пишеть сынъ Сираховъ, «вся увъдена Ему» (XXIII, 29). Апостолъ Іаковъ, говоря, что спасеніе язычниковъ предсказано и Пророками, прибавляетъ: отъ въчности извъстны Богу всв дела Его (Деян. XV, 18). Апостоль Павель свидетельствуеть, что усыновление насъ Богу Інсусомъ Христомъ предопредълено Богомъ прежде сложенія міра (Еф. І. 4. 5); что въ Інсусь Христь исполнилось прелвъчное опредъление премудрости Божией (III, 10. 11) и что домостроительство спасенія есть тайна, сокрывшаяся отъ въчности въ Богь (III, 9).

Согласно съ Откровеніемъ и Отцы церкви учать о вѣчной мысли Вожіей о міръ. Св. Григорій Богословъ такъ разсуждаеть: «Помыслиль многохудожный родитель всяческихь-Вожій умъ, произошла матерія, облеченная въ формы; потому что Онъ не походитъ на живописца, въ которомъ видимый предъ очами образъ возбудилъ нѣчто подобное сему образу, чего не могъ бы начертать одинъ умъ. Поелику Богу нельзя приписать недъятельности и несовершенства: то чъмъ занята была Божія мысль прежде, нежели Всевышній создаль вселенную и украсиль формами? Она соверцала вождельную свытлость своея доброты... Мірородный умъ разсматриваль также въ великихъ своихъ умопредставленіяхъ имъ же составленный образъ міра, который произведенъ впоследствіи, но для Бога и тогда быль настоящимь. У Бога все предъ очами, и что будеть, и что есть теперь. Для меня такой раздёль положень временемь, что одновнереди, другое -- позади; а для Бога все сливается въ одно, и все держится въ мышцахъ великаго Божества. Все породилъ въ себъ Умъ, а рождение во-вить совершилось впоследствии благовременно, когда открылс великое Божіе Слово» 1). У Іоанна Дамаскина читаемъ въ третьемъ словъ

<sup>1)</sup> Твор. Св. Отц. Гр. Богосл. Слово о мір'в IV, 226—229.

Подготовлено для онлайн библиотеки Киевской Духовной Академии и Семинарии

о св. иконахъ: «Отъ въка существують въ Богъ понятія о тъхъ вещахъ, которыя имъють принять бытіе отъ Него, т. е. предвъчный Его совъть, который—всегда одинаковъ. Ибо Богъ—непремъненъ, и совътъ Его—безначаленъ, и то, что Онъ отъ въчности въ немъ положилъ, исполняется въ предопредъленное отъ Него время и предустановленнымъ образомъ. Посему понятія Божіи о каждой изъ тъхъ вещей, которыя отъ Него имъють принять бытіе свое, суть ихъ образы, чертежи, или, какъ называеть св. Діонисій, предопредъленія. Ибо въ совътъ Его образъ всъмъ вещамъ, которымъ предопредълено быть и которыя непремънно будутъ, начертанъ еще до бытія ихъ» 1).

#### Ш. Премудрость Творца въ устроеніи видимаго міра.

Если бы Творцемъ міра быль Ангелъ или какая-нибудь, хотя и высокая, но ограниченная сила; то въ планъ мірозданія, конечно, возможны были бы недоконченность, несовершенства, несообразность средствъ съ целями, какъ это бываетъ въ предначертаніяхъ человеческаго разума. Но въ планъ, созданномъ всесовершеннъйшимъ Умомъ, могла ли быть хоть тень несовершенства? Не могли вкрасться несовершенства и при осуществленіи Божественнаго плана. Ибо Создатель сего плана—Самъ же его и осуществиль. Мысль о мірь измыслила высочайшая премудрость. осуществило ее всемогущество. Что міръ есть достойное осуществленіе Творческихъ идей, — въ этомъ прежде всего увъряетъ насъ судъ Самого Бога о мірѣ, воззываемомъ къ бытію. Каждый день творенія получаеть одобреніе Творца. «И вид'в Богъ, яко добро» (Быт. I, 4. 8. 10. 12. 18. 21. 25). «Одобреніе красоты у Бога—не таково, какъ у насъ. **Для** Него прекрасно — то, что совершено по закону искусства и направлено къ благопотребному концу. Посему-то Предположившій явственную цъль созидаемаго одобрялъ творимое по частямъ, сообразуясь со Своими художническими законами, поколику оно служило къ достиженію конца. Когда рука лежить сама по себъ, а глазъ-особо, и каждый членъ статуи положенъ отдельно, тогда не для всякаго покажутся они прекрасными. А если все поставлено на своемъ мъсть, то красота соразмърности. часто и съ перваго взгляда, усматривается даже невъждою. Но хуложникъ и прежде сложенія знаетъ красоту каждой части и хвалить ее отдельно, возводя мысль свою къ концу. Въ такомъ же смысле изображается здёсь и Богь, какъ одобряющій каждое Свое произведеніе произведеніе порознь». Такъ Василій Великій изъясняеть произносимое Творцемъ одобрение созидаемаго міра <sup>2</sup>). И не только Самъ Художникъ, но

и умныя Силы видъли красоту міра еще до окончанія творенія. Создачіе звъзднаго неба привело въ восторгъ Ангеловъ. «Егда сотворены бынца звъзды, говорить Богъ у Іова, восхвалища Мя гласомъ веліимъ вси Ангели Мои» (ХХХУШ, 7). Когда окончено было твореніе,—Творець нашель его достойнымъ полнаго одобренія и благословенія. «И видъ Богъ вся, елика сотвори: и се добра зъло. И благослови Богъ день седьмый», какъ первый день новосозданнаго міра (Быт. І, 31. ІІ, 3). Упостасная Премудрость Божія, Которою «создана быша всяческая, яже на небеси, и яже на земли» (Кол. І, 16), говорить о Себъ въ книгъ Притчей, что Она радовала Ісгову устроеніемъ міра и Сама веселилась о созданіи земли и радовалась сотворенію человька (VIII, 27—31). Радовать въчную Премудрость, конечно, можетъ только красота й совершенство. Пророкъ, созерцая чудное устройство міра, прозръваетъ радованіе о немъ Творца его. «Буди слава Господня во въки: возвеселится Господь о дълахъ Своихъ» (Псал. СІІІ, 31).

Св. писатели единодушно выражають глубокое благоговъне къ Создателю, взирая на мудрое устроеніе міра. Мудрость, по общему понятію, есть избраніе наилучшихъ пілой и достиженіе ихъ наилучшими средствами; значить, мудрое устроение міра есть то же, что-цілесообразность. «Благослови, душе моя, Господа», поеть Давидь, восхищенный созерпанісмъ чудныхъ дълъ Божіпхъ: «Господи, Боже мой, возвеличился еси зъло. Яко возвеличишася дъла Твоя Господи: вся премудростію сотвориль еси» (Пс. СШ, 1. 24). «Господь, говорить Пророкъ, сотворивый землю въ кръиости Своей, устронвый вселенную въ премудрости Своей, и разумомъ Своимъ простре небо» (Iep. X, 12). «Богъ премудростію основа землю», пишеть Мудрый, «уготова же небеса разумомъ» (Притч. III, 19). По словамъ Самого Бога, надобно не имъть ни очей, ни сердца, чтобы не видіть чудесь премудрости въ устройствъ міра и не чувствовать благоговънія къ Создателю. Господь новельваеть Пророку указать людямь на море, которое держится въ своихъ предълахъ, и при всей ярости и волнении не смъетъ преступить ихъ. Поразительно - это обличение человъческого ослъпления: оно падаеть и на современныхъ суемудровъ, которые видять въ мірѣ только одни свойства матеріи. Пророкъ говорить отъ лица Божія: «Слышите сія, людіе буін и не имущін сердца: иже иміюще очи, не видите, и уши, и не слышите. Мене ли не убоитеся? рече Господь. Или отъ лица Моего не устыдитеся? Иже положихъ песокъ предълъ морю, заповъдь въчну, и не превзыдеть его, и возмутится, и не возможеть: и возшумять волны его, и не прейдуть того» (Іер. V, 21. 22).

Какъ въ художественномъ произведени ваяния человъкъ, понимающій искусство, видить не только красоту цълаго, но совершенство въ

Въ правосл. Исповъд. Восточ. Церкви, стр. 205.
 Твор. Св. Отц. Том. V. Ч. 1. Шестодневъ, Бес. 3.

каждой части порознь, удивительную соразмърность въ самыхъ мелкихъ подробностяхь, въ тончайшихъ линіяхъ: такъ боговдохновенные созерпатели прозрѣвають чудную пѣлесообразность, или мудрость, въ пѣломъ устройствъ міра и усматривають мудрое устройство каждой его части. художническое совершенство въ самыхъ малейшихъ частяхъ. Художникъ міра представляется въ Шисаніи подъ образомъ скудельника, который выдълываетъ изъ глины различные сосуды и каждому изъ нихъ даетъ такую мъру и форму, какая согласна съ художническою его мыслію. какой требуеть назначение и употребление сосуда. Форма каждаго сосуда единственно зависить отъ знанія и воли скудельника. Такъ вся тварь въ рукахъ Божінхъ, «якоже бреніе въ руку скудельника» (Іер. XVIII. 6). «Яко бреніе скудельника въ руц'я его, вси путіе Его по изволенію Его» (Сир. ХХХІІІ, 13). Оть художника зависить и целая форма сосуда, и всь ся особенности, и частныя укращенія (Сл. Прем. XV, 7. Исаіп XLV, 9). «Богь», говорить Василій Великій, «прежде нежели существовало что-нибудь изъ видимаго нынъ, положивъ въ умъ и подвигшись привести въ бытіе не сущее, вмъсть и помыслиль-какимъ долженъ быть міръ, и произвель матерію соответственную форме міра. Для неба отделилъ Онъ вещество приличное небу, и въ форму земли вложилъ сущность, свойственную земль и для нея потребную. Огню-же. водь, воздуху и формы даль, какія хотыль, и въ сущность ихъ привель, какъ требовало умопредставление каждой изъ творимыхъ вещей > 1). И не только великія части мірозданія, но и всі самомальйшія вещи въ міръ, получили и вещество и форму отъ руки единаго Художника. Соломонъ во всей славъ своей не одъвался такъ пышно, какъ каждая изъ полевыхъ лилій. И ея одівніе предначертано и устроено Богомъ (Мате. VI, 28-30). Земля, вода, воздухъ и огонь, эти главныя, или первыя, стихіи сложныхъ вещей, которыхъ и самое названіе, по разумѣнію Василія Великаго, означаєть стройное, чинное шествіе 2), при всей своей разнородности, представляють собою удивительную целость и согласіе. Такъ, по словамъ Мудраго, «стихіи премъняемы, якоже въ гуслехъ гласы сличія имя преміняють, всегда храняще звукь» (Прем. XIX, 17), т. е., какъ звуки, исторгаемые изъ струнъ арфы, пересъкаясь и смешиваясь, сливаются, однако, въ гармоническое согласіе: такъ и стихіи срастворяются и смішиваются одна съ другою, одна другую проникають и изменяють, и, несмотря на такое смешение противоположныхъ и враждебныхъ свойствъ, онъ составляють удивительную стройность и согласіе. «Вся сугуба», зам'вчаеть сынъ Сираховъ, «едино противу единаго: и ко сотвори ничтоже скудно. Едино отъ единаго утверди

2) Тамъ же, Бес. 4.

благая: и кто насытится, эря славу Его»? (Сирах. XLII, 25. 26) Весь міръ составленъ изъ противоположностей: таковы, напр., светь и тьма, теплота и холодъ, сухость и влажность, легкость и дебелость и т. п. Изъ такихъ-то противоположностей всезиждительная Премудрость составляеть чудную гармонію. «Кто насытится, зря славу Его?» «Целый міръ», какъ любомудоствуеть Василій Великій, «состоящій изъ разнородныхъ частей, связаль Онъ какимъ-то неразрывнымъ союзомъ любви въ единое общение и въ одну гармонию: такъ что части, по положению своему весьма удаленныя одна отъ другой, кажутся соединенными посредствомъ симпатіи» 1). Подобно сему разсуждаетъ св. Григорій Богословъ: «Сотворивній все премудрымъ Словомъ чрезъ сраствореніе противоположностей составиль неизреченную гармонію вселенной > 2). Сей міръ дотоль стоить твердо и въ миръ съ самимъ собою, доколь въ немъ ни одно существо не возстаетъ противъ другого и не разрываетъ тъхъ узъ любви, которыми все связалъ художникъ-творческое Слово: дотолъ соответствуеть своему названію, и подлинно есть міръ (хоброс) и красота несравненная» 3).

Если въ мір'в царствуетъ гармонія, чудно составленная изъ противоположностей, то, значить, Творець, вводя въ бытіе не сущее, примирилъ враждебныя свойства вещества; съ совершеннъйшею точностію опредълилъ количество и качество составныхъ частей міра; каждой вещи далъ количество силъ, достаточное для ея бытія и назначенія, такъ что она не можеть, до опредъленнаго ей времени, истощиться въ силахъ; каждой вещи указаль путь, назначиль время, поставиль предёль и даль опредъленную мъру, такъ что одна вещь не можеть мъшать другимъ. Въ такихъ чертахъ и представляютъ мірозданіе св. писатели. Господь даеть Пророку торжественное объщание избавить изъ плъна народъ Свой и увъряетъ въ семъ Пророка неизмънностію и непреложностію міровыхъ законовъ: «Тако рече Господь, давый солнце въ свъть дне, луну и звъзды на свъть нощи, и вопль на мори, и возшумъща волны его, Господь Вседержитель чия Ему. Аще премолкнуть законы сіи оть лица Моего, рече Господь, то и родъ Израилевъ престанетъ быти языкъ предъ лицемъ Моимъ во вся дни» (Гер. XXXI, 36. 37). «Да восхвалять имя Господне», говорить Псалмон'ввець, «ако Той рече, и быша: Той повель, и создащася. Постави я въ въкъ, и въ въкъ въка: повелъніе положи, и не мимо идеть» (Псал. СХLVIII, 5. 6). Въ книгъ сына Сирахова читаемъ: «Опредъленія Господа сохраняють дела Его отъ начала, и съ самаго сотворенія ихъ Онъ распределиль части ихъ; бла-

3) Тамъ же 1, 231. 232.

<sup>1)</sup> Твор. Св Отп на Шестодневъ, Бес 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же. Бес. 2

<sup>2)</sup> Въ Твор. Св. Отп. Григ. Бог. Т. V, стр. 124

гоустроиль дела Своя на векъ и основанія ихъ въ роды родовъ, такъ что они ни алчуть, ни утомляются и не перестають совершать дъла свои, одно другому не препятствуетъ и никогда не нарушаютъ слова Его» (Сирах. XVI, 26-29). «Какъ это», говорить бл. Өеодорить, «небо стоить столько тысячь лёть и не ветшаеть, нисколько не измёняется отъ времени, хотя природа его измъняема? Какое оно получило устройство изъ начала, такое и сохраняетъ до конца 1). Воздухъ, разлитый между солнцемъ и землею, умъряетъ силу солнечныхъ дучей и, своею влажностію и холодомъ умягчая ихъ сухость и жгучесть, наслажденіе свътомъ дълаетъ для насъ безбользненнымъ. Но не думай, что воздухъ есть единственная вина такого блага: смотри, и солнечная теплота въ свою очередь умягчаеть непом'врное действіе воздуха. Ибо никто бы не перенесь его холодности, если бы она не растворялась теплотою» 2).

Воодущевленный подобными размышленіями, восклицаеть Мудрый: «Вся мірою и числомь, и вісомь расположиль еси» (Прем. XI. 21). Такое воззрѣніе Мудраго раскрывается въ св. Писаніи въ чертахъ частныхъ и довольно подробныхъ. Такъ, по свидътельству св. писателей, въ Творческомъ плань мірозданія опредьлена была мьра земли (Іов. XXXVIII. 5, 18), міра горъ и вісь холмовъ (Іс. XL. 12), количество пылинокъ (Притч. VIII. 26), мъра, или количество, воды на землъ (Іов. XXVIII. 25). Творецъ предназначилъ — какое пространство на землъ должны занимать моря, предначерталь ихъ предвлы, затворы и врата. «Предвль положиль еси», говорить Пророкъ, «егоже не прейдуть, ниже обратятся покрыти землю» (Пс. СІІІ. 9). Невольно увлекаешься красотою библейскихъ изображеній. «Заградихъ море враты», говорить Богь Іову, «сгда жэливашеся в изъ чрева матере своея исходящее: положихъ же ему облакъ во одбяніе, мглою же повихъ е: и положихъ ему предълы, обложивъ затворы и врата; ръхъ же ему: до сего дойдеши, и не прейдеши, но въ теб'в сокрушатся волны твоя» (Іов. ХХХУІІІ. 8—11). Море, столь изобильное водами, столь бурное и яростное, грозить поглотить всю землю: но, но слову Всемогущаго, заключено въ предълы и лежитъ, какъ слабый ребенокъ, повитый пеленами. Песокъ служитъ ему предъломъ (Iep. V. 22), туманъ и облака — связующими пеленами. Заключившій море въ предълы предназначилъ пути для источниковъ и среди моря определилъ мъста для острововъ. Богъ есть, по слову Пророка, «посылаяй источники въ дебрехъ» (Псал. СШ, 10). «Мыслію Его преста бездна, и насади въ ней островы» (Сир. XLIII, 25). Водная стихія является въ различныхъ видахъ, или формахъ — въ видъ дождя, росы, льда, инея и проч. Всв сін формы предначертаны мыслію Творца (Іов.

XXXVIII. 28, 29). Въ такихъ явленіяхъ, по слову Пророка, Вседержитель открываеть Свои мысли человъку (Амос. IV. 13, по тексту подлинника). Зиждитель міра, какъ образно представляють св. писатели, устроилъ сокровищницы, или хранилища, снъга и града, хранилища вътровъ и облаковъ, въ которыхъ все сім вещества заготовлены въ такой мъръ, въ какой они нужны и достаточны на все время бытія міра. «Пришель ли еси въ сокровища снежная», говорить Богъ у Іова, «и сокровища градная видълъ ли еси» (Іов. XXXVIII, 22)? Вогъ есть, по слову Пророка, «изводяй вътры отъ сокровищъ Своихъ» (Псал. CXXXIV, 7. Іер. Х. 13). «Отверзошася сокровища», пишеть сынъ Сираховъ, «п парять облацы, яко птицы» (Сир. XLIII, 15). Подъ сими образами скрывается та мысль, что Творецъ создалъ водную сущность въ количествъ, достаточномъ на все время бытія міра, и предназначилъ ей формы, примънительныя, или соотвътственныя, нуждамъ земли. Проявление сихъ формъ-во времени, но предначертание ихъ-въ въчномъ иланъ Міроздателя. Онь образуются по естественнымъ законамъ; но законы сім предвидьны Творцемь, путь и образь ихъ дъйствованія предначертань, или предопредъленъ, въ въчной мысли Божіей о міръ. Поэтому то и говорится о Богь, что Онъ исчисляеть облаки премудростію (Іов. XXXVIII, 37). Приведемъ здъсь объяснение Василия Великаго: «Какая была потребность въ томъ, чтобы вода избыточествовала въ такой преизобильной мъръ? Во вселенной необходима огненная сущность не только для благоустройства земныхъ вещей, но и для восполненія вселенной. Цілое было бы не полно при недостаткъ самой важной и благотребной изъ всъхъ стихій. Но огонь и вода-противоположны между собою и другъ для друга разрушительны, именно, огонь---для воды, когда преодолъваеть ее силою, и вода — для огня, когда превосходить его множествомъ. А надобно было, чтобы и между ними не пропсходило матежа и совершенное оскудьние того или другого изъ нихъ не послужило къ разрушенію вселенной. Посему-то Домостроитель вселенной пріуготовиль влажное естество въ такой мъръ, чтобы оно, постепенно истребляемое силою огня, пребывало во все то время, какое назначено стоять міру. А расположившій все в'єсомъ и м'єрою зналъ — сколько времени опред'едить пребыванію міра и сколько нужно приготовить пищи огню. Такова причина преизбытка воды во время творенія» 1). Одівающій небо облаками (Псал. СХLVI, 8) и бездною, какъ одъяніемъ, — Покрывшій землю (Псал. СІІІ, 6), не только определилъ известное Ему количество облаковъ и дождя для земли (Іов. XXXVIII, 25. 37), но даже «изочтенны Ему суть капли дождевныя» (Іов. XXXVI, 27). Онъ опредълиль коли-

<sup>1)</sup> B. Theodoret. Oper. Tom. IV. de Providentia Orat. 1. p. 324.
2) lbid. de Provident. 11, p. 333.

<sup>1)</sup> Твор. Св. Отц. Том. V. Ч. 1. на Шестодневъ, Бес. 3.

чество дней ясныхъ и дождливыхъ, теплыхъ и холодныхъ, каждому дню въ году назначилъ свою степень теплоты, холода, долготы (ХХХШ, 7). Опъ определиль весь ветровъ, количество воздушныхъ явленій, назначиль пути дождю, молніямъ и громамъ (Іов. XXVIII, 25. 26. XXXVIII, 25. 35). Иные изъ нихъ проходять места дикія и пустынныя, иные идуть мъстами населенными (Іов. XXXVIII, 26. 27). И не случайно, но по указанію Зиждителя, дождевыя облака постоянно обходять иное мѣсто, производять въ немъ засуху или, по слову Пророка, превращають землю плодоносную въ сланость (въ соленую степь) отъ злобы живущихъ на ней (Псал. СХLVI, 34); не случайно молнія падасть на жилище п на главу человъка: она идеть путемъ, назначеннымъ ей въ планъ мірозданія. «Огнь и градъ, и гладъ, и смерть, вся сія создана быша на месть» (Спрах. XXXIX, 36). Случай есть облачение Провидения, по выраженію одного изъ церковныхъ учителей. Въ карательныя молніи, которыя, какъ думають, поражають человька случайно, облачается Божественное правосудіе, при самомъ міротвореніи опредълившее наказаніе нечестивну. Молніи, по свидътельству Пророка, суть стрълы, которыя гнъвъ Вожій разсыпаетъ на нечестивцевъ (Псал. XVII, 15). По свидътельству Мудраго, молніи идуть путями намфренными, или предначертанными: «пойдуть праволучныя стрълы молніины, и яко оть благокругла лука облаковъ на намърение полетятъ» (Прем. V. 21). «Хвалите Господа», говорить Исалмонъвень, «огнь, градъ, снъгъ, голоть, духъ буренъ, творящая слово Его» (Псал. СХLVIII, 7. 8), т. е. исполняющие Его определеніе, идущіе путями, Имъ указанными и предопределенными. Такъ въ мірозданіи всему назначено свое мъсто п время, опредъленная мъра, количество и форма. Каждая молнія знасть свой указанный ей путь; каждое облако несеть определенное количество воды и идеть по указанному мъсту, и одной капли воды нътъ лишней. «Тобою сіяетъ солнце», поеть св. Григорій Богу, «Тобою-путь луны и вся красота эвьздъ. Ты создаль все, каждой вещи указываешь ея чинъ и все объемлешь Своимъ Промысломъ. Но кто откроетъ умъ и глубины его въ Тебъ, Царь? Ты знаешь число дождевыхъ капель и морского песка; Тебъ извъстны стези вътровъ» 1).

Да не покажется вамъ такой взглядъ на устройство мірозданія слишкомъ напряженнымъ и преувеличеннымъ. За истинность его вполнъ ручается непререкаемая достовърность боговдохновенныхъ и богопросвъщенныхъ созерцателей. Творецъ соблюдаетъ порядокъ и мъру даже въ самомальйшихъ частяхъ міра, вызываемаго къ бытію. Что же туть несообразнаго съ понятіями разума? Только или слабый, или кичливый разумъ можеть находить туть несообразности. Богъ предопредвляеть путь каждой молніи, вамышляеть форму для каждаго цветка, исчисляеть дожиевыя капли и т. п. Скажуть, что такія вещи — слишкомъ малы п ничтожны и по своей малости недостойны обращать на себя вниманіе Зиждителя міра. Подлинно, говоря словами Василія Великаго, ткуть паутинную ткань тв 1), которые разсуждають такъ о Творцв. Когда художникъ измышляеть планъ и устройсто какого-нибудь художественнаго произведенія, -- мысль его приходить въ болье или менье тягостную на пряженность. Какъ внутреннее раскрытіе мысли въ умі художника, такъ особенно осуществление ея въ самомъ произведении совершается постспенно, не безъ трудовъ и усилій, не безъ борьбы и внутренняго томленія. Только разв'в дитя въ такомъ же вид'в можеть представлять себ'в творческую деятельность Домостроителя міра. Въ существ'в всесовершеннъйшемъ невозможно никакое постепенное раскрытіе идеи. Творческая мысль о мір'в не постепенно раскрывалась и уяснялась, какъ мысль ума человъческаго, но отъ въчности существовала въ умъ Божественномъ въ своемъ полномъ раскрыти; отъ въчности содержались въ умъ Творческомъ образы и самыхъ великихъ и самыхъ малыхъ вещей въ ихъ полномъ очертаніи. Творецъ осуществлялъ Свою мысль единымъ словомъ, по разумению Отцевъ, однимъ мановениемъ воли. «Все величие видимаго, какъ говоритъ Василій Великій, привелъ въ бытіе однимъ мановеніемъ воли. Когда приписываемъ Богу гласъ, ръчь и повельніе, — хотимъ въ видь повельнія изобразить самое мановеніе въ воль» 2). И малыя вещи заключались въ планъ Міроздателя; а иначе, онъ не были бы сотворены. «Вся тымь быша, и безъ Него ничтоже бысть, еже бысть» (Іоан. І, 3). «Мала и велика Сей сотвори, подобнъ же проразумъваеть о всъхъ» (Прем. VI, 7). И будто мысль о нихъ недостойна Творца? Только грубый разумъ определяеть достоинство вещей по ихъ массивности и величинъ. И въ дълахъ рукъ человъческихъ-въ иной малой вещи гораздо больше искусства, устройство и соразмерение ея частей — несравненно трудиве, чемъ устройство большой. Въ планахъ и предначертаніяхъ человъческихъ недосмотръ и малостей обличаетъ недостатокъ строителя; опущение изъ вида такъ называемыхъ мелочей отнимаетъ не мало достоинства у цълаго и часто совершенно его портитъ. Великій умъ обнаруживаеть свою силу и въ маломъ и въ великомъ, въ совершенной полнотъ и законченности своихъ произведеній. И что такое — вещь малая или вещь великая въ очахъ Божінхъ, когда предъ Господемъ «и тысяча лътъ яко день единъ» (2 Петр. III, 8), и весь міръ предъ Нимъ, «яко капля росы утреннія, сходящія на землю» (Прем. XI, 23), «и вси

<sup>1)</sup> Твор Св. Отц. Т. V. 2. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Твор. св. Отц. Т V. Ч. 1, на Шестодневъ, Бес. 1. <sup>2</sup>) Твор. св. Отц. Т. V. Ч. 1, на Шестодневъ, Бес. 1, п. 2.

языцы яко ничтоже суть» (Иса. XL, 17)? Кичливому разуму представляется деломъ ничтожнымъ измышление формы для каждаго цветка, хотя человъкъ, не совершенно огрубълый, не можеть не изумляться предъ разнообразіемъ, красотою и мудрымъ устроеніемъ царства растительнаго; а иное растение своею цълительною или иною благодътельною силою. своимъ примъненіемъ къ мъстнымъ нуждамъ и потребностямъ являетъ въ себъ дивное дъло Премудрости многопопечительной и любвеобильной. Такъ, напр., въ полуденной Африкъ, въ такъ называемой большой пустынъ, путникъ, палимый зноемъ и жаждою, при крайнемъ недостаткъ воды, встръчаетъ одно растеніе, тонкій стволъ котораго оканчивается плодомъ, величиною съ человъческую голову. Этотъ плодъ заключаеть въ себъ ноздреватое вещество, наполненное чистою и колодною водою. Наконецъ и мъра, которою измъряетъ человъкъ великость или малость вещей, очень неопредъленна. Сила малая со временемъ, при ближайшемъ знакомствъ съ нею, признается великою, даже величайшею. Примъръ у насъ предъ глазами. Что бы казалось ничтожнее пара, который выходить изъ кипящаго котла? — А силою этого пара человъкъ торжествуеть теперь надъ пространствомъ и временемъ. Извините за отступленіе. Возвращаемся къ Св. Писанію.

Въ устройствъ земли св. писатели видять строжайшее соблюдение порядка, числа и мъры; то же они свидътельствуютъ въ устройствъ неба. Творецъ, утверждая небо, опредъляеть его величину, или протяжение: «измъри небо пядію», говорить Пророкъ (Иса. XL, 12), показывая симъ совершеннъйшую точность измъренія. Господь силъ изводить воинства Свой, т. е. звъзды въ опредъленномъ числъ (Иса. XL, 26), «исчитаяй множество звъздъ и всъчъ имъ имена нарицаяй» (Псал. CXLVI, 4). «Нарипающій не сущая, яко сущая» (Римл. IV, 17), нарицаниемъ опредъляеть сущность и форчу нерицаемаго или воззываемаго къ бытію. Онъ устрояеть порядокъ между Своими воинствами, «и не имуть ослабьти въ стражбахъ свопхъ» (Спр. XXXIII, 11); опредъляеть взаимныя отношенія небесныхъ твлъ (Іов. XXXVIII, 31), каждому указуя опредъленное мъсто (XXXVIII, 32) и назначение (Быт. I, 14-18); предначертываеть всв измененія небесныя (Іов. XXXVIII, 33), на одно изъ каковыхъ указываеть Самъ Спаситель: свечеру вы говорите, будеть ведро, потому что небо-красно; и поутру, - сегодня ненастье, потому что небо — багрово (Мате. XVI, 2. 3). Надобно заметить, что св. писатели, сообразно съ цълями своихъ писаній, осматривають только видимую сторону неба, въ его непосредственномъ отношения къ землъ. Взоръ ихъ не простирается въ глубину небесъ. Впрочемъ, отъ красоты и устроенія видимаго неба они восходять мыслію къ благоустроенію и благольпію звіздныхъ міровъ, которыхъ не видно съ земли. Такъ премудрый

сынъ Сираховъ, съ восторженнымъ чувствомъ обозрѣвая красоты мірозданія, оканчиваеть свое созерцаніе испов'єданіемъ ненспов'єдимаго величія Божія и изумленіемъ предъ мудрымъ устроеніемъ многихъ міровъ, гораздо большихъ земли, но невидимыхъ съ земли по ихъ отдаленности. «Много имамы рещи», пишеть онъ, «и не имамы постигнути» (т. е., какъ бы много ни говорилъ я о твореніи, никогда бы не сказаль всего). «и скончаніе словесь: все есть Той. Страшенъ Господь, и великъ зъло, и чудно могутство Его. Многа сокровена суть въщшая сихъ» (т. е. больше земли и видимыхъ небесныхъ тълъ): «малая бо видъхомъ дълъ Его. Имъ благополучный конецъ свой получають, и словомъ Его составляются всяческая» (Сир. XLIII, 29. 31. 35. 28). Не проникая въ глубину міровъ, сокровенныхъ въ устройствъ видимаго мірозданія, св. писатели согласно видять высочайшую мудрость Міроздателя, точнъйшее измъреніе и исчисленіе сущностей и формъ, количествъ и качествъ вещей, дивную соразмърность частей и цълаго. Въ заключение библейскихъ сказаний о мудромъ художническомъ устройств'в міра приводемъ зам'вчательное свид'втельство Соломона. Мудр'вйшій изъ вськъ древникъ мудрецовъ, знавшій природу отъ кедра, иже въ Ливанъ, и даже до уссопа, исходящаго изъ стъны, изучившій животныхъ и птицъ, и гадовъ, и рыбъ (3 Цар. IV, 31-33), находитъ твореніе Божіе столь совершенно устроеннымъ, что въ немъ нѣтъ ни мальйшаго излишества или недостатка, что оно не требуеть никакого прибавленія или убавленія. «Разум'євь, яко вся, елико сотвори Богь, сія будуть въ въкъ: къ темъ несть приложити, и отъ техъ несть отъяти» (Еккл. III, 14). Въ другомъ мъсть онъ говоритъ: «что было, тожде есть, еже будеть: и что было сотвореное, тожде имать сотворитися: и ничтоже ново подъ солнцемъ» (І, 9. 10). Нътъ ничего новаго: потому что въ Творческомъ планъ съ совершеннъйшею точностио опредълена мъра каждаго вещества, достаточная на все время бытія міра; предначертаны все формы и видоизмененія веществь, и каждое вещество является постоянно и неуклонно въ однъхъ и тъхъ же предначертанныхъ ему формахъ и идетъ рядомъ однихъ и тъхъ же видоизмъненій. Нътъ ничего новаго: потому что сотворенное такъ совершенно, что въ продолжение столькихъ въковъ стоитъ непоколебимо, не старъетъ, не ветшаетъ, не требуеть никакого поновленія, улучшенія или исправленія.

### IV. Премудрость Творца въ создании животныхъ.

Если устроеніе бездушныхъ вещей являеть въ себѣ дѣло великой мудрости и попечительности Творца, то, конечно, еще больше чудесъ зиждительной мудрости и еще больше многопопечительной любви явилъ

товлено для онлайн библиотеки Киевской Духог

Строитель міра при созиданіи тварей живыхъ и чувствующихъ. «И речо Богъ: да изведуть воды гады душъ живыхъ, и птицы летающыя по земли, по тверди небеснъй: и бысть тако. И рече Богь: да изведеть земля душу живу по роду, четвероногая и гады, и звери земли по роду: и бысть тако. И видь Богь, яко добра» (Быт. I, 20. 24. 25). «Гласъ повельнія— кратокъ», пишеть Василій Великій, «или лучше сказать, этоне гласъ, а только мановение и устремление воли, но мысль, заключающаяся въ повелени, столько же многообъемлюща, сколько есть различій и сходствъ у рыбъ, которыхъ всъхъ описать подробно-то же значитъ, что и сочесть морскія волны, или попытаться ладонью вым'трять море 1). Слова Писанія, читаемыя просто, состоять изъ несколькихъ краткихъ слоговъ: «да изведуть воды птицы летающыя по земли, по тверди небесный». Но изследуемы смыслы, заключающийся вы словахы, и тогда откроется великое чудо премудрости Создателя. Сколько различій предусмотрёлъ Онъ въ птицахъ! Какъ отличилъ между собою одинакихъ породою! Какъ снабдилъ каждую птицу отличительными свойствами 2)! «Да изведеть земля душу живу», и скотовъ и зверей, и гадовъ. Представь глаголъ Вожій, протекающій всю тварь, некогда начавшійся, доныне действенный и готовый действовать до конца, пока не скончается міръ... Природа существъ, подвинутая однимъ повелъніемъ, равномърно проходить и рождающуюся и разрушающуюся тварь, сохраняя последовательность родовъ посредствомъ уподобленія, пока не достигнеть самаго конца; ибо коня дълаеть она преемникомъ коню, льва-льву, орла-орлу, и каждое животное, сохраняемое въ следующихъ одно за другимъ преемствахъ, продолжаетъ до скончанія вселенной» 3). Такое объясненіе св. Василія им'ьеть твердое основаніе въ Писаніи. «Мон суть вси звіріе дубравнін», говорить Богь у Пророка, «скоти въ горахъ и волове: познахъ вся птицы небесныя» (Пс. XLIX, 10. 11), конечно, знаніемъ, свойственнымъ только одному Богу, о Которомъ свидътельствуетъ Апостолъ: «нъсть тварь неявлена предъ Нимъ, вся же нага и объявлена предъ очима Ero» (Евр. IV, 13). Оживотворитель всего живущаго (1 Тим. VI, 13), если предназначиль путь каждой молніи, то, конечно, уже предопределилъ и образъ и цель бытія каждой живой твари, которой Онъ даеть жизнь, и дыханіе, и все (Дізн. XVII, 25). Исчисляющій даже капли дождевыя, безъ сомнінія, предназначиль число тварей живыхъ и чувствующихъ. О семъ свидътельсвуетъ Самъ Господь: «Не пять ли птицъ ценится пенязема двема? И ни едина отъ нихъ несть забвена предъ Богомъ» (Лук. XII, 6). Каждому роду тварей Зиждитель

з) На Шестодневъ, Бес. 9.

міра предназначиль свое м'єсто на земл'є: зв'єрямъ-л'єса, птицамъдеревья, высокія горы-сернамъ, каменные утесы-кроликамъ (Пс. СШ, 20. 17. 18). Домомъ дикаго осла едълалъ Онъ пустыню, и жилищемъ его — степь (Іов. XXXIX, 6). «Какимъ образомъ», пишетъ св. Василій, «каждая порода рыбъ, получивъ въ удълъ удобную для себя страну, не дълаеть нашествій на другія породы, но живеть въ собственныхъ предълахъ? Ни одинъ землемъръ не отводилъ имъ жилищъ, онъ не ограждены стънами, не отдълены рубежами, но безспорно каждой породъ уступлено полезное. Одинъ заливъ прокармливаеть такія породы рыбъ, а другой --- другія; во множествъ водящіяся здъсь рыбы --- ръдки въ другихъ мъстахъ. Не раздъляетъ гора, возносящая острыя вершины, не пересъкаеть перехода ръка; но есть какой то законъ природы, который равно и правдиво, сообразно съ потребностями каждой природы, распредъляеть имъ мъсто жительства 1). Мысль св. Василія идеть ко всему царству животныхъ, каждому роду которыхъ Творецъ назначилъ опредвленное мъсто жительства. Пророкъ воспъваетъ высокую мудрость Творческаго распоряженія, по которому человъку и звърямъ предназначено различное время дъятельности. Звъри выходять на добычу, когда человъкъ отходить на покой; съ восходомъ солнца человъкъ выходить на дъла свои, и звъри тотчасъ удаляются въ свои логовища. Творецъ, предвидя, что подчиненные человъку звъри нъкогда возстанутъ на своего падшаго владыку и сдълаются опасными для его жизни и благосостоянія, разъединиль ихъ и містомъ жительства, и временемъ діятельности, звітрямъ отдаль ночь, человъку—день. «Положиль тму, и бысть нощь: въ нейже пройдуть вси звъріе дубравнія: скимни рыкающім восхитити, и взыскати отъ Бога пишу себъ. Возсія солнце, и собращася, и въ ложахъ своихъ лягутъ: изыдетъ человъкъ на дъло свое, и на дълание свое до вечера». Пораженный мудростію такого распоряженія, Пророкъ восклицаеть: «яко возвеличишася дела Твоя, Господи: вся премудростію сотворимъ еси (Пс. СШ, 20-24). «Дабы не горько было жить тебъ въ постоянномъ страхъ отъ звърей», пишеть бл. Өеодорить, «Богъ поселилъ ихъ вдали отъ тебя. Ядовитыхъ тварей Онъ сокрыль въ норахъ, опредълилъ жить имъ въ подземныхъ пещерахъ, не позволилъ имъ безбоязненно ходить между людьми, но повельть имъ постоянно скрываться отъ людей, показываться изрёдка, и когда выходять изъ своихъ норъ, -- по повельнію Его, бытуть при одномъ виды человыка, какъ владыки. Звырямъ четвероногимъ Промыслитель міра установиль жить въ л'ясахъ, въ степяхъ, въ мъстахъ дикихъ, необитаемыхъ людьми Ночь назначилъ временемъ ихъ пастьбы» 2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. Св. Отц. Томъ V. Ч. 1, на Шестодневъ, Бес. 7. <sup>2</sup>) Тамъ же, Бес. 8.

<sup>1)</sup> На Шестодневъ, Вес. 7. 2) De provid. Orat. V. p. 375.

Чудные инстинкты животныхъ изумляють своею пелесообразностію, такъ что въ этой безсознательной ихъ дъятельности самому человъку представляются прим'тры поучительные и достойные подражанія. «Не въ однихъ только великихъ животныхъ можно усматривать неизследимую премудрость», говорить Василій Великій; «напротивъ того, и въ самыхъ малыхъ легко соберешь не меньшее число чудесъ» 1). Такъ въ малъйшемъ изъ насъкомыхъ Мудрый видить образецъ трудолюбія, поучительный и обличительный для человъка. «Иди ко мравію, о льниве, и поревнуй, видъвъ пути его, и буди онаго мудръйшій» (Притч. VI, 6). «Онъ лътомъ собираетъ себъ пишу на зиму (слова Василія Великаго) и не проводитъ времени въ праздности, потому что еще не наступили зимнія скорби, а напротивъ того, съ какимъ-то неутолимымъ тщаніемъ напрягаеть себя къ работъ, пока не вложить въ свои сокровищницы достаточнаго количества пищи. И деласть сіе не съ пренебреженіемъ, но прилагаетъ мудрую заботливость, чтобы пищи достало сколько можно на большее время. Онъ разсъкаетъ своими клещами каждое верно пополамъ, чтобы оно не проросло и не сдълалось негоднымъ для употребленія ему въ нишу. Также просушиваеть зерна, когда примътить, что они отсыръли, и не во всякое время разсыпаеть ихъ, но когда предчувствуеть, что воздухъ будеть долго находиться въ ведряномъ состояния. Върно, не увидишь льющагося изъ облаковъ дождя во все то время, когда разсыпанъ запасъ у муравьевъ» 2). Самъ Богъ указываеть на различныя свойства животныхъ, какъ на разительныя доказательства Своей Творческой премудрости. Такія указанія находимъ въ книгъ Іова. Во свидьтельство Своей высочайшей премудрости, явленной въ устройствъ земныхъ тварей, Господь указываеть Іову, между прочимъ, и на свойства нъкоторыхъ животныхъ, напр., на мужество браннаго коня, который восхищается своею силою, сместся надъ страхомъ, идетъ на встречу оружію (ХХХІХ, 21. 22);—на силу бегемота, котораго кости — трубы міздныя, составы - рычаги жельзные (ХL, 13); - на крыпость крокодила, который жельзо считаеть за солому, мьдь-за гнилое дерево (XV, 18). «Кто есть пустивый осла дивіяго свободна? Узы же его кто разрышиль? Похощеть ли ти единорогъ работати, или поспати при яслехъ твоихъ? Твоею ли хитростію стоить ястребь? Твоимь ли повельніемъ возносится орель» (ХХХІХ, 5. 9. 26. 27)? Подъ этими вопросами, которыхъ много предлагается Гову, скрывается та очевидная мысль, что всв свойства того или другого животнаго предопределены Богомъ. Творецъ указываетъ Гову высокую целесообразность данныхъ Имъ свойствъ той или другой твари. Бегемотъ есть одинъ изъ самыхъ громадныхъ и сильныхъ зверей. Если

бы онъ былъ животное плотоядное и лютое, подобно волку или тигру. то, при своей громадности и силь, онъ истребляль бы огромное количество животныхъ. Но онъ всть траву, какъ быкъ (Іов. ХІ, 10), и такъ кротокъ, что около него безбоязненно играють и насутся самыя малыя и слабосильныя животныя (XL, 15). На сіе-то данное ему свойство питаться травою, на сіс соединеніе въ немъ великой силы и великой кротости указываеть Богъ, какъ на дело Своей премудрости, и бегемота называеть однимъ изъ превосходнъйшихъ дълъ Своихъ (XL, 14). «Твоимъ ли повельніемъ», спрашиваеть Богъ Іова, «поднимается орель и гивало ставить на высоть? На скаль живеть онъ и ночуеть на вершинъ горы и твердыни» (Іов. XXXIX, 27. 28). Но зачёмъ дано такое повельніе орлу вить себъ гибздо въ мъстахъ сокровенныхъ, на самыхъ высокихъ деревьяхъ или на неприступныхъ вершинахъ скалъ? Естествоиспытатели (Бюффонъ) увъряють, что орель выводить большею частію одного и никогда не болъе двухъ птенцовъ. При такомъ малоплодіи размноженіе орловъ шло бы очень медленно, и количество ихъ всегда было бы очень скудно, если бы гивзда ихъ были легко доступны человеку и зверямъ. Для обезопасенія орлиныхъ янцъ и птенцовъ природа учить орла устроять гибадо въ мъстахъ, недоступныхъ никакому хищнику. Орелъ, уединенный на своей голой скаль, долженъ внизу на земль искать пиши себь и своимъ дътямъ. Для сего Творецъ далъ ему самое острое зръніе, такъ что онъ съ вершины горы можетъ видъть добычу на очень далекомъ разстояніи. «Тамо сый ищеть брашна, издалеча очи его наблюдають» (Іов. XXXIX, 29). Такъ каждое свойство животныхъ свидътельствуетъ своею цълссообразностію о премудрости Создателя. Страусъ оставляеть янца свои въ пескъ, не забстясь, что ихъ растопчетъ нога человека, и раздавить дикій зверь, даже забываеть свое гиездо и виесто него попадаеть на чужое. «Яко сокры Богь ей премудрость, и не удели ей въ разумъ» (XXXIX, 17). Для чего же сокрыта отъ страуса мудрость, данная живымъ тварямъ, заботливость о сохранени своихъ дътей и материнская къ нимъ любовь и попечительность о нихъ? Думаютъ 1),--для того, чтобы остановить въ соразмерныхъ пределахъ сравнительно слишкомъ быстрое размножение этихъ ненасытимыхъ птицъ. Малоплодный орель, по повельню Творца, кладеть свои япца на недоступной высоть: многоплодный страусъ бросаеть свог подъ ноги проходящихъ. Въ томъ и другомъ случав средство совершенно сообразно съ целію. Но и глупому страусу, такъ же какъ и орлу, мудрость Творческая даеть средства самосохраненія. По своей величинь онъ не можеть летать, но бъгаеть быстръе лошади: «посмъется коню и сидящему на немъ»

<sup>1)</sup> На Шестодневъ, Бес. 9. На Шестодневъ, Бес. 9.

<sup>1)</sup> Напр. св. Ефремъ Сиринъ. Въ Сирекомъ издан. Tom. II. Explanatio in Iob. p. 17.

(ХХХІХ, 18). У Іова приводится еще изумительный примъръ Творческой попечительности о тваряхъ. Богъ говорилъ Іову: «Аще уразумълъ еси время рожденія козъ, живущихъ на горахъ каменныхъ? Усмотрилъ же ли еси бользнь при рожденіи еленей? Исчислиль же ли еси мысяны ихъ исполнены рожденія ихъ? Бользни же ихъ разрышиль ли еси» (ХХХІХ, 1. 2)? Естествоиспытатели согласно свидетельствують, что лани родять трудно, въ сильныхъ бользняхъ, но по рождени находятъ нъкоторую траву (serpentinum), которая тотчасъ утишаеть ихъ боли. Творецъ, какъ видно изъ приведеннаго текста, опредълилъ число мъсяцевъ плодоношенія ланямъ, и притомъ — такъ, что беременность ихъ оканчивается въ то время, когда созрѣваетъ нужная имъ трава. Лани рождають весною. Усмотръвъ бользненность рожденія, Онъ приготовиль врачевство и далъ больной способность находить целительную траву. И это — не единственный примъръ Творческой попечительности и премудрости, которая, по словамъ Соломона, «достизаетъ и проницаетъ сквозъ всяческая» (Прем. VII, 24). Василій Великій разсказываеть: «Медвідица, когда ей нанесены самыя глубокія раны, часто лічить сама себя. всеми способами затыкаеть язвины травою - коровьякъ, которая иметь свойство сушить. Можемъ увидеть, что и лисица лечить себя сосновою смолою. Черепаха, наввшись ехидниной плоти, избытаеть вреда отъ яда, употребивъ вмъсто противоядія душицу. И змъя выльчиваеть больные глаза, наввшись волошскаго укропа». Разсматривая различныя свойства животныхъ, Василій Великій восклицаеть: «Какого слова достаточно будеть на сіе? Какой слухъ вмістить это? Достанеть ли времени описать и поведать всв чудеса Художника? Скажемъ и мы съ Пророкомъ: «яко возвеличищася дела Твоя, Господи: вся премудростію сотвориль еси» (Псал. СШ, 24) 1).

## V. Благость Божія въ устройствѣ міра.

Такимъ образомъ св. писатели единодушно восхваляють высочайшую премудрость или цёлесообразность въ устройств міра. Съ такимъ же единодушіемъ прославляють они и высочайшую благость Творца, изліянную Имъ на всю тварь. Благость въ Бог есть такое свойство, по которому Онъ всегда готовъ сообщать и дъйствительно сообщаетъ Своимъ тварямъ столько благъ, сколько каждая изъ нихъ можетъ принять по своей природ и состоянію. Каждой твари преблагій Творецъ даетъ возможную для нея полноту жизни, совершенствъ, благосостоянія. Творецъ располо-

жилъ все мерою и числомъ: но эта исчисленность и измеренность не есть скудость или разсчетливость какого-нибудь земного домовладыки, близкая къ скупости. «И не сотвори ничто же скудно», говорить сынъ Спраховъ (ХІІІ, 25). По замічанію Екклезіаста, въ твореніи нечего убавить, но и нёть ничего, что бы къ нему прибавить. «Къ тёмъ нёсть приложити, и отъ тъхъ нъсть отъяти» (Ш, 14). «Отецъ щедротъ и Богъ всякія утехи» (2 Кор. I, 3) даеть «намъ вся обильно въ наслажденіе (1 Тим. VI, 17), какъ испов'ядуеть Апостоль. «Вси путіе Господни милость», говорилъ Пророкъ (Ис. XXIV, 10), следы Господни умащены тукомъ (Пс. XXIV, 12). Съ восторгомъ воспъваетъ Давидъ благость Вожію, благословляющую плодородіе земли. «Взираещь на землю и орошаешь ее... Напояешь борозды ея, ровняешь глыбы ея, дождевыми канлями размягчаешь ее, благословляешь ее произрощать. Ты увънчиваешь годъ, Тобою облаготворенный; следы Твои умащены тукомъ. Тучнъютъ пустынныя пажити, и холмы радостію препоясываются. Луга покрываются стадами, и поля одеваются пшеницею; торжествують и поють» (Пс. LXIV, 10-14). Мудрый представляеть, что благословение Божие, какъ ръка, разливаясь по сухой земль, не только обильно наполняеть ее, но и покрываеть собою. «Благословение Его яко ръка покры, и яко потокъ сушу напои» (Сир. ХХХІХ, 28). Милосердіе Божіе къ тварямъ возобновляется ежедневно: «не прекратились шедроты Твоц», взываетъ къ Вогу Пророкъ Іеремія (Плач. Іер. III, 22. 23), «но обновляются всякое утро; велика върность Твон». Псалмопъвецъ провидитъ, что люди изъ рода въ родъ будутъ возносить хвалу великой благости Божіей, и самъ, восхищенный созерцаніемъ сей благости, восклицаеть: «Щедръ и милостивъ Господь, долготерпъливъ и многомилостивъ: благъ Господь всяческимъ, и щедроты Его на всъхъ дълахъ Его» (Пс. СХЦІV, 8-10). «Милость человъка», говорить сынъ Сираховъ, «на искренняго своего: милость же Господня на всяку плоть» (XVIII, 12). Благодать есть всёхъ кормительница (Прем. XVI, 25). Господь есть «даяй пищу всякой плоти» (Пс. СХХХV, 25), питающій и возращающій всякое животное. «Очи всъхъ на Тя уповають, и Ты даеши имъ пишу во благовремении: отверзаеши Ты руку Твою, и исполняеши всякое животно благоволенія» (Пс. CXLIV, 15. 16). «Воззрите на птины небесныя», говорить Самъ Спаситель, «яко ни съютъ, ни жнутъ, ни собираютъ въ житницы, и Отеңъ вашъ небесный питаетъ ихъ» (Мате. VI, 26). На вопль младенца спъшить мать его питающая; такъ кормительница всъхъ благость Божія съ материнскою любовію внимаеть крикамъ птенцовъ ворона и готовить имъ пищу: «кто врану уготова пищу», говорить Богъ у Іова, «птичищы бо его ко Господу воззваща, облетая брашна ищуще» (XXXVIII, 41). «Пойте Богу», говорить Исалмопъвецъ, «дающему

<sup>1)</sup> На Шестодневъ, Бес. 9.

скотомъ пищу ихъ и птенцемъ врановымъ, призывающимъ Его (Пс. СХЕVI, 7. 9). Вообще, какъ бы ни была мала и ничтожна тварь, благость Вожія не только не гнушается ею, но съ любовію заботится о ея жнзни и нуждахъ. «Не двъ ли птицы (воробы) цънятся единымъ ассаріемъ», говоритъ Госнодь, «и ни едина отъ нихъ падетъ на земли безъ Отца вашего (Мате. Х, 29). «Любиши сущая вся», говоритъ Премудрый Богу, «и ничесого же гнушаешися, яже сотворилъ еси: ниже бо ненавидя что устроилъ еси. Како же пребыло бы что, аще бы Ты не изволилъ еси? Или, еже не наречено отъ Тебе, сохранилося бы? Щадиши же вся, яко Твоя суть, Владыко душелюбче» (Прем. XI, 25—27).

Следя за столь возвышенными возореніями св. писателей на мулрое и благое устройство міра, вы легко можете найти на вопросъ: настоящій міръ есть ли міръ наплучшій и совершеннейшій, и могъ ли Творецъ создать міръ лучше и совершеннье? Отвычать на этоть вопросъ не мудрено. Творческая сила не измъряется никакою мърою. Всемогущество не знаеть никакихъ предъловъ. Василій Великій, объясняя слова Моисея: «въ началь сотвори Богъ», говорить: «Сперва упомянуль о началъ, чтобы иные не почли міръ безначальнымъ; а потомъ присовокупиль---«сотвори», въ показаніе, что сотворенное есть самая малая часть Зиждителева могущества. Какъ горшечникъ, съ одинаковымъ искусствомъ сделавшій тысячи сосудовъ, не истощиль темъ ни искусства, ни силы; такъ и Создатель этой вселенной, имъя Творческую силу, не для одного только міра достаточную, но въ безконечное число крать превосходивищую, все величе видимаго привель въ быте однимъ мановенемъ воли» 1). Въ Писаніи еще разительнье изображается вся ничтожность міра передъ величіемъ и силою Творца. «Вся языцы», по слову Пророка, «предъ Богомъ, яко капля отъ кади, яко ничтоже суть» (Исаін XL, 15.17). и весь міръ предъ Нимъ, по слову Мудраго, «яко капля росы утреннія. сходящія на землю» (Прем. XI, 23). Сім и подобныя изображенія показывають, что сотвореніе міра не было дівломъ труднымъ для Творца, въ которомъ бы истощилось все Его всемогущество и дошло до последнихъ пределовъ своей силы. Но если Творенъ могъ создать міръ совершениве, то чемъ же Онъ определиль ту ступень совершенства, на которую поставиль мірь? — Мудрою сообразностію средствъ съ цълію. Земля создана въ жилище человъку и потому создана сообразно съ его состояніемъ и его потребностями. Если бы на земль жили Ангелы, — она бы имъла болъе красоты и совершенствъ. Если бы на ней жили люди непадшіе и несогръщившіе, — она была бы совершеннъе. такъ какъ теперь она ожидаетъ обновленія и просветленія вместе съ

прославленіемъ ея обителей. Итакъ, обитасмый нами міръ есть наилучній и совершеннъйшій не въ томъ смысль, что созданный міръ наилучшимъ и совершеннъйшимъ образомъ принаровленъ къ состоянію, нуждамъ и потробностямъ обитающаго въ немъ человъка. Въ такомъ духъ разсуждаеть сынь Сираховъ: «Дъла Господня вся, яко добра зъло, и всяко повельние во время свое будеть. И нъсть рещи: что сіе? на что сіе? Вся бо сія во время свое взыскана будуть» (т. е. все имъеть свое время и свою цель). «Несть рещи: что сіе? на что сіе? Вся бо на потребу ихъ создана быша. Вся дъла Господня блага, и всю потребу во время свое подасть» (т. е. все во время имбеть свою пользу). «И нъсть рещи: сіе сего сего злъе. Вся бо во время на угожденіе будуть (Сир. XXXIX, 21. 22. 27. 40. 41). Земля назначена въ свътлое (Апокал. ХХІ, 10. 11. 23) и блаженное жилище человъку правому: но, когда человъкъ палъ и забольлъ гръхомъ, — таже вемля сдълалась и мъстомъ его борьбы, и его больницею. Потому и устройство ея сообразно съ такимъ многораздичнымъ ея назначениемъ. «Всяческая, яже сотвори, добра во время свое» (Еккл. III, 11), или, какъ говоритъ Апостолъ: «всякое создание Вожие добро, и ничтоже отметно, со благодарениемъ пріемлемо» (1 Тим. IV, 4), то - какъ случай для борьбы, необходимой на поприще усовершенствованія, то — какъ врачевство, хотя горькое, но спасительное для больного. Но объ этомъ еще будотъ случай говорить.

#### VI. Премудрость и благость Божія въ человѣкѣ.

Отъ устройства міра физическаго св. писатели восходять мыслію къ устроенію міра нравственнаго. Если все въ мір'в устроено съ удивительною целесообразностію или премудростію, если определено число и мъра самыхъ малыхъ вещей, если каждая тварь бытіемъ своимъ и свойствами свидетельствуеть о великой благости Творца: то, конечно, Зижлитель міра явиль еще большую премудрость и благость въ природъ человъка, для котораго и созданъ весь обитаемый нами міръ, и, конечно, еще болье чудная цълесообразность - въ судьбахъ міра нравственнаго, хотя человъкъ не всегда ее понимаетъ. Указуя на чудеса премудрости и благости Божіей въ природъ видимой, на ея чудное устройство, св. писатели внушають смиренную предапиость Промыслу, который, конечно, болбе нечется о человъкъ, чъмъ о вещахъ бездушныхъ, и съ большею мудростію и благостію устрояеть судьбы его, хотя челов'якь не можеть проникнуть во всв планы Провиденія. Такія уб'яжденія находимъ у Соломона въ книгъ Премудрости, у сына Сирахова, у Екклезіаста, когда они ръшають вопрось, занимающій умы людей оть глубо-

<sup>1)</sup> На Шестодневъ, Бес. 1.

кой древности, именно: почему блага земныя разделены не равно, почему благочестивые часто страдають, а нечистивые благоленствують? На это же убъждение въ мудромъ устроении міра нравственнаго наводить Богъ Іова въ Своей обличительной ръчи, указывая страждущему праведнику на чудеса Своей мудрости въ устройствъ міра вещественнаго. «Кто уготова дождю велію проліяніе и путь молніи и грома? Кто исчисляй облаки премудростію? Кто врану уготова пищу»? и т. п. (Іов. XXXVIII. 25. 37. 41). Глубочайшая мысль, скрывающаяся во всёхъ вопросахъ. которые Богъ предлагаетъ Іову (глл. XXXVIII-XLI), та, что расположившій все числомъ и мірою въ мірь вещественномъ, конечно, соблюль тоть же законь премудрости въ устройствъ человъка и его судебъ. Точно такъ и Самъ Спаситель внушаетъ намъ довъренность къ Промыслу, указывая на попечительность Божію о самыхъ малыхъ тваряхъ. «И о одежди что печетеся?» говорить Господь, «смотрите кринъ сельныхъ, како растутъ: не труждаются, ни прядутъ. Глаголю же вамъ, яко ни Соломонъ во всей славъ своей облечеся, яко единъ отъ сихъ. Аще же съно сельное днесь суще и утръ въ пещь вметаемо. Богъ тако опъваеть: не много ли паче вась, маловъри» (Мате. VI, 28-30)? «Не двъ ли птицы цънятся единымъ ассаріемъ? или едина отъ нихъ падетъ на земли, безъ Отца вашего? Вамъ же и власи главніи вси изочтени суть» (Мате. X, 29. 30).

Всезиждительная Премудрость Божія, съ радостію возводящая міръ въ бытіе, преимущественно радуется о человікі, какъ о совершеннійшемъ твореніи на земль. «Едва воселящеся вселенную совершивъ, и веселящеся о сыныхы человыческихы» (Притч. VIII, 31). «Славлю Тебя», поеть Давидъ Богу, «потому что я дивно устроенъ» (Пс. СХХХУШ, 14). Самъ Творецъ непосредственно образуеть тело первозданнаго и устрояеть въ немъ чудное единение духа и плоти (Быт. II. 7). Лающий человъку благословение чадородія, конечно, опредълиль образъ его рожденія. «Руцѣ Твои сотвористѣ мя, и создастѣ мя», говоритъ Іовъ Богу. «Или не якоже ли млеко измелзилъ мя еси, усырилъ же мя еси равно сыру?» (не Ты ли пролилъ меня, какъ молоко, и сгустилъ меня, какъ сыръ?) «Кожею же и плотію мя облекъ еси, костми же и жилами сшилъ мя еси» (X, 8. 10. 11). «Ты сотвориль внутренность мою», говорить Пророкъ, «составилъ меня во чревъ матери моей. Ни одна кость не сокрылась отъ Тебя, хотя и устроенъ втайнъ, сотканъ во глубинъ земли» (Пс. СХХХVIII, 13. 15). Подъ глубиною земли разумъется утроба матери, въ которой незримо отъ людей образуется младенецъ; но Богъ видить его образование, такъ что ни одна кость не утантся отъ Его всевидящихъ очей. «Такъ Ты извлекъ меня изъ чрева; Ты упокоилъ меня у груди матери моей» (Пс. XXI, 10). Конечно, образование и

рожление каждаго человъка совершается по законамъ, даннымъ природъ; но эти законы во всъхъ малъйшихъ подробностяхъ опредълены въ планъ Творческомъ, и Богь видить и поддерживаеть каждое ихъ дъйствіе. Мужественная мать Маккавеевь, убъждая сыновъ своихъ на подвигъ мученичества, между прочимъ, говоритъ имъ: «Не въмъ, како во чревъ моемъ явистеся, ниже бо азъ духъ и животъ дахъ вамъ, и коегождо уды не азъ составихъ, но міра Творецъ, создавый родъ человічъ и всьхъ изобрьтый рожденіе» (2 Мак. VII, 22. 23). «Зародышъ мой видьли очи Твои», говорить Давидь, «въ Твоей книгъ все то написано» (Пс. СХХХУІІІ, 16, т. е., въ Твоемъ творческомъ планъ опредъленъ весь ходъ моего утробнаго образованія и образъ рожденія. Сравнивая Церковь съ теломъ человеческимъ, Апостолъ замечаеть о последнемъ, что Богъ, составляя тъло, каждому члену его опредълилъ извъстную мъру дъятельности и установилъ между членами различныя вспомоществующія соприкосновенія (Еф. IV, 16). Всв многоразличные члены тыла составляють согласный союзь, цылостное единство. «Тыло едино есть, и уды имать многи», пишеть Апостолъ, «вси же уди единаго тьла, мнози суще, едино суть тьло» (1 Кор. XII, 12). Каждому члену Творческая премудрость назначила опредъленное мъсто въ тълъ, сообразное съ назначениемъ и деятельностию того или другого члена. «Ныне ноложи Богъ уды, единаго коегождо ихъ въ тълеси, якоже изволи» (ст. 18). Каждому члену назначена своя опредъленная дъятельность, и всь они такъ мудро расположены, что всв помогають другь другу, и каждый, отправляя свою частную деятельность, служить общимъ пользамъ целаго тъла. «Нынъ же мнози убо удове, едино же тъло», пишетъ Апостолъ. «Не можеть же око рещи руць: не требь ми еси; или паки глава ногамъ: не требъ ми есте. Но много паче, мнящіеся уди тъла немощнъйши быти, нужньйши суть» (ст. 20—22). «Всь члены», разсуждаеть бл. Өеодорить, «сообща служать благосостоянію единаго тыла. Каждому ввырена какая-нибудь частная деятельность, и съ темъ вместе каждый служить общему ихъ дълу. Глазъ водить ноги, и -- самъ носится ногами. Ухо, принимая звуки, возбуждаеть глазъ къ виденію и, такимъ образомъ, открываеть ему причину звука. Разв'ь только безумный найдеть несообразность въ томъ, что членамъ раздълены различныя дъятельности. Каждый почувствуеть любовь и удивление къ Творцу, Который такъ мудро различилъ члены, каждому изъ нихъ назначилъ приличную дъятельность и частную діятельность того или другого члена сдівлаль общею для цълаго тъла. Каждому члену назначено какое-нибудь частное отправленіе, но оно приносить пользу цівлому тівлу» 1). Есть въ нашемъ тівлі:

<sup>1)</sup> De Provident. VI р. 383 и 384.

члены не такъ красивые и благообразные, какъ другіе: но этимъ неблагообразнымъ членамъ Богъ далъ такое значение въ тълъ, что человъкъ заботится о нихъ болье, чыть о благообразныхъ; и благообразныйшів члены поставлены отъ нихъ въ зависимость и служать имъ. Этимъ Богъ. по зам'вчанію Апостола, уравняль члены тела, чтобы не быле въ нихъ разділенія, чтобы никакой членъ не заботился только о себі, но всі они, помогая одинъ другому, вмъсть служили благу целаго тела. «И ихже мнимъ безчестнъйшихъ быти тъла, симъ честь (попеченіе) множайшую прилагаемъ. Но Богъ раствори (уравновъсилъ) тъло, худъйшему болшу давъ честь: да не будеть распри въ телеси, но да равно единъ о другомъ пекутся уди» (1 Кор. XII, 23 — 25). Устрояя союзъ членовъ, Творецъ опредълиль величину и целаго тела. «Кто отъ васъ», говорить Господь, «пекійся можеть приложити возрасту своему лакоть единъ» (Мате. VI, 27)? Не безъ цели дано человеку тело малое и слабосильное сравнительно съ телами многихъ животныхъ. Въ скудости данныхъ человъку физическихъ силъ ясно открываетя премудрость Творческая. Малая величина и слабость тыла даеть больше свободы силамъ и стремленіямъ духа. Заключенный въ огромное тело согрешившій духъ человъческий еще больше бы оземленился и глубже ниспаль бы въ плотскія желанія, и при великихъ физическихъ силахъ человъкъ не зналъ бы ни преграды, ни утомленія на пути растлінія. Но теперь слабость и малость тъла имъетъ вліяніе сдерживающее и уціломудривающее. И это одно изъ свойствъ всемогущей Премудрости — малыми средствами достигать великихъ целей. Человекъ, облеченный столь малымъ и немощнымъ теломъ, владычествуетъ надъ природой и держить въ своей власти животныхъ несравненно его сильнейшихъ. «Не скорби о томъ», пишетъ блаж. Өеодорить, «что тебь дано малое тьло, посмотри, сколько животныхъ служать ему, и отъ души восхвали Того, Который подчинилъ ихъ тебъ, и за самую малость тъла возблагодари Творца. Заботясь о спасеніи души твоей, Онъ не облекъ тебя очень большимъ теломъ, дабы ты, слишкомъ сильный и душою и теломъ, не впалъ въ киченіе діавольское. Если ты и въ своемъ маломъ тълъ возстаешь и вооружаешься противъ Творца: то чего не сделаль бы ты, имея огромное тело? Теперь же самая скудость тела учить тебя пеломудрію и покорности Творцу. Въ недостаткъ тълесныхъ силъ утъшаетъ тебя даръ разума. Силою разума ты управляешь и подчиняешь себь неразумныхъ тварей» 1).

Господь неба и земли, исчисляющий и звезды и дождевыя капли. въдающій вся прежде бытія ихъ (Дан. ХШ, 42), по слову Пророка, ведеть писаніе или перепись народовь, въ которой записывается всякій

новорожденный въ томъ или другомъ народъ (Пс. LXXXVI, 6. Слич. Ис. IV, 3. Ісзек. ХШ, 9). Представленіе, очевидно, образное. Подъ переписью Пророкъ разумбеть Творческую идею, или планъ міра, въ которомъ предначертано бытіе всьхъ народовъ-существовавшихъ, существующихъ и имеющихъ существовать на лице земли и до единаго человъка предъисчислено или предопредълено число людей въ каждомъ народь. Въ новозавътныхъ Писаніяхъ упоминается о книгь жизни, въ которую вносить Богь имена увъровавшихъ во Христа и избранныхъ къ въчному блаженству съ Нимъ (Филипп. IV, 3. Апок. III, 5. XXII, 19). Книга жизни, говоря человъчески, заведена Богомъ не во времени, не съ основанія христіанства, но отъ вічности, и есть вічная мысль или предопределение Божие объ избранныхъ во Христь, объ искуплении падшаго человъка смертію Сына Божія. Апостоль ясно свидътельствуеть, что искупленіе есть предвъчное опредъленіе Божіе (Еф. III, 11), и пишеть ефесскимъ христіанамъ, что «Богъ избра насъ въ немъ (во Христъ) прежде сложенія міра» (І, 4). Такимъ образомъ и перепись народовъ, о которой говорить Пророкъ, есть въчная мысль Божія о бытім народовъ, опредъление того порядка, въ которомъ они одни за другими должны возникать на землъ, назначение числа людей, имъющихъ родиться въ томъ или другомъ народъ. Не случайно на томъ или на другомъ мъсть земли возникаеть народь, размножается, приходить въ силу и цвътеніе, потомъ начинаеть ослабъвать, умаляться, поглощается другимъ народомъ, исчезаетъ съ лица вемли. Каждому народу премудрость Міроправителя предназначила и свое время и свое мъсто на землъ, предълы бытія и размноженія и степень благоденствія. Объ этомъ ясно свидътельствоваль Апостоль Павель авинскимь философамь: «Богь, сотворивый міръ и вся, яже въ немъ, Сей небесе и земли Господь сый, сотворилъ есть оть единыя крове весь языкъ человьчъ, жити по всему лицу земному, уставивъ предучиненная времена и предълы селенія ихъ» (Дівян. XVII. 24. 26). Сіонъ думаль некогда, что онъ забыть Богомъ и навсегда останется въ разрушении. Богъ отвъчаеть ему чрезъ Пророка: «Се на рукахъ Моихъ паписахъ стъны твоя, и предо мною еси присно» (Исаін XLIX, 16). Апостолы спрашивали Господа о времени возстановленія парства Израилева: «Господи, аще въ лъто сіе устрояеми парствіе Израилево?» Господь отвъчаль имъ: «Нъсть ваше разумъти времена и льта, яже Отецъ положи во Своей власти» (Дъян. І, 6.7). Отъ въчности Богъ знаетъ или видитъ время рожденія и бытіе каждаго человъка. Въ переписи народовъ записывается каждый рождающійся (Пс. СХХХVI, 6). «Зародышъ мой видъли очи Твои», говоритъ Пророкъ, «въ Твоей книгь все то написано» (Пс. XXXVIII, 16), а очи Господни отъ въчности видятъ все будущее и возможное. Отъ въчности Богъ изби-

¹) De Provid. Orat. V. p. 372 и 373.

раетъ орудія Своихъ особенныхъ цілей, опреділяетъ путь или назначеніе Своимъ избраннымъ, сообразно съ мудрыми целями міроправленія и, конечно, соотвътственно силамъ и свойствамъ самыхъ избранныхъ. Богъ. по сказанію Мудраго, въ свое опредъленное время воздвигаеть на землъ человъка потребнаго -- годное орудіе Своихъ мудрыхъ цьлей. «Въ рупь Господа власть земли, и потребнаго воздвигнеть во время на ней» (Спр. X, 4). Такъ Апостолъ пишеть объ Іаковъ и Исавъ: «Еще не рождшимся, ни сотворившимъ что благо или эло... речеся ей (Ревеккъ): яко болій поработаеть меншему» (Римл. IX, 11. 12). Задолго по рожденія Кира Пророкъ преднарекаеть имя его, предсказываеть его появленіе, его побъды и отношеніе къ израильскому народу (Исаін XLV, 1. 2). Въ своихъ побъдахъ самъ Киръ видитъ назначение, опредъленное ему небеснымъ владыкою всъхъ царствъ и народовъ (1 Ездр. I, 2). Самъ Вогь, указывая на Свои предвъчныя опредъленія, говорить Пророку Іеремін: «Прежде неже Мнъ создати тя во чревъ, познахъ тя, и прежде неже изыти тебф изъ ложеснъ, освятихъ тя, пророка во языки поставихъ тя» (Іер. І, 5). Въ томъ же смыслъ говоритъ о себъ Апостолъ, что онъ избранъ въ апостольское служение отъ чрева матери своей (Гал. І, 15). Въ Творческомъ планъ каждому человъку назначено опредъленное время жизни, и никто не можетъ прибавить себъ ни одного лишняго дня. «Господь созда отъ земли человъка», пишеть сынъ Сираховъ, «и паки возврати его въ ню. Дни, числа и время даде имъ» (XVII, 1. 2). Іовъ, оплакивая краткость человъческой жизни, -- которая какъ цвъть выходить и увядаеть, бъжить, какъ тънь, и не останавливается, — говорить, обращаясь къ Богу: «Изочтени же мъсяцы его (человъка) отъ Тебе, на время положилъ еси, и не преступитъ» (Іов. XIV, 5). По слову Пророка, въ книгъ Божіей начертаны или опредълены дни каждаго человъка: «Зародышъ мой видъли очи Твои, въ Твоей книгъ все то написано, и дни начертаны, когда еще ни одного изъ нихъ не было» (Псал. СХХХУШ, 16).

«Каждому свое время рождатися и умирати» (Еккл. III, 2). Почему же не опредълена одна общая мъра человъческой жизни? Конечно, не безъ мудрой воли Промысла одинъ доживаетъ до глубокой старости, другой умираетъ въ цвътъ юности. Конечно, человъческій разумъ не можетъ проникнуть во всъ совъты Божіи о судьбахъ людей. Прочемъ, Писаніе открываетъ намъ различныя благія цъли, по которымъ Богъ одного долго оставляеть на землъ, у другого сокращаетъ дни земной жизни. Долгоденствіе есть и естественное слъдствіе добродътельной жизни и вмъстъ награда отъ Бога за добродътель. «Вънецъ хвалы старость», пишетъ Мудрый, «на путехъ же правды обрътается» (Притч. XVI, 31). «И аще пойдеши путемъ Моимъ», говоритъ Богъ Соломону, «сохранити заповъди

Моя и повельнія Моя, якоже хождаше Давидь отець твой, и умножу дни твоя» (3 Цар. Ш, 14). Любящему Бога Господь объщаеть Свою защиту, прославление и долгоденствие: «долготою дней исполню его» (Пс. XC, 14-16). «Блажени вси боящися Господа», восклицаетъ Пророкъ, «ходящім въ путехъ Его». Въ числѣ благословеній, ниспосылаемыхъ на нихъ Вогомъ, Пророкъ упоминаетъ и благословение долгоденствия. «И узриши сыны сыновъ твоихъ» (Пс. СХХУП, 1. 7). Долгоденствіе благочестиваго есть благодъяніе Божіе для его окружающихъ, какъ живой, назидательный примъръ благочестия и живое обличение нечестия (Прем. П, 10); есть благодыние и для цылаго человыческого рода, потому что «съмя свято стояніе его» (Исаін VI, 13). Порочная жизнь влечеть за собою скорое наказаніе—раннюю смерть. «Літа нечестивыхъ умалятся», по слову Соломона (Причт. X, 27); «души беззаконныхъ погибають безвременно» (XIII, 2). «Праведній насладятся въ богатствъ льта многа: неправедни же погибнуть вскорь» (ст. 24). «Мужіе кровей и льсти», говорить Пророкъ, «не преполовять дней своихъ» (Пс. LIV, 24). Въ самомъ наказаніи видна благая цель Наказующаго. Продолжительнъйшая жизнь нечестиваго только увеличила бы бремя гръховъ его. Но мы видимъ примъры, что и нечестивые долгоденствуютъ. Напротивъ, люди добрые и благочестивые рано исхищаются изъ среды живыхъ. Ранняя кончина одного для многихъ имбетъ тяжелыя следствія, продолжительная жизнь другого никому не нужна и не дорога и для него самого. Нечестивымъ дается иногда и долголътіе жизни по Божественному долготеривнію, ожидающему ихъ покаянія. «Богъ даетъ имъ», какъ говорить Мудрый. «времена и мъсто, имиже бы измънилися отъ злобы» (Прем. XII, 20). Видящій бездну и сердце (Сир. XI.II, 18), конечно, видить, кому изъ гръшниковъ полезнъе долготеривніе, отлагающее день смерти, и кому-скорое наказаніе раннею смертію. Въ книгъ Премудрости находимъ замъчательный взглядъ на кончину юноши мудраго; глумятся надъ такою кончиною, нисколько не понимая здъсь благихъ пълей Провидънія. «Узрять кончину премудраго, и не уразумъють, что усовътова о немъ, и во что утверди его Господь: узрять и уничижать его, Господь же посмъется имъ» (IV, 17. 18). Какія же цели имъеть Господь, посылая раннюю, по мненію людей, неблаговременную ксичину мудрому? Мудрый прежде всего обличаеть несправедливость мивнія о неблаговременности такой кончины. Старость обыкновенно опредъляють длительностію жизни, числомъ прожитыхъ літь. Но есть старость, которая изміряется не числомъ літь, но числомъ пріобрітенныхъ добродътелей, мърою снисканной мудрости, степенью духовной зрълости. «Старость честна не многольтна, ниже въ числь льть исчитается: съдина же есть мудрость человъкомъ, и возрасть старости житіе нескверно» (Прем.

IV, 8. 9). Такая старость, т. е. преспъяніе въ мудрости и добродътели, возможна и въ юношъ. Юный праведникъ, умирая, умираетъ благовременно: онъ готовъе къ смерти и способнъе къ будущей жизни, чъмъ человъкъ, хотя достигшій и глубокой старости, но бъдный мудростію и добродетелями. «Осудить же праведникь умираяй живыхь нечестивыхь. и юность скончавшаяся скоро долгольтнюю старость неправеднаго» (ст. 16). Цель, съ которою посылается ранняя кончина праведному, есть, повидимому, раннее, но на самомъ дълъ благовременное успокоение его отъ земной сусты и крушенія, а иногда и избавленіе отъ грядущихъ искушеній и паденій. Богъ, по великой любви Своей, не оставляєть надолго юнаго праведника въ странъ земного пришесствія, но за раннее преспъяніе рано возводить его въ тихое пристанище небеснаго успокоенія. «Скончався вмаль исполни льта долга: угодна бо бъ Господеви душа его», душа юная, но уже созръвшая для небесной жизни. «Сего ради потщася (поспышиль) отъ среды лукавствія» (чт. 13. 14). Притомъ же, самая высокая мудрость или добродьтель въ продолжение земной жизни стоить не внъ опасности искушеній и паденій. Богъ, предвидя скорби и искушенія. грядущія на юнаго праведника, его тяжкую борьбу и, можеть быть, паденія, въ награду уже за пріобрітенную имъ добродітель, избавляеть его отъ сихъ скорбей раннею смертію. «Праведникъ», говорить Мудрый, «аще постигнеть скончатися, въ покои будеть. Благоугодень Богови бывъ, возлюбленъ бысть, и живый посредь грышныхъ преставленъ бысть: восхищенъ бысть, да не злоба измънить разумъ его, или лесть прельститъ душу его. Раченіе бо злобы помрачаеть добрая, и пареніе похоти премѣняетъ умъ незлобивъ» (ст. 7. 10—12). Сихъ-то благихъ цѣлей Провиденія въ судьбахъ праведнаго не понимаютъ иногда люди, видяшіе кончину юнаго. «Людіе же видівше, а не разумівше, ниже положше въ помышлении таковое, яко благодать и милость въ преподобныхъ Его, и посъщение во избранныхъ Его» (ст. 15).

Такое же мудрое соотвътствіе средствъ съ цъями указываеть намъ Писаніе въ устройствъ внутренней и нравствонной жизни человъка. Каждому дается своя определенная мера естественныхъ способностей, или дарованій. «Корень премудрости кому открыся?» пишетъ сынъ Сираховъ. «Самъ (Господь) созда ю, и видъ, и сочте ю, и излія ю на вся дъла Своя, со всякою плотію по даянію Своему» (Сир. І. 6. 8—11). И «овому убо даде пять талантъ», говоритъ Самъ небесный Раздаятель дарованій, «овому же два, овому же единъ, комуждо противу силы его» (Мате. XXV, 15). Различны таланты у людей не только по количеству, но и по качеству и по направленію, и такъ премудро распредълены между людьми, что только совокупною деятельностію этихъ различныхъ талантовъ условливается и поддерживается благоустройство и благосостояніе челов'вческих обществъ. Каждое гражданское общество есть живое тьло, въ которомъ каждый членъ имъетъ свой таланть, свою частную пентельность: но и члены и ихъ дентельности такъ соразмерны и уравновъщены въ дълъ, что только ихъ совокупнымъ взаимодъйстіемъ поддерживается жизнь целаго тела, такъ что съ остановкою или прекращеніемъ той или другой діятельности, хотя бы самой неважной и грубой, нарушается благосостояніе цізлаго тізла, и происходить разстройство и въ самыхъ высокихъ и благородныхъ его отправленіяхъ. Есть таланты не столь вилные и блестящіе, какъ другіе, но не менъе ихъ плодотворные и необходимые въ устройствъ человъческаго общежитія. Не всь имьють, разсуждаеть сынь Спраховь, высокіе дары веденія, мудрости созерцательной, способности правительственныя и т. п. Земледълецъ, дроводълъ, ковачъ, горшечникъ все время проводять въ своемъ прияти. и все свое искусство истощають вр усовершенствовани своей работы. Но и каждый изъ нихъ въ своемъ деланіи мудръ: «вси сіи на руки своя надеются, и кійждо въ деле своемъ умудряется» (XXXVIII, 25-36). Каждый мудрь-потому, что каждый служить своимь талантомъ общему благу. Такимъ образомъ каждый талантъ, какъ бы ни казался незначительнымъ, есть даръ Творческой мудрости, необходимое орудіе для благоустройства человъческой жизни.

Къ подобнымъ размышленіямъ приходить бл. Өеодорить, решая вопросъ: почему не всв равно богаты? «При равномъ разделе золота, если бы всв были одинаково богаты имъ, какъ же бы люди доставали себъ необходимыя вещи? И кто согласился бы служить другому, имъя одинаковый съ нимъ достатокъ? Если бы не заставляла бъдность, - кто захотель бы сидеть у печи и готовить снеди? Кто сталь бы изготовлять хлібов и на мельниців молоть пшеницу? Кто повель бы рабочихъ быковъ подъ ярмо и сталъ бы пахать землю? Кто занялся бы каменодъланіемъ, чтобы приготовить камни на постройки и, искусно складывая ихъ, строить дома, если бы не заставляла нужда и не побуждала къ дъятельности? Кто бы взялся за корабельное мастерство? Принялъ ли бы кто на себя должность кормчаго или трудъ корабельнаго работника? Кто бы сталь работать въ ткацкой или швейной? Захотъль ли бы кто быть горшечникомъ или мъдникомъ? При равномъ у всъхъ количествъ денегь, одинь не сталь бы служить другому, а было бы необходимо одно изъ двухъ: или каждый долженъ бы былъ тщательно изучать всв нужныя искусства, или всв остались бы при одинаковомъ недостаткв необходимыхъ вещей. Нътъ нужды доказывать, что одному человъку невозможно изучать всв искусства... Остается, следовательно, то, что равное у всъхъ обиліе денегъ для всъхъ было бы гибельно, и стало бы съ ними, что бываеть съ людьми, которые отъ пресыщенія теряють удо-

вольствія вкуса. Одни отъ безпрестаннаго употребленія яствъ притупляють аппетить; а другіе изъ любви къ деньгамъ хотять нуждаться даже въ необходимомъ, и гибель съ богатствомъ предпочитаютъ жизни съ бъдностію. Но перестанемъ препираться съ ними; и здісь мы видимъ попечительность Божію, по которой, такъ называемое, ими неравенство есть причина житейскихъ удобствъ и основаніе благоустроеннаго общежитія» 1). «Что ты слишкомъ негодуешь и сътуешь на бъдность, когда видишь, что и богатство въ ней сильно нуждается и что богатые не могутъ жить безъ нея? Подивись лучше мудрости Устроителя, Который однимъ далъ деньги, другимъ искусства, и ихъ взаимною нуждою сблизилъ и сдружилъ. Вогатые дають деньги, а бъдные за это приносять имъ произведенія своихъ искусствъ» 2). Такимъ образомъ, каждый талантъ, какъ бы онъ ни казался незначительнымъ, премудро приноровленъ къ пользамъ общежитія. Богь, по мнінію Златоустаго, провидя, что люди будуть самолюбивы, связаль ихъ взаимными нуждами, и симъ, какъ уздою, обуздаль ихъ самолюбіе. «Люди», говорить святитель, «и не подумали бы заботиться о выгодахъ ближняго, если бы не были поставлены въ необходимость взаимных снешеній. Богь соединиль ихъ такими узами, что каждый можеть искать собственной пользы не иначе. какъ только содъйствуя пользамъ другихъ» 3). «Мы теперь и имъемъ нужду другъ въ другъ: однакожъ, необходимость этой взаимной нужды не связываеть нась дружбою, а если бы каждый изъ нась все для себя находиль самъ собою, то не жили ли бы люди, какъ дикіе звери? Теперь силою принужденія и необходимости Богъ подчинилъ насъ другь другу, и мы ежедневно приходимъ въ столкновение другъ съ другомъ. Но, если бы Богъ снялъ съ насъ такую узду, кто бы сталъ искать дружбы другого» 4)? Подобнымъ образомъ разсуждаеть Апостолъ о дарованіяхъ духовныхъ, или благодатныхъ. Каждому върующему дается своя степень пріемлемости сихъ дарованій-«міра віры» (Римл. XII, 3), и по мъръ въры ниспосылается тотъ или другой благодатный даръ, и каждый даръ-безъ излишества и безъ недостатка, но въ опредъленной мъръ. «Единому комуждо насъ», говоритъ Апостолъ, «дадеся благодать по мъръ дарованія Христова» (Ефес. IV, 7). Св. Духъ раздъляеть благодатные дары между върующими, якоже хощеть, не по человъческимъ соображеніямъ и желаніямъ, но по целямъ Своей премудрости, и каждому даеть тоть или другой даръ на пользу пріемлющаго и во благо Своей Перкви. «Раздъленія дарованій суть, а Тойжде Духъ, и раздь-

4) p. 562.

ленія служеній суть, а Тойжде Господь, и разділенія дійствъ суть, а Тойжде есть Богь, действуяй вся во всехь. Комуждо дается явленіе Луха на пользу. Овому бо Духомъ дается слово премудрости, иному же слово разума, о томъ же Дусь». Исчисляя различные дары, даруемые Духомъ, Апостолъ заключаетъ: «Вся же сія действуеть единъ и Тойжде Духъ, раздъляя властію коемуждо якоже хощеть» (1 Кор. XII, 4-11). Въ раздълении различныхъ дарований върующимъ Апостолъ открываетъ высочайшую мудрость Основателя Церкви. Церковь Апостолъ сравниваетъ съ человъческимъ тъломъ. Въ составъ тъла нътъ ни одного члена лишняго, но каждый исполняеть определенную ему деятельность, необходимую для жизни тела. Члены тела, которые кажутся слабъйшими, гораздо болье содыйствують благосостоянию тыла, и которые кажутся намъ менъе благородными въ тълъ, по своему важному значению въ жизни тъла, заставляютъ прилагать о себъ большее попечение (ст. 14-25). Также мудро устроено и тъло Христово - Церковь. Каждый членъ сего тьла, или каждый върующій, получаеть благодатное дарованіе, спасительное для него и полезное для целаго тела. «И овыхъ убо», говоритъ Апостолъ, «положи Богъ въ Церкви первъе Апостоловъ, второе Пророковъ, третіе учителей, потомъ же силы, таже дарованіе исціленій, заступленія, правленія, роди языковъ» (ст. 28). Каждый изъ сихъ даровъ данъ членамъ Церкви въ извёстной мерв, а мера сія опредедяется нуждами Церкви, ея большею или меньшею потребностію въ томъ или другомъ даръ. «Еда вси Апостоли? еда вси Пророцы? еда вси учители? еда вси дарованія имуть исціленій» (29. 30)? Госнодь въ такомъ порядкъ раздъляеть благодатные дары членамъ Церкви Своей, что при соразмърномъ дъйствін каждаго члена и при ихъ взаимномъ содъйствін, или вспомоществующихъ соприкосновеніяхъ, поддерживается и возрастаеть благодатная жизнь целаго тела, целой Церкви. Глава Церкви-Христосъ, отъ Котораго все тело, составляемое и совокупляемое, посредствомъ всякаго вспомоществующаго соприкосновенія, при соразиврномъ двиствіи каждаго члена, получаетъ приращеніе для своего назиданія въ любви (Еф. IV, 16). Есть дары не столь возвышенные, какъ другіе, не болъе ихъ нужные и полезные для върующихъ. Небесный Раздаятель дарованій имбеть въ виду не столько величіе и возвышенность Своихъ даровъ, сколько ихъ пользу, или примъняемость къ пользамъ Церкви. Такъ, напр., даръ чудотвореній или исціленій-величественнъе, чъмъ даръ учительства; но послъдній — необходимъе при настоящемъ состояніи върующихъ (1 Кор. XIV, 5), а потому я данъ въ гораздо большей мере, чемъ первый, изліянъ на гораздо большее число върующихъ. Такъ и каждый даръ дается въ такой мъръ, въ какой онъ необходимъ для пользы Церкви.

<sup>1)</sup> De Provid. Orat. VI. p. 384, 385, 2) Ibid. p. 389.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Oper. Chys. edit. Parisia. 1838. Tom. X, p. 225.

Какъ въ раздаянін дарованій, такъ и во всёхъ совётахъ Божінхъ о человъкъ, Писаніе открываеть Божественную премудрость, соразмъряющую средства съ цълями. Постигаетъ, напр., человъка несчастіе, какъ наказаніе и врачеваніе гръха: Врачъ душъ даетъ лькарство въ извъстной мъръ, сообразной съ силою и свойствомъ бользни. «Напитаети насъ хлъбомъ слезнымъ», говоритъ Псалмопъвецъ, «и напоиши насъ слезами въ мфру» (опредъленною мфрою) (Пс. LXXIX, 6). Пророкъ увфренъ, что не прольется ни одна слеза человъческая безъ въдома Божія, что въ планъ Творческомъ начертаны всъ пути человъка, исчислены всъ судьбы его. «У Тебя исчислено», говорить Давидь Богу, «мое скитаніе, слезы мои хранятся въ сосудъ у Тебя, онь въ книгь Твоей» (Пс. LV, 9). Богъ, по увъренію Пророка, помнить кровь, не забываеть вопля угнетенныхъ, взираетъ на обиды и притесненія и написываеть ихъ на рукъ Своей, хотя нечестивый и говорить въ сердцъ своемъ: забылъ Богъ, закрылъ лице Свое, не увидитъ никогда (Пс. ІХ, 13. 35. 32). Съ подобною увъренностью Апостолъ увъщаваетъ върующихъ не упадать духомъ и не унывать въ искушеніяхъ, потому что искушенія соразм'врены съ силами искущаемыхъ, и не возможно -- искущение, превышающее силы человъка. «Искушение васъ не достиже, точие человъческое: въренъ же Богъ, Иже не оставить васъ искуситися паче, еже можете, по сотворить со искушеніемъ и избытіе» (облегченіе), «яко возмощи вамъ понести» (1 Кор. X, 13). Сюда идетъ мысль Григорія Богослова: «М'єры Божій уравниваются съ нашими мерами; какими здесь меряемъ другъ другу, такими и великій Богъ воздасть людямъ... Мнв, если въ омраченномъ сердцъ обезчещу Христа, въ такой же мъръ угрожаетъ скорбь, въ какой предлежить добрая слава, если приближаюсь къ Божеству. Ибо, какъ по Божіниъ мірамъ отміривается міра нашей жизни, такъ по мірамъ жизни отмъривается и Божія мъра» 1).

Устройствомъ своего существа и судьбами своей жизни человъкъ евидьтельствуеть о великой мудрости своего Творца: съ тымъ вмысть онъ носить въ себъ свидътельство объ Его безпредъльной благости. Господь ни чёмъ не гнущается (Прем. XI, 25) и съ любовію созидаеть и последнюю изъ полевыхъ лилій (Мате. VI, 28. 29); но человекъ изъ всъхъ земныхъ тварей есть предметъ особенной любви Божіей. Вспомнимъ, что все, что видимъ въ человъкъ и около него безобразнаго, нестройнаго, несовершеннаго, есть дело не рукъ Божихъ, но самовольное произведение самого человъка. Мы не можемъ теперь представить, какъ совершенъ былъ первозданный. Сколько открываеть намъ бытописаніе,обитатель рая имълъ великія силы духа (Быт. ІІ, 20), былъ столь совершенъ и столь близокъ къ Богу, что могъ входить съ Нимъ въ непосредственное общен е (III, 8). Тъло его было безболъзненно, способно жить въчно (III, 22), власть надъ всею тварію -- поистинь цорственная. Человъкъ палъ, потерялъ способность къ райской жизни, обезобразилъ первозданную красоту, ослабилъ свои сплы и свою власть надъ подчиненною ему тварію, немоществуєть тіломъ, немоществуєть и душою. Но и въ своемъ уничиженномъ состоянии, при всъхъ немощахъ и растявнии, человъкъ являеть еще въ себъ великіе силы и дары Творческой любви, свидътельствующіе собою о непостижимомъ теперь для насъ величіи первобытныхъ совершенствъ, имъ потерянныхъ. Красота и совершенства человъка, уже помратенныя и растленныя грехомъ, возбуждають въ боговдохновенномъ созерцателъ восторженное и глубоко благодарное чувство. «Господи», восклицаетъ Пророкъ, «что есть человъкъ, яко помниши его? или сынъ человъчь, яко посъщаети его? Умалиль еси его малымъ чимъ оть Ангель, славою и честію в'інчаль еси его; и поставиль еси его надь дълы руку Твоею, вся покорилъ еси подъ нозв его. Господи Господь нашъ, яко чудно имя Твое по всей земли» (Псал. VIII, 5-10). Вся исторія человъка первозданнаго есть исторія чудесъ любви къ нему Божіей. Но любовь Бога къ человъку, если можно такъ сказать, явилась еще въ большей силь, еще увеличилась, когда человъкъ палъ, подобно тому, какъ любовь матери двлается горячее и заботливее къ заболевшему ребенку (Сир. XVIII, 10. 11). И Самъ Богъ именно сравниваетъ Свою любовь къ человъку съ любовію матери, которая не можеть оттолкнуть оть груди своей дитя свое и не можеть равнодушно слышать воиль его. Такъ Пророкъ говорить отъ лица Божія людямъ, которые думали, что Богъ забылъ о нихъ: «Рече же Сіонъ: остави мя Господь, и Богъ забы мя. Еда забудеть жена отроча свое, еже не помиловати исчадія чрева своего? Аще же и забудеть сихъ жена, но Азъ не забуду тебе, глаголеть Господь» (Исаін XLIX, 14. 15). Самъ Господь называеть Себя Отцомъ человековъ: «Единъ есть Отецъ вашъ, Иже на небесехъ» (Мате. XXIII, 9). Богъ такъ любить, пишеть Златоустый, что Своею любовію столько превосходить самихъ отцовъ, сколько благость превосходить злобу. «Аще вы, лукави суще, умъете даянія блага даяти чадомъ вашимъ: кольми паче Отецъ вашъ небесный дастъ блага просящимъ у Hero» (Mare. VII, 11).

Наконець, высочайшее явленіе любви Божіей къ человъку есть искупленіе рода человъческаго смертію Сына Божія. «Тако бо возлюби Вогъ міръ, яко и Сына Своего единороднаго даль есть, да всякъ въруяй въ Онь, не погибнеть, но имать животъ въчный» (Іоан. III, 16). Едва ли кто решится умереть, разсуждаеть Апостоль, и за праведника. Не много найдется такихъ, которые бы пожертвовали жизнію за своего бла-

<sup>1)</sup> Въ Твор. св. Отц. IV. 346. 357.

годътеля. По умерсть за гръшника, за врага--дъло, возможное только любви безпредъльной. «Едва бо за праведника кто умреть: за благаго бо негли кто и дерзнеть умрети. Составляеть же Свою любовь къ намъ Богъ, яко еще гръшникомъ сущимъ намъ Христосъ за ны умре» (Римл. V, 7. 8). «Иже убо Сына Своего не пощадъ, но за насъ всъхъ предалъ есть Его: како убо не и съ Нимъ вся намъ дарствуетъ» (VIII, 32)? «Ежели Богъ даровалъ намъ Сына Своего», говоритъ Златоустый, «и не только даровалъ, но и предалъ на убіеніе, то, пріявъ въ даръ Самого Владыку, что еще сомнъваемся во всъхъ прочихъ дарахъ?... Кто даровалъ врагамъ важнъйшее, тотъ ужели не даруетъ друзьямъ менъе важнаго» 1).

Теперь видите, въ какихъ возвышенныхъ чертахъ игображаютъ устройство міра боговдохновенные созерцатели. Единодушно исповъдуютъ они, что все сотворено премудростію, т. е. каждой вещи въ міръ указана цьль, и даны средства къ ней; все сотворено благостію, т. е. каждой твари дано столько благъ, сколько она виъстить можетъ. Какъ Благій, Богъ каждую вещь, какъ бы ни казалась она незначительною, творитъ съ любовію; какъ Премудрый, всъ самыя мальйшія вещи располагаетъ въсомъ, числомъ и мърою. Творящій по въчнымъ идеямъ Своего высочайшаго ума не могъ, конечно, допустить въ твореніи чего-нибудь безцъльнаго, недостаточнаго, излишняго.

#### VII. Цѣли творенія.

Для какой же цёли воззванъ къ бытію міръ и такъ премудро и преблаго устроенъ? Не нужда или необходимость заставлла Творца привесть въ бытіе міръ. Вседовольный и всеблаженный и прежде сложенія міра, отъ вёчности, и по сотвореніи міра, Онъ, по свидітельству Апостола, «ни отъ рукъ человіческихъ угожденія пріемлеть, требуя что, Самъ дая всімъ животь и дыханіе и вся» (Діян. XVII, 25). Ни блаженство тварей, ни добродітели человіка ничего не могуть прибавить къ вічному и всесовершенному блаженству Бога. Въ этомъ смыслів и говорить одинъ изъ друзей Іова: «Неужели человікъ доставляеть пользу Богу? Напротивъ, умный человікъ себі доставляеть пользу. Какое удовольствіе Вседержителю—что ты праведень, и какая прибыль—что ты чистые имівешь пути свои» (Іов. ХХІІ, 2. 3)? Славу Божію, по словамъ сына Сирахова, ничто не можеть ни увеличить, ни уменьшить,— «не літь умалити, ниже приложити» (ХVІІІ, 5). Отъ вічности Богъ

самоблаженъ, какъ свидътельствуетъ Пророкъ: «Обиліе радостей предълицемъ Твоимъ, утёхи въ десницъ Твоей на въки» (Пс. XV, 11). Но если Богъ не имълъ никакой нужды въ мірѣ, то не могъ же сотворить его и безъ причины. Премудрости не свойственно — дъйствовать безъ цълей, точно такъ, какъ благости Божіей не свойственно — дъйствовать своекорыстно. «Не вотще сотвори ю», говорить Богъ о землъ (Исаіи XLIII, 18), «не всуе сотворилъ есмь вся, елика сотворихъ въ немъ, глаголетъ Адонаи Господь» (объ Іерусалимъ) (Іезек. XIV, 23). Съ сильнымъ негодованіемъ Мудрый обличаетъ тъхъ, которые «вмъниша игралище быти животъ нашъ» (Прем. XV, 12). Писаніе открываетъ намъ различныя цъли мірозданія. Свои цъли назначены міру, свои цъли — человъку; но всъ сін цъли подчиняются одной послъдней высочайшей цъли всего сотвореннаго бытія.

#### **УШ.** Цѣль земли и земныхъ тварей.

Почему человъкъ сотворенъ послъ всъхъ видимыхъ тварей? Между прочимъ, потому, -- какъ объясняетъ знаменитый толкователь книги Бытія, — что «всъ прочія твари земныя сотворены на службу его: и потому онъ вводится въ міръ, какъ владыка-въ домъ, какъ священникъ-въ храмъ, совершенно устроенный и украшенный» 1). Всъ земныя твари носять на себъ слъды, или отраженія, совершенствъ Творческихъ, одинъ только человъкъ укращенъ образомъ и подобіемъ Творца. Образъ Божій имъетъ многія черты, лежащія въ самомъ существъ человъка; но по отношенію человька къ міру образъ Божій есть полномочіе человька на владычество надъ видимою тварію. Сія черта образа Божія, согласно съ разумъніемъ Златоустаго и Өеодорита, такъ объясняется въ толкованіи на книгу Бытія: «Богь есть Владыка всего: и челов'єкъ поставленъ владыкою видимаго міра. Челов'єкъ украшается образомъ Божіимъ для того, что видимыя твари созданы для него, а онъ-для Бога: ибо ничто не можеть быть такъ любезно Высочайшему Существу, какъ образъ высочайшаго совершенства Его; и не можеть быть большаго полномочія для обладанія тварями, какъ образъ Творца» <sup>2</sup>). Изъ Бытописанія видимъ, что Богъ, благословляя первозданную чету, торжественно вручаетъ Адаму и женъ его право владычества на земль. «И сотвори Богъ человъка, но образу Божію сотвори его: мужа и жену сотвори ихъ. И благослови ихъ Богъ, глаголя: раститеся и множитеся, и наполните землю, и господствуйте ею, и обладайте рыбами морскими, и звърми, и птицами не-

<sup>1)</sup> Толков на Посл. къ Римл. перев. съ греч. Вес. 15.

<sup>1)</sup> Записки на кн. Быт. изд. втор. стр. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 36, 37.

бесными, и всеми скотами, и всею землею, и всеми гадами пресмыкающимися по земли. И рече Богъ: се дахъ вамь всякую траву съменную. съющую съмя, еже есть верху земли всея: и всякое древо, еже имать въ себъ плодъ съмене съменнаго, вамъ будетъ въ снъдь» (Быт. I, 27-29). Вводя первозданнаго въ рай сладости, Господь отдаеть въ полную его власть блаженное жилище, такъ что на всей землъ и во всемъ раю одно только древо познанія добра и зла поставляется внѣ власти человъка (Быт. II, 16, 17). Гръхъ ослабилъ и ограничилъ власть человъка надъ подчиненною ему тварію, но не могъ совершенно отнять ее у человъка. Донынъ разумъ человъческій открываеть различныя средства, которыми порабощаеть и покоряеть себь то ту, то другую силу прпроды. «Всяко естество звърей», какъ говорилъ Апостолъ, «укрощается и укротится естествомъ человъческимъ» (Іак. III, 7). Несомнънно, что до паденія владычества челов'єка надъ тварію было гораздо полновластн'єе п неограниченные. Стихіи не дыйствовали разрушительно на тыло первозданнаго (Быт. II, 25). Возделывание рая не требовало утомительныхъ трудовъ и не сопровождалось изнуреніемъ; земля не произращала тернія (III, 18. 19). Звъри не только не дерзали нападать на человъка, но не смели коснуться и плодовъ земныхъ, назначенныхъ въ инщу человъку, довольствуясь травою (І, 29. 30). Не безъ основанія предподагають, что въ первобытномъ состоянии міра звіри не были плотоядными и жили не только въ полномъ подчинении человъку, но и въ полномъ согласіи между собою. Всёмъ звёрямъ и птицамъ и гадамъ Богъ назначаеть въ пищу траву, и только (ст. 30). Пророкъ Исаія, изображая будущее состояние обновленнаго міра, очевидно-береть черты съ первобытнаго его состоянія. И въ обновленномъ, и первобытномъ міръ всь животныя не только совершенно покорны человъку, но и-въ неразрывномъ миръ между собою; малый ребенокъ будеть водить льва, дитяиграть съ змвею, волкъ-жить вмвств съ ягненкомъ, теленокъ и львенокъ--жить въ дружов. Воть слова Пророка: «И пастися будуть вкупъ волкъ со агнцемъ, и рысь почість съ козлищемъ, и телецъ и юнецъ и левъ вкупт пастися будуть, и отроча мало поведеть я. И воль и медвъдь вкупъ пастися будуть, и вкупъ дъти ихъ будуть, и левъ аки волъ ясти будеть плевы. И отрача младо на пещеры аспидовь, и на ложи исчадій аспидскихь руку возложить: и не сотворять зла, ни возмогуть погубити никогоже на горѣ святъй Моей» (XI, 6-9). О семъ-то блаженномъ состояни, изъ котораго вся тварь выведена грахомъ человака, она, по слову Апостола, «совоздыхаеть и собользнуеть даже до нынь» (Римл. VIII, 22). Обозрвніе и нареченіе животныхъ показываеть, съ одной стороны, полную власть Адама надъ всеми земными тварями, а съ другой --- совершенную покорность ему и близость къ нему животныхъ.

Богъ приводить къ человеку всехъ зверей и всехъ птицъ небесныхъ, чтобы онъ посмотрълъ, какъ-назвать ихъ, и чтобы, какъ наречетъ человъкъ всякую душу живую, такъ и было имя ей. «И нарече Адамъ имена всемъ скотомъ, и всемъ птицамъ небеснымъ, и всемъ зверемъ земнымъ» (Быт. II, 19. 20). «Что послъ гръха», пишетъ бл. Өеодоритъ, «и звъри вышли изъ подъ власти человъка, а прежде были подъ властію, и признавали свое рабство, -- объ этомъ свидетельствуетъ прародитель нашъ Адамъ, нарекшій имена всемъ животнымъ. Онъ не боялся ихъ. не бъжаль отъ нихъ и не потерпълъ никакого вреда. О семъ же свидътельствуетъ и второй радоначальникъ людей, блаженный Ной, который въ своемъ ковчегъ былъ настыремъ не только кроткихъ, но и самыхъ дикихъ животныхъ, и въ продолжение целаго года техъ и другихъ держаль вивств, и плотоядныхь заставляль питаться травой. О томъ же свильтельствуеть и великій Даніиль, брошенный въ ровъ ко львамъ, но поразившій ихъ сіяніемъ своей добродітели и приведшій ихъ въ трепеть чертами образа Вожія. Въ образъ они видьли свътлое и блистательное отраженіе Первообраза, а потому признавали свое рабство, укротили свою свиръпость, думая видъть въ Даніилъ Адама, который до гръхопаденія нарекалъ ихъ имена» 1). И дъйствительно, чудесная власть нъкоторыхъ правелных наль стихіями или надъ звірями есть принадлежащее человъку право владычества, данное ему при твореніи, потерянное имъ въ гръхопадении и уже въ видъ чудодъйственнаго дара получаемое избранными силою въры, добродътели и благодати, которые, потому, заграждають уста львовъ, какъ-Даніилъ, угашають силу огненную, какъ-три отрока въ пещи (Евр. XI, 31. 34). «Аминь глаголю вамъ», говоритъ Господь: «аще имате въру яко зерно горушно, речете горъ сей: прейди отсюду тамо, и прейдеть: и ничтоже невозможно будеть вамъ» (Мато. XVII, 20). «Въришь ли Господу», пишеть Василій Великій, «сказавшему: «на аспида и василиска наступиши, и попереши льва и змія» (Пс. XC, 13)? И по въръ имъещь власть попирать змъй и скорпіоновъ. Развъ не знаешь, что ехидна, прикоснувшая къ Павлу, когда онъ собиралъ хворость, не сделала ему никакого вреда, потому что святый нашелся исполненнымъ въры (Дъян. XXVIII, 3-6)? А если не имъешь въры, то бойся не зверя, а своего наче неверія, чрезъ которое сделаль ты себя отъ всего удоборазрушаемымъ» 2).

Власть человька надъ тварію, какъ ни была ослаблена грѣхомъ, но, какъ черта образа Божія, не могла быть совершенно изглажена в сокрушена. Послъ истребленія перваго міра потопомъ, Богь подтверждаеть за человъкомъ право владычества на землъ въ лицъ Ноя и сыновъ его.

Де Provid. Orat. V. р. 375. 376.
 На Шестодневъ Бес. 9; въ Твор. св. Отц. Т. V.

«И благослови Богъ Ноя, и сына его», повътствуетъ Бытописатель, «и рече имъ: раститеся и множитеся, и наполните землю, и обладайте ею. И страхъ и трепетъ вашъ будеть на всёхъ зверехъ земныхъ (и на всёхъ скотахъ земныхъ), на всъхъ птицахъ небесныхъ, и на всъхъ движущихся по вемли, и на всёхъ рыбахъ морскихъ: въ руце ващи вдахъ я. И всякое движущееся, еже есть живо, вамъ будеть въ снедь: яко зеліе травное дахъ вамъ все» (Быт. IX, 1—3). Благословеніе—то же, какое дано и Адаму. Замъчательны въ немъ слова, которыхъ не было въ благословеніи, данномъ Адаму: «страхъ и тренетъ вашъ будеть на всъхъ звъремъ земнымъ»: да страшатся и да трепешутъ васъ всъ звъри земные. Человъкъ, исказившій въ себъ образь Божій, дълается страшнымъ для твари; страхомъ, принужденіемъ заставляетъ служить себъ тварь, которая невинному служила безбоязненно, охотно и непринужденно. «Адамъ былъ владыкою твари», читаемъ въ Запискахъ на книгу Бытія, «но не страшнымъ. Когда же внутреннее достоинство человъка уже не покоряеть ему тварей, — Богъ обуздываеть ихъ страхомъ. Сей страхъ освобождаеть насъ отъ онасностей со стороны сильнейшихъ, нежели мы, животныхъ и заставляеть ихъ служить намъ; но, пользуясь сими преимуществами, мы должны вспоминать колико ужасенъ гръхъ, когда гръшникъ въ самомъ благословении Вожіемъ страшечъ. А если иногда звери и выходять изъ сего страха, -- мы также не должны обращать сего въ предосуждение благословенія Божія, но въ осужденіе себя самихъ» 1).

И въ другихъ мъстахъ Писанія есть указанія на богоданное человітку право владычества на земль. Такъ Пророкъ изливаеть предъ Богомъ благодарное и благоговьйное чувство при созерцаніи высокаго назначенія человіка на земль. «И поставиль еси его надъ ділы руку Твоею, вся покориль еси подъ нозів его: овцы и волы вся, еще же и скоты польскія, птицы небесныя и рыбы морскія» (Псал. VIII, 7—9). «Господь созда отъ земли человіка,» пишеть сынъ Сираховъ, «и даде имъ власть надъ сущими на ней. И положи страхъ его на всякой плоти, еже властелствовати звірьми (и скоты) и птицами» (XVII, 1. 2. 4). «Боже отцевъ,» взываеть Мудрый, «и Господи милости Твоея, сотворивый вся словомъ Твоимъ, и премудростію Твоею устроивый человіка, да владіветь сотворенными отъ Тебе тварями, и да управляєть міръ въ преподобіи и правдів, и въ правоть души судь да судить» (Прем. IX, 1—3).

Послѣ столь ясныхъ указаній св. писателей нельзя уже сомнѣваться о назначеніи земли и всѣхъ земныхъ тварей. Земля создана, обильно наполнена, великольпно украшена въ жилище человъку (Исаіи XLV, 18). Она и всѣ живущія на ней твари отданы въ полную власть и распоря-

женіе человіка, назначены удовлетворять всів его тілесныя нужды и потребности, доставлять ему различныя удовольствія и наслажденія (Псал. СШ, 15; сн. Сир. ХХХІ, 31. 32). Когда человікть подвергся смерти,—та же земля назначена містомъ упокоенія его бренному тілу. Наконець, поелику всів земныя твари въ своихъ красотахъ и совершенствахъ носять сліды совершенствъ Творческихъ, то прираженіе сихъ совершенствъ къ человіческому духу раскрываеть внутреннійшія силы его и возводить къ благоговійному созерцанію Первообраза и Виновника всіхъ видимыхъ красокъ и совершенствъ. «Небеса», говорить Пророкъ, «повідають славу Божію» (Пс. XVIII, 2), конечно, человіку, который одинъ только на землів можетъ принимать и понимать ихъ візщанія. «Невидимая Его,» говорить Апостоль, «оть созданія міра творенми помышляема, видима суть, и присносущая сила Его и Божество» (Римл. І, 20). Въ этомъ состоить высшее служебное назначеніе земли и всіхъ ен тварей.

#### іХ. Цъль человъка:

Обладаніе землею и наслажденіе ея благами не есть последняя цёль человъка, потому что съ земною жизнію не оканчивается бытіе его. Правда, человъкъ, сотворенъ не на скорби и страданія и никогда не узналь бы никакихъ скорбей и лишеній, если бы пребыль въренъ заповъди Божіей. Творецъ съ любовію устрояеть и вившнее его благосостояніе. Самъ созидаеть для него райское жилище и поставляеть его владыкою надъ нимъ. Природа юная, блистающая красотою, еще не оскверненная и не омраченная грахомъ чаловака, какъ картинная галлерея, доставляетъ чиствишія наслажденія его уму и сердцу. Съ сотвореніемъ жены Богъ открываеть человъку новый источникъ благословенныхъ радостей. Но вижшиее благосостояніе челов'яка необходимо условливается его внутреннимъ величіемъ, такъ что съ потерею сего величія человікь лишается и внішняго благосостоянія. Адамъ падшій, какъ неспособный и недостойный жить въ раю, изгоняется изъ него и осуждается на труды, лишенія и скорби. «Ищите прежде царствія Божія и правды его», запов'єдуеть Спаситель, «и сія вся приложится вамъ» (Мате. VI, 33), т. е. Промысль не оставить вась и безъ внешнихъ благь, потребныхъ вамъ, если вы будете достойны Его попеченій исканіемъ парствія Божія, - преуспъяніемъ и усовершеніемъ въ добръ. Богь является Соломону и говорить ему: «Проси, что хощеши себъ». Соломонъ просить мудрости. «И угодно бысть слово сіе предъ Господемъ, яко испроси Соломонъ глаголъ сей». Господь даеть Соломону высокую мудрость; но въ награду за его любовь къ мудрости и за предпочтение ея всемъ благамъ земнымъ вместе съ

<sup>1)</sup> Зап. на кн. Бытія, часть 2, стр. 11.

Подготовлено для онлайн библиотеки Киевской Духовной Академии и Семинарии мудростію Господь даетъ ему и всѣ сіи блага, которыхъ онъ не про-

силъ. «И рече Богъ къ Соломону: понеже бысть сіе въ сердцъ твоемъ, и не попросиль еси богатства имъній, ниже славы, ниже душъ противящихся тебъ, и дней многихъ не просилъ еси, но просилъ еси себъ премудрости и разума... премудрость и разумъ даю тебъ, богатство же и имънія, и славу дамъ тебъ» (З Цар. III, 5. 10. 2 Паралип. I, 11. 12). «И аще пойдеши путемъ Моимъ сохранити заповъди Моя и погелънія Моя, якоже хождаше Давидъ отецъ твой, и умножу дни твоя» (З Царств. III, 14). «Пріидоша же мнь благая вся», говорить самь Соломонъ, «вкупъ съ нею (премудростію), и безчислено богатство руками ея. И возвеселихся о всёхъ, яко ими обладаетъ премудрость: не вёдёхъ же ю родительницу быти сихъ» (Прем. VII, 11. 12). «Ищите прежде царствія Божія»; а оно не далеко отъ васъ, «се бо царствіе Божіе внутрь вась есть (Лук. XVII, 21), т. е. въ вашихъ душахъ есть способность къ жизни парствія Божія, возможность блаженства съ Богомъ. Искать парствія Божія-значить раскрывать эту способность къ Нему, осуществлять возможность блаженнаго единенія съ Богомъ возвышеніемъ въ добродътели. Внутреннъйшее основание этой возможности есть образъ Вожій, положенный въ существо души человъческой. Возвышать образъ къ Первообразу стремленіемъ къ Нему, уподобленіемъ Ему, возможно полнъйшимъ отражениемъ на себъ Его совершенствъ, святостию жизни,-вотъ последняя цель человека въ земной жизни. «Благочестие на все полезно есть, обътование имъющее живота нынъшняго и грядущаго» (1 Тим. IV, 8). «Того есмы твореніе, создани во Христь Ійсусь на дела благая, яже прежде уготова Богь, да въ нихъ ходимъ» (Еф. II, 10). «Избра насъ въ Немъ прежде сложенія міра, быти намъ святымъ и непорочнымъ предъ Нимъ въ любви» (1, 4). Посему-то заповъдуетъ Богъ: «Будите святи, яко свять есмь Азъ Господь (Лев. XI, 45). «Будите вы совершени», внушаеть Сынъ Божій, «якоже Отецъ вашъ небесный совершень есть» (Мате. V, 48). «По звавшему вы Святому», пишеть Апостолъ, «и сами святи во всемъ житіи будите» (1 Петр. I, 15).

Но нравственное преуспъяніе и усовершеніе, возможное въ земной жизни, есть только пріуготовленіе къ будущей вечной славе и блаженству человъка. Слава сія такъ велика, что въ сравненіи съ нею ничего не значать вст скорби и страданія настоящей жизни. «Я считаю», пишеть Апостоль, «что нынъшнія временныя страданія ничего не стоять въ сравнении съ тою славою, которая откроется въ насъ» (Римл. VIII. 18). Будущее блаженство человъка не только не можетъ быть сравнимо ни съ какими земными радостями, но теперь не можеть быть объято и мыслію человіка. Не только ничего подобнаго ему человікь не знасть по опыту, но и вообразить не можеть. «Ихже око не видь, и ухо не

слыша, и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богъ любящимъ Ero» (1 Кор. II. 9). Сіе блаженство есть возможно близкое для ограниченнаго существа единеніе съ Богомъ и возможно полное участіе въ Божескомъ блаженствъ. Для человъка первозданнаго путь къ сему блаженству быль проложенъ въ раю, свътлый, безболъзненный, не прегражлаемый смертію; но человькъ потерялъ райскій путь и идеть къ небесному отечеству путемъ земного, тяжкаго странствія, путемъ смерти, тленія и воскресенія. Пути различны, но ведуть къ одной цели-къ въчному блаженству съ Богомъ. Это-то блаженное единение съ Богомъ въ въчности и есть пъль, для которой созданъ человъкъ. Апостолъ, показывая будущую близость человька къ Богу, говорить: «Видимъ убо нынъ якоже зерцаломъ въ гаданіи, тогда же лицемъ къ лицу: нынъ разумью отчасти, тогда же познаю, якоже и познанъ быхъ» (1 Кор. ХІЙ. 12), т. е. тогда человекъ такъ будеть близокъ къ Богу, какъ теперь Богъ близокъ къ человъку. Спаситель, отходя на страданія, въ молитвъ къ Отпу Своему единеніе върующихъ съ Собою и Богомъ Отцомъ представляетъ послъднею цълію Своего искупительнаго служенія: «Не о сихъ же» (объ Апостолахъ) «молю токмо, но и о върующихъ словесе ихъ ради въ Мя: да вси едино будутъ; якоже Ты, Отче. во Мнѣ, и Азъ въ Тебъ, да и тіи въ насъ едино будуть. Отче, ихже далъ еси Мив, хошу, да идъже есмь Азъ, и тіи будуть со Мною: да видять славу Мою, юже даль еси Мнв, яко возлюбиль Мя еси прежде сложенія міра» (Іоан. XVII. 20, 21, 24). Апостолъ сравниваеть благодатныя права в рующихъ въ будущей жизни съ естественными правами дътей въ домъ родительскомъ. Какъ въ домъ отца дъти его-наслъдники его имущества: такъ въ дому Отца небеснаго върующіе -- наслъдники Его блаженства и сонаслъдники Единороднаго Сына Его. «Самый Духъ спослушествуетъ духови нашему, яко есмы чада Божія. Аще же чада, и наслъдницы: наслъдницы убо Богу, снаслъдницы же Христу» (Римл. VIII. 16, 17). Тотъ же Апостолъ, изображая послъднія судьбы настоящаго міра, воскресеніе мертвыхъ, кончину міра, низложеніе всёхъ враговъ подъ ноги Сына Божія, истребленіе последняго врага-смерти, говорить, что Сынъ Божій, оканчивая и представляя Отпу Своему возложенное Имъ на Него дъло искупленія совершенно оконченнымъ, приведетъ воскрешенныхъ въ въчное и блаженное единение съ Богомъ, изъ котораго ниспаль человъкъ гръхомъ и въ которое возвращенъ смертію Искупителя. «Егда же покорить Ему всяческая, тогда и Самъ Сынъ покорится Покоршему Ему всяческая, да будеть Вогь всяческая во всьхъ» (1 Кор. XV. 23—28).

71

### Х. Послъдняя цъль всего сотвореннаго.

Всв частныя цели, назначенныя тому или другому роду тварей, какъ свидътельствуетъ Писаніе, объединяются въ одной общей, послъдней, высочайшей цели всякаго сотвореннаго бытія. «Вся содела Госполь Себе ради», говорить Мудрый (Притч. XVI. 4). То же свильтельство повторяеть Апостоль въ различныхъ посланіяхъ. Такъ въ посланіи къ Римлянамъ читаемъ: «Яко изъ Того, и Темъ, и въ Немъ» (къ Нему) «всяческая» (XI. 36); къ Колоссянамъ: «Всяческая Тъмъ и о Немъ» (для Него) «создашася» (І. 16); въ посланіи къ Евреямъ: «Егоже ради всяческая и Имже всяческая» (П. 10). Вседовольный и Всеблаженный, неимъющій никакой нужды въ тваряхъ и приведшій ихъ въ бытіе по единой благости Своей, все сотвориль «великія ради славы Своея». Слава Творца есть последняя цель всего сотвореннаго. Светлый взоръ Пророка во всей твари видить отражение славы Вожией, прославленіе Бога ея совершенствами и красотами. «Небеса пов'вдають славу Вожію» (Пс. XVIII. 2). «Хвалите Господа съ небесъ: хвалите Его въ вышнихъ. Хвалите Его вси Ангели Его: хвалите Его вся силы Его. Хвалите Его солнце и луна: хвалите Его вся зв'взды и св'етъ. Хвалите Его небесь и вода, яже превыше небесь. Да восхвалять имя Господне: яко Той рече, и быша, Той повель, и создащася. Хвалите Господа отъ земли-зміеве и вся бездны: огнь, градъ, снъгъ, голоть, духъ буренъ, творящая слово Его; горы и вси холми, древа плодоносна и вси кедри; звърје и вси скоти, гади и птицы пернаты; царје земстји и вси людіе, князи и вси судіи земстін; юноши и дівы, старцы съ юнотами, да восхвалять имя Господне: яко вознесеся имя Того единаго. исповъдание Его на земли и на небеси» (Пс. CXLVIII). «Положилъ есть око Свое на сердцахъ ихъ» (людей), пишетъ сынъ Сираховъ, «показати имъ величество делъ Своихъ: да имя святыни Его восхвалять, и да новъдають величества дъль Его. Завъть въчный постави съ ними, и судьбы Своя показа имъ. Величество славы видеща очеса ихъ, и славу гласа ихъ слыша ухо ихъ» (XVII. 7, 8, 10, 11). Пророкъ говоритъ отъ лица Вожія, что Вогъ не оставить никого изъ нареченныхъ именемъ Его: для славы «бо Моей устроихъ его, и создахъ его, и сотворихъ и» (Исаін XLIII. 7; слич. ГХІ. 3). По свидетельству Апостола, Вогъ избралъ насъ во Христь прежде сложенія міра-въ похвалу славы благодати Своея, «еюже облагодати насъ о Возлюбленнъмъ» (Еф. І. 4, 6), «яко быти намъ въ похваленіе» (къ возвеличенію) «славы Его» (ст. 12). Самъ Спаситель свидетельствуеть, что величайшее діло любви Божественной — искупленіе челові ковъ — инбеть півлію

славу Божію. «Азъ не ищу славы Мося», говорить Господь іудеямь: «есть ищя и судя. Аще Азъ славлюся Самъ, слава Моя ничесоже есть: есть Отецъ Мой славяй Мя, Егоже вы глаголете, яко Богъ вашъ есть» (Іоан. VIII, 50. 54). «Нынъ прославися Сынъ человъческій», начинаетъ Господь Свою послъднюю бестру съ учениками, «и Богъ прославися о Немъ» (ХІІІ, 31). Предъ самымъ страданіемъ, въ молитвъ ко Отцу, Онъ говоритъ: «Отче, пріиде часъ: прослави Сына Твоего, да и Сынъ Твой прославитъ Тя. Азъ прославихъ Тя на земли, дъло совершихъ, еже далъ еси Мнъ да сотворю» (XVII, 1. 4). Точно такъ же и второе пришествіе Господа на землю будетъ ради славы Его. «Пріидетъ», говоритъ Апостолъ, «прославитися во святыхъ Своихъ и дивенъ быти во всъхъ въровавшихъ» (2 Сол. I, 10).

Посему, какъ Богъ все делаетъ ради славы Своея, такъ и человеку внушается во всъхъ своихъ дълахъ имъть цълію славу Божію. «Тако да просвътится свътъ вашъ предъ человъки», говоритъ Господь, «яко да видять ваша добрая дела, и прославять Отца вашего, Иже на небесехъ» (Мато. V, 16). Апостолъ внушаетъ върующимъ не скрывать даровъ многоразличной благодати Божіей, но служить ими другъ другу, и тъмъ прославлять Облагодатствовавшаго: «да о всемъ славится Богъ Інсусъ Христосъ. Ему же есть слава и держава во въки въковъ, аминь> (1 Петр. IV. 10. 11). Другой Апостоль, желая показать всю важность служенія общественной благотворительности, говорить, что благотворимые, видя опыты сего служенія, будуть прославлять Бога, «искушеніемъ служенія сего славяще Бога» (2 Кор. IX, 12. 13). Върующимъ внушается—постоянно славить Бога добродетелями своихъ душъ, чистотою своихъ телъ. «Прославите убо Бога въ телестить вашихъ, и въ душахъ вашихъ, яже суть Божія» (1 Кор. VI, 20). «Аще убо ясте, аще ли пісте, аще ли ино что творите, вся въ славу Божію творите» (X, 31), т. е. прославляйте Бога трезвенностію, воздержаніемъ, благодареніемъ Насыщающему, чистотою и святостію во всёхъ самыхъ обыкновенныхъ и маловажныхъ дёлахъ житейскихъ.

Итакъ, послъдняя пъль всего сотвореннаго есть слава Божія. Что же такое, спросите, слава Божія? И неужели Богъ, если не дерзко такъ выразиться, славолюбивъ? Слава Божія есть всевозможное проявленіе Божественныхъ совершенствъ въ существахъ конечныхъ, возведеніе существъ разумныхъ къ въчному единенію съ Богомъ и выраженію Его совершествъ въ своей дъятельности. Вся тварь въ своихъ красотахъ и совершенствахъ носить на себъ отраженіе совершенствъ Божіихъ, но носить безсознательно. Вся земля, исполненная славы Господа Саваова (Исаіи VI, 3), повъдаетъ носимую на себъ славу человъку, который одинъ только на землъ можетъ понимать ея хвалебныя въщанія. Такимъ образомъ человъкъ составляеть

OR WESTER

живую связь между небомъ и землею, между Творцомъ и тварію. Чрезъ его сознаніе и свободу приносится къ Творцу безсознательное славословіе земныхъ тварей. Созерцая совершенства Божіи въ природь, сознавая еще высшія совершенства въ своемъ собственномъ существъ, раскрывая въ себъ образъ Божій стремленіемъ и уподобленіемъ Первообразу, восполняясь богонодобными совершенствами, человъкъ сознательно и свободно прославляетъ Господа и такимъ образомъ, какъ царь и священникъ природы, возноситъ славословіе и свое и всіхъ подчиненныхъ ему тварей великому Творцу вселенной. Очевидно, Богъ ищеть Себъ славы не такъ, какъ ищуть ее славолюбивые искатели славы человъческой, которые не всегда могуть соединить свою славу съ счастіемъ тёхъ, которые служать орудіями ихъ прославленія. Слава Божія неразрывно соединена съ совершенствомъ и блаженствомъ тварей; она и есть самое ихъ совершенство и блаженство. Слава Божія въ природъ есть ея красота и благосостояніе, въ существахъ нравственныхъ--ихъ духовныя совершенства и соединенное съ ними блаженство. Если человъкъ совлекается славы Божіей, — это значитъ — онъ оскудъваетъ въ совершенствахъ и въ блаженствъ. И наоборотъ, чъмъ болье осіявается человъкъ славою Божіею, тъмъ болье возрастаетъ въ совершенствахъ и возвышается въ блаженстве. «Вси согрешиша», говорить Апостоль, «и лишени суть славы Божія» (Римл. III, 23), т. е. грехомъ потеряли первобытное совершенство, въ которомъ сіяла слава Божія, и соединенное съ нимъ райское блаженство. Теперь тварь, проклатая за человъка, ждетъ избавленія изъ работы тлінія въ свободу славы, ждеть времени, когда снято будетъ съ нея проклятіе и она явится вт. первобытномъ совершенствъ и благосостояніи (Римл. VIII, 21). И вся блаженная въчность человъка есть постеянное возвышение его въ совершенствахъ и блаженствъ, или постепенно восполняемое осіяваніе славою Божіею, восхожденіе отъ славы въ славу (2 Кор. III, 18). Такое дивное сцепленіе целей творенія — чудный союзь славы Божіей и совершенства и блаженства тварей — есть изумительное дело безконечной мудрости и благости Творца.

Итакъ, по свидътельству св. писателей, міръ, устроенный съ высочайшею премудростію и благостію, созданъ для блаженства тварей и ради славы Божіей. Узнаете ли вы въ этомъ свѣтломъ изображеніи нашъ міръ, въ которомъ мы живемъ и о которомъ свидѣтельствуетъ Апостолъ, что онъ «весь во злѣ лежитъ» (1 Іоан. V, 19)? Славу ли Божію повѣдаютъ намъ разрушительныя дѣйствія природы, страданія тварей, болѣзни, скорби, беззаконія человѣка, страшное владычество смерти? По намѣренію Творца, на землѣ постоянно должно возноситься хвалебное славословіе Ему, пѣснь радованія и блаженства, а съ нашей земли постоянно несется къ небу болѣзненный вопль плача и рыданій. Что же? Или Богъ разлюбилъ міръ, отказался отъ Своихъ намѣреній перемѣнилъ свои совѣты о мірѣ? Но «не

яко человъкъ Богъ колеблется, ниже яко сынъ человъческій измъняется: Той глаголаше, не сотворить ли? Речеть, и не пребудеть ли» (Числ. ХХІП, 19)? Въ человъкъ естественна перемъна мыслей, отречение отъ своихъ предположеній, раскаяніе въ своихъ намфреніяхъ. Но Богъ непремъняемъ. Совъты его непреложны. «И не обратится, ниже раскается, Святый Израилевъ: занеже не яко человъкъ есть, еже раскаятися Ему» (1 Цар. XV, 29). «Нераскаянна», по ув'вренію Апостола, «дарованія и званіе Божіе» (Римл. XI, 29), и въ Отцъ свътовъ «въсть премъненіе, или преложенія стынь» (Іак. І, 17). Что Богь не разлюбиль міра, —объ этомъ свидьтельствуетъ изумительное дъло любви Его-посланіе Сына Своего въ среду гръшнаго и развращеннаго міра. «Тако возлюби Богъ міръ, яко и Сына Своего единородного далъ есть» (Іоан. III, 16). Или тварь изнемогла отъ времени, истощилась въ данныхъ ей силахъ, начала бользненное и разрушительное шествіе къ ничтожеству и не можетъ идти и дойти до назначенной ей цъли? Но не забудемъ, что ее держитъ и ведетъ Рука всемогущая, Которая не знаетъ никакого утомленія. «Отецъ Мой» говорить Господь, «досель дъласть, и Азъ дълаю» (Іоан. У, 17). Что же это за деланіе, --объясняеть Апостоль, когда говорить о Сына Вожіемъ, что Онъ «носить всяческая глаголомъ силы Своея» (Евр. I, 3), что «всяческая въ Немъ состоятся» (Кол. I, 17), что «о Немъ живемъ и движемся и есмы» (Дѣян. XVII, 28). По свидьтельству Мудраго, Творческая премудрость сильно д'яйствуеть въ мір'я до самыхъ крайнихъ его предъловъ и всякую тварь направляеть къ благимъ целямъ: «досязаеть же отъ конца даже до конца кръпко и управляетъ вся благо» (Прем. VIII, 1). Міръ, пов'вшенный на ничтожеств'ь, низринулся бы въ ничтожество, если бы не держала его кръпкая рука Вседержителя. Притомъ же. изнеможение твари и открывшаяся въ ней невозможность достигнуть своей цели показывали бы въ Творце ея или недостатокъ могущества, по которому Онъ не могъ дать твари силъ, достаточныхъ для достижения ел цъли, или недостатокъ мудрости, такъ что Онъ назначилъ твари цъль высокую, а средства далъ несоразмерныя съ целію. По слову Пророка, законы міра, поставленные Богомъ, не умолкнуть предъ лицомъ Его (Іер. XXXI, 36. 37); или, какъ говоритъ Псалмопъвецъ: «постави я въ въкъ, и въ въкъ въка: повелъние положи, и не мимо идетъ» (Пс. CXLVIII, 6). И Самъ Богъ свидътельствуеть, что «во вся дни земли съятва и жатва, зима и зной, лъто и весна, день и нощь не престануть» (Быт. VIII, 22).

Есть еще мнѣніе, что Богъ печется о цѣломъ составѣ міра, хранить роды существъ, но Его взоръ и попечительность не простирается на каждое существо въ отдѣльности. Тысячи тварей гибнутъ, на ихъ мѣсто рождаются новыя. Богъ поддерживаетъ это продолженіе тварей, но не удостоиваетъ Своего попеченія каждую отдѣльную тварь, имѣя попе-

ченіе только о томъ, чтобы родъ ея не истребился на землъ. --Все изложенное здёсь ученіе Откровенія объ устройстве міра сильно говорить противъ этой мысли. Върун въ Бога всевъдущаго и вездъприсущаго, странно въ то же время думать, что въ мірт можеть быть что-нибудь безъ въдома Божія и что Онъ далекъ отъ Своихъ тварей. Напротивъ, Писаніе убъдительно увъряеть насъ, что Богь не далекъ оть каждаго (Деян. XVII, 27), близокъ къ каждому (Пс. CXLIV, 18), близокъ къ каждой и малъйшей твари Своимъ всевъдъніемъ, Своимъ вездъприсутвіемъ, Своимъ промышленіемъ. Въ развтельныхъ чертахъ изображается въ Писаніи близость Божія къ тварямъ. Богъ великольно одъваетъ каждую изъ полевыхъ лилій (Мате. VI, 29), каждому зерну даеть тело, какое хочеть, и каждому зерну—свое тъло (1 Кор. XV, 38). Воробей не упадеть на землю безъ воли Его (Мате. Х, 29). Онъ слышить крики птенцовъ ворона, взывающихъ къ Нему о пищъ (Іов. ХХХУШ, 41). Не упадеть волось съ головы человъческой безъ въдома Его (Мато. Х, 30). Онъ слышить каждое слово, произносимое человъкомъ (ХП, 36). Онъ видить каждую чашу колодной воды, подаваемую жаждушему или утомленному (Х, 42). Каждый вздохъ человъка предстаеть предъ лицо Его (Пс. LXXVIII, 11). Каждая слеза человъческая записывается въ книге Его (Пс. LV, 9), или, какъ исповедуетъ Церковь въ молитвъ передъ причащениемъ: «не таится Тебе, Боже мой, Творче мой, Избавителю мой, ниже капля слезная, ниже капли часть нъкая». Предъ взоромъ Его открыты и бездны морскія, и бездны сердца человъческаго. Ни одна мысль ума человъческаго не утантся отъ Него (Сир. XLII, 18. 20). Онъ видить каждое біеніе сердца, каждое движеніе воли (Іер. XVII, 9. 10. Псал. VII, 10). Онъ видить всь тайны мыслей и дель человеческихъ. «Той открываеть глубокая и сокровенная, свёдый сущая во тив, и свёть съ Нимъ есть» (Дан. II, 22). «Пріндеть Господь», пишеть Апостоль, «Иже во свете приведеть тайная тмы и объявить советы сердечныя» (1 Кор. IV, 5). Дивно изображаеть Давидъ близость Бога къ человъку: «Господи! Ты проникаешь меня и знаешь: Ты знаешь, когда я сяду, и когда я встану; Ты предусматриваешь мысль мою издали. Въ пути моемъ и въ отдохновения Ты окружаешь меня: всв стези мои Тебв известны. Еще неть слова на языкъ моемъ, но се, Ты, Господи, уже знаешь все. Сзади и спереди Ты заключилъ меня и наложилъ на меня длань Твою. Чудно для меня въдъніе Твое; высоко, не постигаю его. Ни одна кость не сокрылась отъ Тебя, хотя я устроенъ втайнъ, сотканъ въ глубинъ земли. Зародышъ мой видьли очи Твои, въ твоей книгь все то написано, и дни начертаны, когда еще ни одного изъ нихъ не было» (Пс. СХХХУІІІ, 1-6. 15. 16).

Такимъ образомъ, по непреложному свидътельству слова Божія, Творецъ, расположившій все въ міръ мърою, числомъ и въсомъ, создавшій все премудростію и благостію, для блаженства тварей и ради славы Своен, не оставилъ міра, не разлюбилъ его, напротивъ: хранить, блюдетъ міръ, съ любовію печется о благосостояніи каждой самомальйшей твари. Откуда же, спросите, вло, господствующее въ міръ? Почему Творецъ допустилъ самую возможность зла? Почему зло не уничтожено въ самомъ началь? Почему допущено ему такъ глубоко проникнуть въ міръ? Ва что страдаетъ тваръ, нисколько невиновная въ гръхъ человъка? Какъ вло согласуется съ мудрыми и благими пълями Провидънія? Къ чему блюдется зло, и какой будетъ конецъ ему? Напрасно издревле старался разумъ разръшить всъ сіи вопросы. Только слово Божіе даетъ на нихъ успокоительные отвъты. На этихъ вопросахъ прекращаю бесъду съ вами до слъдующаго письма.

#### письмо второе.

## I. Зло въ мірѣ и благость Божія.

Ващищение дель Божихъ противъ сомнений и мудрований разума не только должно возбуждать въ человъкъ благоговъніе предъ величіемъ Творца, предъ Его могуществомъ и сплою, но и любовь къ Его милосердію и благости 1). Грозныя и разрушительныя явленія природы и невърующему убъдительно проповъдують силу и могущество Творца природы: но надобно имъть чистыя и свътлыя очи ума, чтобы въ явленіяхъ Божія гитва и прещенія видіть не только Божіе правосудіе, но и Божію любовь, правду всегда милосердую и никогда неразлучную съ благостію. «Ты страшенъ», говорить Псалмонввець Вогу, «и кто устоить предъ лицемъ Твоимъ во время гнъва Твоего» (Псал. LXXV, 8)? Предъ лицомъ гнъва Божія колеблются основанія горъ (Псал. XVII, 8), трепещуть столны земли (Іов. ІХ, 6), содрогаются воды и бездны (Пс. XVII, 17). Огнь и градъ, и духъ бури спъшать исполнить грозное слово Его (Исал. СХАУПІ, 8). Всю тварь, по слову Мудраго, Госполь во гитвът Своемъ вооружаеть страшными орудіями разрушенія и истребленія (Прем. V, 14). Такое грозное вооруженіе-противъ человъка. И когда тварь, какъ простое орудіе въ рукахъ Божінхъ, вооружаясь на человъка, страшится и безмольствуеть (Исал. LXXV, 9), - человъкъ не можеть страдать без-

<sup>1)</sup> Лейбницъ въ своей Теодицев.

смысленно и безсознательно, но необходимо стремится уразумъть внутренній смысль и цёль какъ собственныхъ страданій, такъ и грозныхъ на него вооруженій твари. И на земль одинь только человькь въ грозныхъ льйствіяхъ гнфва Божія и можеть и должень видеть не только явленіе высочайшей премудрости и могущества, но и явление той же Божественной любви, которая нисходить къ нему въ неисчислимыхъ милостяхъ и благодъяніяхъ. Но не каждый и не всегда способенъ возвыситься до такого свътлаго созерцанія. Всего чаще человъкъ, чрезъ облегающій его мракъ искушеній и бъдъ, видить только могущество и кръпость поражающей его десницы, но не понимаеть и не хочеть понять, что не метительность, не безпощадная жестокость, но любовь движеть и направляеть наказующую его и поражающую руку. Въ день гнъва Своего, говорить Пророкъ. Господь скрывается въ облакахъ, сквозь которыя не проникаетъ модитва наказуемаго и поражаемаго гръшника (Плачъ Iер. III, 44). Почему же не проникаеть? Не потому, чтобы Господь не хотълъ ее слушать (Исаін LIX, 1. 2), но потому, что въ самомъ грешнике оскудеваеть духъ молитвы, молитвенное дерзновение, сыновнее довърие къ Богу. Въ своихъ скорбяхъ и страданіяхъ онъ видить не дійствіе отческой любви, наказаніемъ умудряющей любимаго сына, но одинъ только безжалостный гиввъ грознаго и неумолимаго Владыки, поражение даже незаслуженное и несправедливое (Іов. ІХ, 17. 22). При такой мысли сердце холодееть къ Богу, отдаляется отъ Него. Человъкъ малодушествуеть, унываеть, доходить до ропота, ропщеть на самый дарь жизни или, что еще хуже, приходить въ ожесточение, въ своихъ обдетвияхъ и страданияхъ не только не видитъ никакой разумной цели, но готовъ признать ихъ следствиемъ следой пеобходимости, безсмысленной борьбы стихій или свойствъ матеріи. Къ такимъ-то людямъ относится изречение Пророка: «Рече безуменъ въ сердцѣ своемъ: нѣсть Богъ» (Псал. XIII, 1).

Какъ возвышенъ, напротивъ, и успокоителенъ взглядъ священныхъ писателей на бользненныя и разрушительныя дъйствія зла, которыя такъ возмущають и волнують сердце человъка, мудрствующаго земная! Основаніе, или источное начало всего зла, тяготівющаго надъ человіткомъ, по ученію Писанія, есть зло нравственное, т. е. челов'єческій гр'яхъ, въ которомъ Богъ нисколько невиновенъ. «Человъкомъ гръхъ въ міръ вниде, и гръхомъ смерть» (Римл. V, 12), и всъ ея страшные спутники — изнурительные труды, бользии, лишенія, скорби и страданія. «Богь», съ Своей стороны, «не искущаеть никогоже» (Іак. І, 13) и «хотъніемъ не хощеть смерти гръшника» (Іезек. XVIII, 23); а какъ хотвніе Вожіе не можеть быть безплоднымъ и безсильнымъ, то, следовательно. Онъ хотвніемъ хощеть, всеми средствами содействуеть, или помогаеть, ему «обратитися оть пути зла, и живу быти ему». Также и зло физическое, т. с. вившиня лишения и бъдствия. Богъ попускаеть и посылаеть на людей неохотно, какъ говорить Пророкъ: «не отъ сердца преогорчеваеть» или поражаеть «сыновъ человъческихъ» (Плачъ Іер. III, 33), но только какъ бы вынужденный опаснычъ состояніемъ ихъ гръховности, подобно тому, какъ врачъ делаетъ болезненныя, но спаситольныя прижиганія и разстченія въ отвердівшихъ и загрубілыхъ наростахъ или отнимаетъ даже больной членъ для сохраненія целаго тела. слишкомъ далекіе отъ того, чтобы во внышнихъ лишеніяхъ и быдствіяхъ, поражающихъ человъка, видъть дъйствие неумолимаго гнъва или безсердечной жестокости, священные писатели видять, напротивъ, въ физическомъ злъ орудіе премудрости Божіей, явленіе милости и Божеской любви къ человъку, хотя всякое наказаніе, какъ замічаеть Апостоль, въ настоящее врамя «не мнится радость быти, но печаль» (Евр. XII, 11). Пророкъ съ глубокимъ и благоговъйнымъ вниманіемъ следиль пути Божім (Псал. XXIV, 4) и торжественно возвѣщаетъ, что «вси путіе Господни», по которымъ Господь ведеть человъка, «милость и истина» (10); «вси путіе»: значить, и светлые —радостные и скорбные — тесные. Какими бы путями Господь ни приближался къ человъку, -предъ лицемъ Его, по свидътельству Мудраго, всегда «идутъ милость и истина» (Псал. LXXXVIII, 15). Посему-то, отъ лица мудрости дается запов'ядь, вполн'в понятная только мудрому: • «Сыне, не пренебрегай наказанія Господня, ниже ослабъвай» (не раздражайся) «оть него обличаемый» (наказуемый): «егоже бо любить Господь, наказуеть, біеть же всякаго сына, егоже пріемлеть» (Притч. III, 11. 12). Съ этой точки воззрънія на дівла Божія, открывается намъ глубокая истинность мысли, которая, хотя въ бледныхъ очеркахъ, носилась предълицомъ Лейбница 1), той мысли, что соверцание (только не при слабомъ мерцании разума, а при свъть Откровенія) цьлей Божінхъ въ явленіяхъ и дъйствіяхъ зла, господствующаго на землю, не только возбуждаеть въ душь человька благоговъніе предъ величіемъ и всемогущею мудростію Творца, но возбуждаеть и питаеть въ немь любовь и благодарность къ дивной, неизглаголанной благости Промыслителя. Пусть эта мысль будеть вивсто эпиграфа къ настоящему письму.

#### II. Происхождение зла нравственнаго и физическаго.

. Изъ глубокой древности слышатся пытливые вопросы разума о происхожденіи зла. Темною и неразрішимою загадкою представляется господство зла въ мірѣ, въ которомъ на каждомъ шагу встрвчаются

<sup>1)</sup> Theodicee-übersetzt v. Gottscheden. 1763 p. 673.

чудеса премудрости и свидътельства великой благости Создателя. Не умъя примирить такихъ противоръчій, древніе мудрецы признавали два враждебныя начала міра, доброе и злое, свътлое и темное, или вымышляли бытіе матеріи сов'ячной Богу, изъ которой Онъ образоваль мірь и которая и есть начало зла. Согласитесь, что древніе мудрецы въ своихъ гаданіяхъ о зав стоять выше новвишихь суемудровь, которые видять въздв безсмысленную и безприную борьбу стихій или даже дерзають Самого Бога признавать виновникомъ зла. Древніе самыми заблужденіями своими ясно свидьтельствують, что въ умъ человъка лежить глубокое и неискоренимое убъждение въ благости Творца міра, такъ что уму легче было признавать другое, злое начало міра, чемъ Самого Бога почитать причиною зла. Но во всякомъ случав-при нашихъ понятіяхъ о происхожденіи міра и о Творць его-такія гаданія младенчествующаго разума, хотя они повторялись и во времена гораздо позднейшія, не могуть быть предметомъ большого вниманія. «Мы въруемъ», какъ говорить Григорій Богословъ, «что весь міръ, видимый и невидимый, сотворенъ Богомъ изъ ничего и управляется Промысломъ Сотворшаго. Мы въруемъ, что зло не имъеть ни особой сущности, ни царства, что оно ни безначально, ни самобытно» 1). Но темъ труднее теперь объяснить происхождение зла въ мірь, который получиль бытіе отъ Бога премудраго и преблагого и стоитъ подъ управленіемъ Его всевидящаго и всеобъемлющаго Промысла. Богъ не можетъ быть виновникомъ зла. Все въ мірѣ устроено по совершеннъйшимъ законамъ Божественной премудрости и благости. Ничего въ мірь не дълается безъ въдома и безъ воли Божіей. И однакожъ, зло не только существуеть въ мірь, но и глубоко проникло тварь и неискоренимо никакими усиліями человіка. Зло-въ немъ, зло-около него, и самъ человъкъ и весь «міръ во злѣ лежить» (1 Іоан. У. 19). Откуда же зло? «Не изъ праха же», какъ говоритъ одинъ изъ друзей Іова, «выходять несчастія, и не изъ земли возникають бъдствія» (Іов. V. 6).

«Какъ дъйствительно лишенный ума и смысла безуменъ тотъ», разсуждаеть Василій Великій, — «кто говорить: «ньсть Богь». Но близокъ къ нему и нимало не уступаетъ ему въ безсиысли и тотъ», кто говорить, что Богь-виновникъ зла. Я полагаю, что гръхъ имъ равно тяжекъ, потому что оба равнымъ образомъ отрицають Бога благаго, одинъ-говоря, что Бога нъть, а другой-утверждая, что Онъ не благъ. А поэтому, въ томъ и другомъ случав отрицается Богъ» 2). Не только богохульна, но и нельпа мысль, что Богъ есть сила всемогущая, неограниченная, не признающая никакихъ законовъ, и что вся тварь такъ

ничтожна предъ Нимъ, что Онъ не имъетъ никакого обязательнаго побужденія соблюдать въ отношеній къ ней законы справедливости. Это очевидно, самое грубое понимание всемогущества. Богъ и всемогушъ, п свять, и обязань праведностію Самому Себь, Своему собственному существу: «праведенъ и преподобенъ Господь» (Второз. XXXII, 4). «Праведенъ Господь во всёхъ путехъ Своихъ и преподобенъ во всёхъ пелёхъ Своихъ» (Псал. СХLIV, 17). Отъ такого дикаго понятія о Божіємъ всемогуществъ отрекались и враги славы Божіей 1). Благонамъренные мыслители, исповъдующіе премудрость и благость Творца, старались разгадать внутренній смысль и значеніе господствующаго въ мірь зла, понять или открыть его разумную необходимость, и тымь думали оправдать Творца, Который будто бы произвель зло не вопреки Своей премудрости. по целямъ разумнымъ и мудрымъ. Я представлю вамъ здесь несколько соображеній въ этомъ родъ. Они извъстны подъ общимъ именемъ оптимизма. Такъ утверждали, что эло есть неминуемая, необходимая степень въ развити какъ цълаго человъчества, такъ и каждаго человъка въ частности. Человъкъ долженъ выстрадать себъ совершенство, или добродътель, опытно узнать зло, чтобы върнъе понять достоинство добра и крине полюбить его, постепенно восходить къ тому, чимъ онъ долженъ быть, и если постепенно, то необходимо начать съ низшей степени. Эта низшая степень, по отношенію къ высшей, есть невъдъніе, немощь, стьсненіе, несовершенство, словомъ — зло 2). Что же такое зло-какъ необходимая степень человъческого развитія? Если это зло физическое, то есть внашнія бадствія и лишенія, то, конечно, оно необходимо какъ очищение, какъ врачевство, какъ обуздание и наказание гръха, но необходимо только въ настоящемъ, растичномъ состоянии человъка. Конечно. теперь «узкая врата и тесный путь, вводяй въ животь» (Мато. VП. 14). Но, какъ свидетельствуеть Писаніе, человеку не тесный быль назначенъ путь къ жизни и блаженству. Путь человъка первозданнаго и невиннаго быль проложень въ раю, путь светлый, радостный, безболезненный, не преграждаемый смертію. «Адамъ», говорить блаженный Августинъ, «хотя но тълу былъ земля и носилъ тъло душевное, данное ему при твореніи: однакожъ, если бы не согрешилъ, — изменился бы въ тело духовное и, не вкусивъ смерти, перешелъ бы въ то нетленное состояніе, которое объщается върующимъ и святымъ. Если бы Адамъ не согръшиль, то не совлекался бы тела, но облекся бы въ безсмертие и нетлъне, такъ что смертное тъло въ немъ было бы поглощено жизнію,

Творен. св. Отц. въ русск. пер. III, 320.
 Тамъ же. VIII, 144.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бэль. Leibniz, Theodic., p. 351. <sup>2</sup>) Vom Versöhnungstode Christi von Seiler, p. 22. Christ. Lehre v. d. Sünde, v. Müller, 1849. Erst. B. 346, 509.

то есть изъ душевнаго перешло бы въ духовное» 1). Бытописание Моисеево изображаеть въ первобытномъ состоянии человъка возможность постепеннаго восхожденія его къ совершенству, однакожъ-такого восхожденія, которое начинается не путемъ зла и смерти. И разумъ, не ослепленный какою-нибудь предзанятою мыслію, решительно ничего не можеть сказать противъ такой возможности. Итакъ, и зло физическое не есть необходимая ступень въ человъческомъ усовершении. Тъмъ болъе зло нравственное, то есть гръхъ, и не есть и никогда не можетъ быть необходимою ступенью (моментомъ) человъческого развитія или усовершенствованія. «Мерзость Господеви-путіе нечестивыхь», говорить Мудрый (Притч. XV, 9). Господь «ненавидить беззаконія и неправды», увъряетъ Пророкъ (Исаін ХХХІІІ, 15). Невозможны были бы въ Богъ такая ненависть и омерзъне къ нашимъ гръхамъ, если бы гръхъ дъйствительно быль необходимымь путемь человика и притомь-путемъ, возводящимъ его къ жизни и совершенству. Но гръхъ есть широкій путь «вводяй въ пагубу» (Мате; VII, 13). Конецъ этого пути—смерть. «Человъкомъ гръхъ въ міръ вниде, и гръхомъ смерть» (Римл. V, 12). «Положимъ, говорять, что гръхъ есть бользнь, страдание души; но это-бользни рожденія, въ которыхъ рождается добродьтель» <sup>2</sup>). Но если добродьтель и рождается въ бользияхъ, то въ бользияхъ совершенно другого рода. Это-печаль по Богь, неизмънное покаяние (2 Кор. VII, 10), борьба противъ грвха, умерщиление въ себъ его движений (Римл. VIII, 13). А печаль гръха (Сир. XIV, 1), гръховныя лишенія и скорби, страсти, или гръховныя страданія, если и бывають бользнями рожденія, то въ нихъ рождается плодъ, совершенно противоположный добродътели. Плодъ гръховныхъ страстей — смерть (Римл. VII, 5). «Сего міра печаль», пишеть Апостоль, «смерть соделываеть» (2 Кор. VII, 10), или, какъ говоритъ другой Апостолъ: «похоть зачении раждаетъ гръхъ: грыхъ же содынъ раждаеть смерть» (Іак. І, 15). Въ собственномъ сознаніи челов'якъ носить неложное свид'ятельство, что гр'яхъ не есть путь необходимый, не — путь усовершенствованія и къ совершенству, а, напротивъ, уклонение съ этого пути. Это свидътельство сознания есть раскаяніе. Если бы грехъ быль необходимый путь, ведущій къ нравственному преуспъянію, то содъланные гръхи не лежали бы тяжкимъ бременемъ на совъсти и не вызывали бы въ душъ гръшника горькое чувство раскаянія. Покойно и даже радостно человікь смотріль бы на свои прежніе содъланные гръхи, какъ на путь усовершенія необходимый, хотя бользненный, но уже пройденный и приблизившій его къ добро-

2) Müller; v. d. Sünde Th. 11 p. 16.

дътели. Отчего же въ душъ гръшника -- не миръ и радость, но тяжесть и раскаяніе при взор'в на свою гр'вховность? Мы не чувствуемъ расканнія за нев'єд'єніе и немощи младенчества, необходимыя въ постепенномъ возрастаніи человъка. Человъкъ не чувствуеть угрызеній совъсти за такое страданіе, котораго не самъ онъ причиною и котораго не могь отвратить. Слепорожденный можеть скорбеть о своей судьбе; но одно это страданіе само по себъ не возбудить въ немъ раскаянія. Раскаяніе не есть только простое, страдательное чувство бользии, но упрекъ себъ, самоосуждение, самообвинение, сознание, что дъло, въ которомъ человъкъ раскаявается, онъ и могъ и долженъ былъ не дълать. Опытъ евидьтельствуеть, что чемъ сильнее и владычественнее делается грехъ въ душћ, темъ слабе и безчувственне становится совесть. Воть еще осязательное доказательство, что въ грехе не рождается добродетель, а, напротивъ, умираетъ. Послъ всъхъ такихъ соображеній открывается несправедливость мысли, что эло, физическое и нравственное, есть необходимый путь къ нравственному совершенству, будто бы указанный человъку мудрою волею Самого Творна.

Конечно, вы не разъ встръчались съ мнъніемъ, которое еще не такъ давно было въ большомъ ходу, именно съ мненіемъ, что зло есть возбудитель, двигатель добра, что эгоизмъ-страсть есть душа, тайная пружина добродьтели, что безъ возбудительной силы зла добродьтель коснъла бы въ усыпленіи, и только постоянною борьбою со зломъ, то есть съ влеченіями чувственности, съ стремленіями эгоизма, поддерживается въ ней живость, бодретвенность, стремительность дъятельности 1). Въ такомъ отношении зла въ добру хотять видъть разумную необходимость зла. Такое разсуждение напоминаетъ слово Апостола: «Душевный человъкъ не принимаетъ того, что отъ Духа Божія: потому что оно для него кажется безуміемъ, и не можеть разумьть, потому что о семъ надобно судить духовно» (1 Кор. II, 14). «Плоть», говорить Григорій Богословъ, «мудрые прекрасно называютъ мракомъ ума» 2). Въ этомъ мрак в люди такъ огрубъвають и оземленяются, такъ свыкаются съ внутренней и внішней сустой гріха, что уже не въ состояніи становятся представить себь лучшее бытіе въ образахъ болье высокихъ и духовныхъ, и отсутствие этой гръховной суеты предсталяется имъ пустотою, безжизненною и безотрадною. Добродьтель, недоступная гръху, или хотя всеми силами удаляющаяся отъ его искусительныхъ прираженій и волненій, представляется состояніемъ безжизненнымъ, недъятельнымъ, усыпленіемъ духа. Совершенно противоположный взглядъ на добродетель —

<sup>2</sup>) Твор. св. Отн. IV, 285.

<sup>1)</sup> Patrolog. Curs. Compl. Oper. Augustini, T. X de Peccat. mert. et remiss. Lib. 1 cap. 2

<sup>1)</sup> Seiler, v. Versögnungstod. Chr. Th. 11. p. 20. Müller, v. d. Sünde Th. 1, p. 500. Göthes Faust. Prolog.

людей опытныхъ въ духовной мудрости. Высшее состояние духовнаго двланія они изображають, какъ состояніе безстрастія; и одинъ изъ опытнъйшихъ въ подвигахъ добродътели такъ описываетъ это состояние: «Подъ бевстрастіемъ не иное что разумъю, какъ внутреннее небо ума, для котораго демонскія злоухищреніи—то же, наконець, что и детскія игрушки. Итакъ, въ собственномъ смыслъ безстрастенъ и признается безстрастнымъ, кто плоть содълалъ нерастлъваемою, умъ возвысилъ надъ тварію, покоривъ ему всв чувства, и лицу Господню представилъ душу, которая непрестанно, даже сверхъ силъ своихъ, устремлена къ Богу... И если признакъ совершеннаго порабощенія страстямъ-немедленно давать въ себъ мъсто почти всему, что посъвають въ насъ демоны: то принимаю за признакъ святого безстрастія—быть въ состояніи открыто сказать: «уклоняющагося отъ меня лукаваго не познахъ» (Псал. С. 4); не позналь-какъ и зачъмъ лукавый приходилъ, и какъ ушелъ; но совершенно уже сталъ нечувствителенъ ко всему подобному, потому что всепело пребываю и всегда буду соединенъ съ Богомъ» 1). Тотъ же великій подвижникъ между признаками преуспъвающихъ на добръ, между прочимъ, поставляеть уменьшение раздражительности, разсеяние омрачений, отчужденіе страстей, пріумноженіе раченія; а между признаками преуспъвшихъ въ добръ-умъ неволненный, мысль непорочную, неодолимую стражу надъ собою, смерть для міра 2). Такимъ образомъ свидьтельства опытнъйшихъ въ духовной жизни увъряють насъ, что добро не имъетъ никакой нужды во злъ, а, напротивъ, возрастаетъ и усиливается по той мъръ, въ какой удаляется отъ прираженій зла. И созерцаніе, и дъланіе добра тогда достигаеть особенной силы и полноты, когда душа, говоря словами Григорія Богослова, преданная свътлымъ, небеснымъ помысламъ, ноставляется далеко отъ плоти, отранившись отъ всего, что, пресмыкаясь по земль, блуждаеть и вводить въ заблуждение 3).

Защитники мнимой необходимости вла 4) вздумали приписывать Богу какую-то жестокую благость и неправедное правосудіе. Богъ, говорять они, затьмъ поставиль человька подъ власть зла, чтобы было Ему надъ къмъ проявлять Свою благость и правосудіе; какъ будто благость Божія и можеть только являться въ единственномъ видъ милосердія къ страждущимъ, или правосудіе Его можеть нисходить къ человъку только карающимъ еге, а не награждающимъ. «Богу не нуженъ гръшникъ», говорить Мудрый (Сирах. XV, 12). «Богъ не находить утешенія въ смерти нечистивца», увъряетъ Пророкъ отъ лица Божія (Іезек. XVIII).

32). Изъ словъ Апостола: «подобаетъ и ересемъ въ васъ быти, да искуснін явлени бывають въ вась» (1 Кор. XI, 19), выводять заключеніе, что зло введено въ міръ для славы добра, чтобы безобразіе порока чрезъ противоположность возвышало красоту добродътели, расширяло и укрѣпляло въ добродѣтельныхъ душахъ радостное чувство добра и любовь къ красотъ его. Апостолу приписываютъ мысль, которой онъ вовсе не имълъ. Апостольскія слова заключають въ себ'в только предсказаніе будущихъ ересей, а вовсе не имъють въ виду объяснять происхождение и пъль ересей и другого какого зла. Точно такъ слова Спасителя: «нужда есть прінти соблазномъ» (Мате. XVIII, 7) не доказывають необходимость соблазновъ, а только предсказывають будущіе соблазны, возможные и естественные при господствъ зда въ міръ. Изреченіе Господа: «нужда есть прінти соблазномъ» — показываетъ въ Немъ только предвъдъніе дъйствительнаго проявленія соблазновъ, а не необходимость ихъ. Вообще, мивніе о необходимости зла для проявленія на немъ Божіей благости и правды, или для славы добра, оскорбляеть и величе Боже, и достоинство человьческое. Въ Лакедемонъ смотръли на рабовъ, какъ на веши, и не признавали въ нихъ личныхъ человъческихъ правъ. Господинъ намъренно приводиль рабовь своихь въ безобразное и скотское состояніе, чтобы ихъ примъромъ возбуждать въ дътяхъ своихъ отвращение отъ порока и любовь къ добродътели. Не будеть ли близка къ богохульству мысль, что и Богъ извъстное Ему число людей приводить въ унизительное гръховное состояние съ тою цълью, чтобы ихъ жалкою судьбою уцъломудривать и возвеличивать Своихъ избранныхъ, любимыхъ сыновъ Своихъ Прежде всего — человъкъ есть существо личное, возвеличенное образовъ Божіниъ. И Богъ, говоря по-человъчески, изъ уваженія къ Собственному образу, не можеть употреблять человъка для Своихъ цълей, какъ безличное существо, какъ простую вещь. Писаніе увъряеть насъ, что дорогъ предъ очами Божінми каждый челов'якъ, какъ бы ни быль онъ немощенъ и грешенъ. Неть воли Отпа Небеснаго, говорить Самъ Спаситель, чтобы погибъ и одинъ изъ младенцевъ (Мато. XVIII, 14). На небъ бываеть великая радость при покаянии и одного гръщника (Лук. XV, 7). Тяжкимъ гръхомъ признаетъ Апостолъ привеление въ соблазнъ и слабаго брата, за котораго умеръ Христосъ (1 Кор. УШ, 11; сл. Римл. XIV, 15). Самъ Госнодь грозное изрекаетъ прещение на соблазнителя дитяти (Мате. XVIII, 6). Ездра горяза любиль свое отечество и, горько оплакивая его бъдственное состояніе, жаловался Богу на строгость судовъ его. Въ утъшение ему Богъ говоритъ, между прочимъ: «Много тебъ останеть (еще многаго не достаеть въ любви тиоей), да можеши возлюбити Мое сотворение наче Мене» (3 Ездр. VIII, 47).

Нътъ ничего легче, какъ мысль любимую, горячо преслъдуемую,

<sup>1)</sup> Лъствица. Перев. съ греч. Москва, 1851. гл. ХХІХ. 2. 3. 10.

<sup>2)</sup> Тамъ же, гл. XXVII. 37. 40. 3) Твор. св. Отц. IV, 285. 286.

<sup>4)</sup> Müller Th. 1 p. 532.

незамётно для себя, довести до крайности. Печальный примеръ тому-Лейбнипъ. Оптимизмъ свой довель онъ до последнихъ крайностей. «Уму Вожію», говорить философъ, «оть вѣчности присущъ быль безконечный рядъ возможныхъ міровъ, болье или менье совершенныхъ». (Какъ будто въ Вожественномъ ум'в могутъ быть планы или идеи неполныя, несовершенныя!), «Лучшимъ изъ этихъ возможныхъ міровъ-тоть, въ которомъ необходимымъ предполагалось существование зла. Творческий умъ избралъ и привель въбытіе этоть лучшій и совершенный изъ всыхь міровъ». На основании такого страннаго соображения Лейбницъ искренно увъряетъ. что міръ, въ которомъ бы не было зла, былъ бы хуже и несовершеннье, чемь мірь настоящій, въ которомь эло господствуеть 1). Простимь философу такую странную мысль за ея добрую цёль—защитить премудрость Божію отъ дерэкихъ нападеній Бэля, хотя она нисколько не достигаетъ своей доброй цели.

Всь такія и подобныя гаданія о необходимости и разумности злане болье, какъ дътскія соображенія, если поставить ихъ предъ твердымъ и глубокимъ ученіемъ мужей боговдохновенныхъ. Писаніе ясно и решительно свидьтельствуеть, что Богь не есть виновникъ зла, существующаго въ міръ, въ числь твореній Божінхъ нътъ ни гръха, ни бользней, ни смерти, что «вся, елика Богъ сотвори, добра зъло» (Быт. I, 31), все сотворено ради Творца и для блаженства тварей. Разрушительная сила зла не есть дело рукъ Божінхъ. Богъ «несть нестроенія Богъ, но мира» (1 Кор. XIV, 33). Онъ создалъ человъка праваго (Еккл. VII, 30) и ввель его въ такое состояние, въ которомъ не было ни слезъ. ни плача, ни вопля, ни бользни, ни смерти (Апок. XXI, 4). «Нъсть Богь, Богь мертвыхъ, но Богъ живыхъ» (Мате. ХХІІ, 32). Все, что Онъ создалъ, создаль не для смерти, но для жизни несмертной и неразрушимой. «Вогь смерти не сотвори. Созда бо во еже быти всемъ» (Прем. I, 13. 14). Отець лжи—діаволь. Онъ же—измыслитель смерти 2), —быль челов'ькоубійнею оть начала (Іоан. VIII, 44). «Вогь ньсть искуситель злымь, не искушаеть же Той никогоже» (Іак. І, 13). Онъ свять и благъ. Какъ Святый, не можеть ни творить зла, ни возбуждать къ злу. Какъ Влагій, не хочеть зда, «хотьніемь не хочеть смерти грышника» (Іезек. XVIII, 32), любить «сущая вся» (Прем. XI, 25). «Влагому не свойственно», говорить Григорій Богословъ, «насаждать въ насъ злое свойство, и въ техъ, кого любитъ, возбуждать мятежъ и ненависть» 3). «Вполнъ совершенными сотвориль Ты насъ», говорить св. Ефремъ, обращаясь къ Вогу: «безъ мъры повредили мы сами себя. Ты научилъ насъ правому,

а мы стали поступать превратно, изгладили въ себъ преимущества природы своей; Ты образоваль нась изъ персти, мы совлекли съ себя образъ Твой и подобіе Твое» 1).

Писаніе ясно указываеть-откуда и какъ произошло зло: не только безъ воли Творца, но и решительно не по воле Его. Кратко и простосказаніе Моисеево о паденіи челов'єка. Такъ и обыкновенно Духъ Святый изображаеть въ Писаніи великія событія и тайны, въ каждомъ словъ ваключая неизследимую и неизмеримую глубину смысла. Монсей повествуеть, что Творець, благословляя первосозданную чету, отдаеть въ полное обладание Адаму и женъ его вемлю и всъ земныя твари. На всей землъ и во всемъ раю одно только древо познанія добра и зла поставляется вив власти человека. Богъ запрещаетъ человеку вкушение плодовъ сего древа, и притомъ подъ угрозою смерти: «И заповъда Господь Вогъ Адаму, глаголя: отъ древа же, еже разумети доброе и лукавое, не снъсте отъ него, а въ оньже аще день снъсте отъ него. смертію умрете» (Быт. П, 16. 17). Страшный день этоть наступиль. Не на долго отдалила его отъ человъка любовь къ Творцу. Угроза и страхъ смерти не остановили его приближенія. «И видъ жена, яко добро древо въ снедь, и яко угодно очима видети, и красно есть еже разумети: и вземии отъ илода его, яде: и даде мужу своему съ собою, и ядоста> (Ш, 6). И исполнилось слово Божіе: челов'якъ смертію умеръ. За святотатственнымъ вкушениемъ отъ запрещеннаго древа последовала смерть духа, отчуждение отъ жизни Вожией (Ефес. IV, 18), разъединение съ Тъмъ, Кто есть жизнь всего живущаго и свътъ человъковъ (Іоан. І, 4), изгнаніе человъка изъ рая, удаленіе его оть древа жизни, осужденіе на труды, бользни, скорби, смерть и разрушение тыла, проклятие, ради его. всей твари. «Единемъ человекомъ грехъ въ міръ вниде», пишеть Апостоль, «и грахомъ смерть, и тако смерть во вся человаки вниде» (Римл. V, 12). Итакъ, въ гръхъ, вся тайна вла, тайна глубокая и мрачная, глубины сатанинскія (Апок. ІІ, 24), изъ которыхъ исторглась и исторгается смерть и все зло и въ которыя съ трудомъ и ужасомъ проникаеть человьческое разумьніе.

Я предугадываю вопросы, которые хотели бы вы предложить мив. Какъ же могъ человъкъ возстать противъ непреложной и святой воли Бога всемогущаго и произвесть такой страшный перевороть въ парствъ Божіемъ? Какъ могъ человъкъ, существо ничтожное предъ Богомъ, стать во вражду съ Творцомъ своимъ и вместе съ собою увлечь и всю тварь въ бездну нестроенія и зла? Почему Творецъ не уничтожиль зла въ самомъ его зародышъ, а допустилъ ему войти въ міръ? Зачьмъ дана

Theodic. Th. I. § 10. 25 и др.
 Твор. св. Отц. V. 30.
 Тамъ же, IV. 236

<sup>1)</sup> Тамъ же, XVIII. 211.

человъку самая возможность зла? Зачъйъ данъ случай, или поводъ, ко гръху-древо познанія? Зачьмъ еще допущень въ рай искуситель, столь хитрый и сильный въ злъ? Какъ будто мало было одной, данной человъку, возможности гръха? Употреблены всъ средства, чтобы ускорить переходъ этой несчастной возможности въ дъйствительность. Открытъ человъку и случай ко гръху, данъ и опытный учитель гръха. - Человъкъ введенъ Богомъ въ состояніе испытанія, за которымъ, если бы онъ прошелъ это испытаніе счастливо, его ожидала світлая и блаженная візчность. — Но, говорять 1), неужели мы признали бы мудрымъ и добрымъ такого отда, который бы намеренно ввель своего сына въ искусительное и опасное положение, въ которомъ несчастный и погибъ, а онъ послъ сталъ бы увърять, что вовсе не погубилъ своего сына, потому что онъ только попустиль эло, но не хотъль его, не содъйствоваль ему? Человъкъ не видитъ и не можетъ видъть - чъмъ кончится испытаніе, которому онъ подвергаетъ другого. Но Богъ отъ въчности предвидълъ, что челов'якъ не устоить въ испытаніи, падеть и низринеть за собою всю тварь: зачемъ же Богъ вводилъ человека въ испытание? Какую могло имъть цъль испытаніе, когда Испытующій несомнівню зналь его гибельный конепъ?

Нъть спора, что ръшение такихъ вопросовъ недоступно разуму, особенно дерзкому и кичливому. Но искреннее и благоговъйное желаніе умудренія найдеть въ Писаніи успоконтельные на нихъ отв'яты, доступные разумьнію человька въ сей жизни, въ которой «врою ходимъ, а не видьніемъ» (2 Кор. V, 7), но удовлетворительные и для разума, пришедшаго въ «послушание въры» (Римл. XIV, 25). О тваряхъ разумныхъ иное явилъ намъ Богъ, богословствуетъ св. Григорій, а иное блюдеть въ тайникахъ Своей премудрости, чемъ хочеть обличить пустое тщеславіе смертнаго 2). «У Бога положень такой законь: благоволить къ плачущимъ и обевкать крылья высокомврнымъ» 3). Но къ уму смиренному и благоговъйному близокъ Господь, и если убъгаетъ отъ него, то не затымъ, чтобы скрыться, но чтобы постоянно приближать къ Себъ, увлекая его за Собою отъ высоты на высоту созерцанія. «Тоть, Кто все наполняеть», говорить Богословь, «и Самъ выше всего, Кто умудряеть умъ и избъгаетъ порывовъ ума, увлекаетъ меня на новую высоту тъмъ самымъ, что непрестанно отъ меня ускользаетъ» 4). Изъ сихъ глубокихъ словъ святителя, которому, конечно, не безъ основанія преимущественно усвоено имя Богослова, вы можете видеть и увериться, что требовать

полнаго и ръшительнаго объясненія плановъ Божіихъ о судъбахъ человъка значить требовать невозможнаго, а кичливостью требованія удалять отъ себя и то въдъніе, которое — возможно. Обратимся теперь къ вопросамъ, которые ждуть ръшенія.

«Прежде встхъ вти и тварей Божія мысль», говорить св. Григорій. «созернала вождельнию свытлость своен доброты» 1). «Но поелику для благости недовольно было упражняться только въ созерцаніи себя самой, а надлежало, чтобы благо разливалось, шло далье и далье, чтобы число облагодътельствованныхъ было какъ можно большее, то Богъ измышляеть, во-первыхь, ангельскія и небесныя Силы. Потомъ, измышляеть другой мірь — вещественный и видимый. Наконець, художническое Слово созидаетъ живое существо, въ которомъ приведены въ единство то и другое, то-есть невидимое и видимая природа» 2). Итакъ, измышлены и приведены въ бытіе различные причастники Божіей благости, между которыми есть твари чуждыя Богу и далеко отстоящія отъ Божественнаго естества, каковы твари неразумныя и неодушевленныя: есть существа и сродныя Божеству, силы умныя и безплотныя, и человъкъ. Въ предвъчномъ совътъ Тріупостаснаго Божества о сотвореніи человъка Вогъ опредъляеть создать человъка «по образу Своему и подобію» (Быт. І, 26. 27). Основная черта образа Божія въ природ'в челов'ьческой есть ея личность или духовность. «Духъ есть Богъ» (Іоан. IV, 24) и Отепъ духовъ (Евр. XII, 9). Вещество сложное и разлагаемое носить на себъ нъкоторые слъды, безсознательныя отраженія совершенствъ Божінхъ, но не можеть принять въ себя образъ Бога нетлъннаго, невидимаго (1 Тим. І. 17). Сотвореніемъ вещей неодушевленныхъ и тварей неразумныхъ Богъ, по словамъ Григорія Богослова, показаль, что Онъ силенъ сотворить не только сродное себъ, но и совершенно чуждое естество <sup>3</sup>). Существенныя черты духовности—самосознаніе и свобода. Называемъ разумность и свободу основными и существенными чертами образа Вожія въ человъкъ, побовь къ Богу, нескончаемое стремленіе, уподобленіе, приближеніе къ Нему, блаженное и въчное единеніе съ Нимъ. Такъ понимали образъ Божій и Отцы Церкви. Такъ, напримъръ, говорить Аванасій Великій: «Богь сотвориль родь человьческій по образу Своему и чрезъ уподобление Себъ содълалъ его созерцателемъ и знателемъ сущаго, далъ ему мысль и въдъніе о собственной Своей въчности, чтобы человъкъ, сохраняя сіе сходство, никогда не удалялъ отъ себя представленія о Богь и не отступаль оть сожитія съ святыми... нобыль счастливъ и собесъдоваль съ Богомъ, живя невинною, подлинно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бэль. Leibn. Theodic. p. 40-43. <sup>2</sup>) Твор. св. Отц. IV, 232.

<sup>3)</sup> Тамъ же, V. 78.

<sup>4)</sup> Твор. св. Отц. V, 152.

<sup>1)</sup> Тамъ же, IV. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Отц. III. 240—242.

а) Тамъ же, 241.

The man of the state of the sta

блаженною и безсмертною жизнію» <sup>1</sup>). «Душа твоя», говорить св. Кирилль, «одарена свободою, прекраснъйшее дъло Божіе, созданное по образу Создавшаго» <sup>2</sup>). Такъ, духовность есть существенное свойство образа Божія въ человъкъ.

Богъ есть Духъ самобытный и безконечный, а человъческій духъ сотворенъ и ограниченъ. Следовательно, между образомъ и Первообразомъ-разстояние безконечное. Богъ, какъ Духъ безпредъльный, имъетъ въ Себъ всецълую полноту возможныхъ совершенствъ, безъ всякаго недостатка и ограниченія, а нотому, какъ всесовершенный, Онъ неизмъняемъ, всегда одинаковъ въ Своемъ существъ, въ Своихъ силахъ и совершенствахъ, совершенствамъ Его невозможно ни возрастаніе, ни умаленіе, ни восполненіе, ни оскуденіе. Въ Духів безпредельномъ и неизмъняемомъ — и умъ безпредъльный, всевъдъніе и свобода совершеннъйшая, всегда святая и благая, самая святость и благость, не могущая быть несвятою и неблагою. Посему, Богъ всемогущъ и въ нравственномъ смысль, можеть все, чего хочеть, потому что хочеть только сообразнаго съ Своей совершеннъйшей природой и не можеть хотъть того, что ей противно. «Отрещися Себе не можеть», какъ говорить Апостолъ (2 Тим. II, 13); или, какъ выражается Августинъ «не можетъ имъть хотънія и не хочеть имъть возможности зда» 3). «Возможность зда въ свободъ Божественной», говорить Богословь, «показывала бы въ Бога безсиле, а не силу» 4). Итакъ, свобода Божія всесовершенна, неизмѣняема, не можетъ ни хотъть, ни дълать зла. Никакое сотворенное существо, какъ бы ни было высоко, совершенно, близко къ Богу, не можеть имъть такой всесовершенной и неизм'вняемой свободы. А иначе, оно было бы не тварію, не образомъ Божінмъ, но существомъ совершенно равнымъ Богу. Свободу небесныхъ, ангельскихъ Силъ, предъ которыми человъкъ «умаленъ» хотя и «малымъ чимъ» (Псал. VIII, 6), Отцы Церкви не дерзають назвать неподвижною, непреклонною къ злу, но признають только неудобоподвижною на зло, неудобопреклонною къ влу 5). «Желалъ бы я сказать», говорить Григорій Богословъ, «что они вовсе неодолимы зломъ, но удержу слишкомъ борзо несущагося коня, стянувъ браздами ума. О техъ, которые предстоять чистому Всецарю и преисполнены светомъ. боюсь сказать, что и они доступны гръху; а съ другой стороны, опасаюсь изобразить въ пъсни моей (Стихотвореніе объ умныхъ сущностяхъ) неизм'вняемую доброту, такъ какъ вижу и совратившагося князя злобы > 6).

Въ точномъ изложени въры Іоанна Дамаскина читаемъ: «Ангельское естество, какъ разумное и одаренное умомъ, имъетъ свободу: но, какъ сотворенное, неизмѣняемое, можетъ свободно пребывать и преуспѣвать въ добрѣ, и уклоняться къ злу. Ангелы неудобопреклонны къ злу, но не совсѣмъ непреклонны» 1). «Имъ теперь свойственно — не грѣшить, они даже не подвижны на зло» 2): но не такими вышли изъ рукъ Творца, а «сдѣлались такими, пройдя путь испытанія, крѣпко утвердились въ добрѣ» 3) и, какъ говорить Августинъ, «достигли неподвижности на зло, уже послѣ паденія діавола, въ награду за добрую волю, которою устояли въ истинѣ» 4).

«Малымъ чимъ», по слову Пророка, «умаленъ человъкъ отъ Ангелъ, вънчанъ славою и честію» (Псал. VIII, 6). Адамъ получиль изъ рукъ Творна могущественныя силы и великія совершенства. Ангелы, но выраженію Богослова, суть умы быстродвижные 5); въ быстротв и светлости своего ума первозданный немного уступаль умамь безплотнымь. Умъ Адама, говорить Августинь, по своей силь и быстроть быль настолько же выше величайшаго изъ известныхъ намъ человеческихъ умовъ, насколько итипа быстръе черепахи. Но и это сравнение представляется Августину слабымъ и недостаточнымъ 6). О великой силъ ума Адамова свидътельствуетъ и Писаніе. По повельнію Божію, Адамъ нарекаетъ «имена всемъ скотомъ, и всемъ птицамъ небеснымъ, и всемъ зверемъ вемнымъ (Быт. II, 20). Наречение именъ показываетъ въ Адамъ глубокій и проницательный взглядь ума, быстро проникающій въ сущность и свойства тварей. Въ наречении именъ, по свидътельству Августина, и языческая мудрость видъла явление великаго ума. Пинагору, говорять, принадлежить изреченіе, что тоть быль мудрыйшій изь людей, кто первый даль названія вещамь 7). Апостоль пищеть, что челов'я вогрожденный обновляется въ «познаніи по образу Создавшаго его» (Кол. III, 10): следовательно, замечаеть Августинь, до паденія человъкъ имъль то познаніе, ту силу въдънія, которую благодать обновляеть и возстановляеть въ человъкъ возрожденномъ 8). Высокъ быль умъ Адама, но не быль умъ всесовершенный и неограниченный, для котораго невозможно бы было никакое дальнъйшее возрастание и усовершение. Неограниченное совершенство принадлежить только уму Вожескому. Постепенное усовершение есть необходимый законъ всякаго сотвореннаго духа, накими бы высокими силами и совершенствами ни обладаль онь. Въ

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. XVII. 7. Сл. на язычниковъ

Cyrill. H. Cat. VII, 18.
 Oper. imperf. Contr. Iulian. Lib. 1. c. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Твор. св. Отц. III, 88. <sup>5</sup>) Тамъ же. 241.

<sup>6)</sup> TB. CB. OTH. IV. 236.

Перевод. съ греч. 1844 гл. 3.
 Гр. Богосл. Твор. св. Отц. III, 276. Дамаскинъ въ изложени въры гл. 3.

в) Въ Твор. св. Отц. Гр. Богоси. III, 116.

 <sup>4)</sup> Oper. imper. Lib. I, cap. 102.
 5) Твор. св. Отц. Т. IV. 335.

<sup>6)</sup> Oper imperf. Lib. V. cap. 1.

<sup>7)</sup> Ibid. 8) Do Goroo

<sup>8)</sup> De Genes, ad litt. III. 20.

этомъ смыслъ св. Өеофилъ не усомнился сказать объ Адамъ, что онъ быль еще младенець, потому что не могь еще вивстить познанія, котораго бы удостоился 1). Высоко было совершенство ума Адамова, однакожъ, это совершенство было не болъе, какъ младенческое состояніе, въ сравнении съ тъмъ величиемъ, до котораго онъ могъ бы достигнутъ. И Адаму предлежаль путь развитія, но путь легкій, быстрый, св'єтлый, безъ тъхъ скорбей и трудовъ 2), съ которыми пролагаютъ себъ и разработывають путь знанія его потомки. Ни одна нечистая мысль или желаніе не возмущало светлаго состоянія его ума. Чувственность, съ которой у насъ непримиримая борьба, которая такъ часто увлекаетъ и порабощаеть нашь умь, есть уже порождение гръха. Внутренняя брань еще не открывалась въ душт человтка невиннаго. Онъ въ совершенномъ миръ съ самимъ собою. Низшія силы его были въ мирномъ и согласномъ подчинении владычественной силъ ума 3). «И бъста оба нага. Аламъ же и жена его, и не стыдястася» (Быт. II, 25). Стыдъ есть нравственный страхъ при видъ или при представлении какого-нибудь недостатка, несовершенства, нестроенія. Стыдливость, по выраженію знаменитаго учителя, есть родъ покаянія 4). Следовательно, нагота. чуждая стыда, есть совершенное пев'ядение зла, не только отсутсвие действительныхъ недостатковъ и несовершенствъ, но отсутствіе и самой мысли о нихъ. «Обаче сіе обрътохъ», говоритъ Мудрый, «еже сотвори Богъ человъка праваго» (Еккл. VII, 30). Свобода первозданнаго была свобода чистая, обращенная и направленная къ добру, не колеблющаяся между добромъ и зломъ, но совершенно согласная съ нравственнымъ закономъ. съ волею Божіею. Творецъ, какъ святый и благій, не могъ вложить въ нее искусительнаго влеченія къ злу (Іак. І, 13), но вибдрилъ въ сущность ея законъ добра, написалъ Свой законъ въ сердив человъка (Римл. II, 15). Свободъ первозданнаго предлежалъ нескончаемый путь возвышенія и усовершенія въ добръ. «Всь твари», говорить Лъствичникъ, «пріяли отъ Творца чинъ бытія и начало, а иныя - и конецъ. Но добродетели положенъ безпредельный предель» 5). Однакожь, эта самая свобода сдвлалась источнымъ началомъ всего зла. Свобода твари, какъ бы ни была чиста и совершенна, не есть свобода неизмъняемая, обладающая всею полнотою нравственнаго совершенства. Для ограниченной и сотворенной свободы возможна и естественная измъняемость на лучшее, постепенное возрастание и укрыпление въ добръ, но есть въ ней возможность и удаленія отъ добра, влеченія къ злу. Творецъ создалъ человъ-

ческую свободу чистою, невинною, безгрышною; вложиль въ нее стремленіе къ добру; но, не разрушая свободы, не могъ исторгнуть изъ нея возможности зла. При постоянномъ возрастании и укръплении въ добръ проходила бы и самая возможность зла. Свобода нережила бы эту возможность и удалилась бы отъ нея, какъ пережила ее окрепшая въ добръ и, теперь уже непреклонная къ злу, свобода Ангеловъ; но въ сотворенной свободь первоначально должна быть возможность зла, чтобы самое укрвиление ея въ добръ было свободно и непринужденно. Человъкъ такъ быль созданъ, надъленъ такими могущественными силами и совершенствами, что для него гораздо легче была добродьтель, чтмъ гръхъ, въ немъ несравненно сильнъе была потребность добра, чъмъ возможность зла. Прекрасное и совершенное устройство человъка ясно свидътельствуеть, что не Творецъ приготовилъ его паденіе. Какимъ былъ созданъ Адамъ, совершеннымъ или несовершеннымъ? «По самообразованію» (хата хатасхейу), отвічаеть Клименть Александрійскій, «Адамь еще не былъ совершеннымъ, но былъ настроенъ къ принятію добродьтели. Ибо иное дело обладание добродетелью, а иное дело настроенность къ ея пріобрътенію. Настроенность-только стремленіе къ добродътели, а еще не добродьтель. Что касается до устройства его, —мы утверждаемъ, что Адамъ былъ совершенъ. Ибо въ немъ были все черты, определящія идею, или образъ человька» 1). «Созданный и устроенный Богомъ человъкъ», пишеть св. Ириней, «содълывался по образу и по подобію несозданнаго Бога, по благословленію и повельнію Отца, по дыйствію, творчеству Сына, при питаніи и укрвиленіи оть Духа, вмъсть съ тьмъ, какъ самъ онъ преуспъвалъ мало-по-малу и восходилъ къ совершенству. Надлежало, чтобы человъкъ прежде всего получилъ бытіе, получивъвозрасталь, возрастая — мужаль, мужая — укрыплялся, укрыпляясь — усовершался, усовершаясь—прославляяся, прославляясь—удостоился видеть Бога»2). «Богъ сотворилъ человъка», разсуждаеть Іоаннъ Дамаскинъ, «безгрышнымъ по естеству и свободнымъ по волъ; безгръшнымъ — говорю, не потому, чтобы онъ былъ недоступенъ для греха, побо одно Вожество грешить не можеть, но потому, что возможность грешить имъль онь не въ своемъ естествъ, а въ своей свободной волъ. Именно, при содъйстви Божіей благодати, онъ могь пребывать и преуспевать въ добре; а равнопо своей свободь-при попущении Божіемъ, могъ и отвратиться отъ добра и быть во злв. Ибо то- не добродътель, что делается по принужденію» 3). Августинъ различаеть въ нравственномъ состояніи свободныхъ тварей «возможность не уклоняться отъ добра» и «невозможность уклониться отъ

<sup>1)</sup> Ad Avtolic. II, 25.

<sup>August. Oper. imper. VI, 9.
De peccat. medit. II, 22. Oper. IV, 14. I, 17.</sup> 4) Зап. на кн. Бытія, I, стр. 82.

Слов. 26, 153.

Strom. VI, p. 662. conf. p. 534.
 Contr. haeres. VI, сар. 38. n. 3. p. 285. Ed. Massuel.
 Точн. излож. правосл. въры гл. XII, стр. 91. 92.

добра», или иначе-«возможность не гръщить» и «невозможность гръшить» (posse non peccare et non posse peccare). Возможность не гръщить есть состояние невинности, въ которомъ поставленъ былъ Адамъ; невозможность гръшить есть состояние Ангеловъ, святыхъ и блаженныхъ въ жизни небесной 1). Возможность не грышить при постепенномъ укрыплени въ добръ перешла бы въ невозможность гръщить, какъ было и съ святыми Ангелами, говорить Августинъ. Некоторые изъ духовъ нали по своей свободной воль; другіе по той же свободной воль устояли въ добрѣ и за сіе укрѣпленіе въ добрѣ удостоились получить награду, такую полноту блаженства, которая даеть имъ совершенный пую увъренность, что они навсегда останутся непоколебимы<sup>2</sup>). Но человъкъ поступиль не по-ангельски. Вибсто того, чтобы возвышаться къ невозможности гръха, онъ осуществилъ возможность зла. Осуществление этой несчастной возможности есть то преступленіе, гръхъ, который, какъ говорить Апостоль, человъкомъ взощель въ міръ, а за нимъ-смерть и все зло.

Конечно, вы не считаете вопросъ о началь зла окончательно рышеннымъ. Глубину его не проникнемъ однимъ взглядомъ. И чемъ пристальные мы будемы всматриваться вы возможность зла, носимую свободою человъка невиннаго, тъмъ яснъе будетъ открываться намъ, съ одной стороны, неизреченная благость Творца, а съ другой-неизвинительная виновность падшей твари.

Предлагають вопросъ: зачемъ Богъ далъ человеку самую свободу, даръ опасный и гибельный 3). — Движимый безпредельною благостію. Богъ воззываеть къ бытію твари. Безмърная любовь Его благоволила, чтобы существовали не одни только безсознательные носители совершенствъ Божественныхъ, твари бездушныя и неразумныя, но чтобы были и сознательные и разумные причастники Его блаженства. Благоугодно Ему было въ тваряхъ не только рабское, безсознательное служение необходимости, но и духовное служение любви. Неприступный и Безпрелъльный. по безмърной благости Своей, хочетъ сблизиться съ Своею тварію и, сколько возможно для нея, приблизить ее къ Себь. Чтобы сколько возможно возвысить и облаженствовать Свое созданіе, Вогъ некоторыхъ изъ тварей укращаеть и возвеличиваеть Своимъ образомъ, и въ немъ даеть имъ возможность къ уподобленію, къ приближенію къ Себъ, къ блаженному соединенію съ Собою. Ничего неть любезнее для Творца, какъ видьть образъ Своего высочайшаго, Божескаго совершенства. Нътъ ничего выше и блажениве для твари, какъ носить въ себв образъ

Твоппа. Въ образъ Божіемъ-и явленіе высочайшей любви Божіей къ человъку, и высочайшее величіе, какое только возможно и доступно сушеству сотворенному. Существенныя черты образа Божія и вийсти величія человіческаго составляють сила ума и сила свободы 1). Существо разумное или самосознательное не можеть быть несвободнымъ. Сознаваніе себя самого самостоятельною виною своихъ стремленій и дійствій, безъ действительной возможности на самомъ деле быть виною своихъ дыйствій, или самосознаніе безь свободы-пустой призракь, самообольщеніе. Посему требовать, чтобы Богь создаль тварь сознательную и разумную, но не даваль ей свободы, значить требовать, чтобы Богъ истины (Псал. L. 6), Которому невозможно солгать (Евр. VI, 18), оставиль Свою тварь въ постоянномъ самообольщении и обманъ. Да и къ чему быль такой обмань твари? Нельзя придумать ему никакой равумной цели. Богъ могь бы поставить человека въ состояние необходимости, которой подчинены животныя: но, даруя ему свободу, Онъ возвысиль человъка надъ встми видимыми тварями и приблизилъ его къ Себъ, какъ священника и царя природы. Следовательно, роптать на Бога за паръ свободы значить ронтать на Него за то, что Онъ слишкомъ благъ и милостивъ къ человеку, роптать, зачемъ Онъ такъ возвысиль человъка и зачъмъ не уравняль его съ животными. И больно думать, что нашелся бы человъкъ, который могъ бы искренно упрекнуть Творна за высокіе дары разума и свободы.

Но говорять, если свобода есть столь высокое и существенное достояніе челов'вческаго духа, то зачемъ же Творецъ даль ей возможность зда? Развъ Онъ не могъ создать свободу безъ этой гибельной возможности? Кто дерзнеть утверждать, что Богь не могь создать свободу, недоступную гръху и неодолимую зломъ? И «изъ камней» Онъ можеть «воздвигнути чада Аврааму» (Мато. III, 9). Но чемъ бы такая свобода отличалась отъ необходимости? Свобода, созданная совершенно окръпшею и окончательно утвержденною въ добръ, невольно, по самому естественному устройству обращенная къ добру, была бы не любовь, а чистая необходимость, то же, что неуклонная върность, или правильность движенія машинъ, — то же, — что необходимый ходъ вещей бездушныхъ или природныя свойства и деятельности животныхъ. Григорій Богословъ, доказывая, что невольное целомудріе скопцовъ не добродетель, говорить, между прочичь: «Какая честь огню, что онь жжеть? Жечь — природное его свойство. Или — водь, что течеть внизъ? Это свойство дано ей отъ Творца. Какая честь снъгу, что онъ холоденъ? Солнцу, что свътить? Оно свътить и по новоль. Покажи мнъ, что же-

De corrupt. e. grat. cap. XII.
 Ibid. cap. IX.
 Theod. Leidn. p. 633.

<sup>1)</sup> Точн. излож. прав. върм по русск. перев. стр. 90.

лаешь добра» 1). «Богь», говорить святитель, «почтиль человъка свободою, чтобы добро принадлежало не меньше избирающему, чтиь и вложившему съмена онаго» 2). «Богъ сотворилъ душу», пишеть Василій Великій, «а не гръхъ. Преимущественнымъ благомъ ея было пребывание съ Богомъ и единеніе съ Нимъ посредствомъ любви. Отгавъ отъ Него, она стала страдать различными и многовидными недугами. Почему же въ ней есть общая пріемлемость зла? По причинъ свободнаго стремленія, всего болье приличнаго разумной твари. Не будучи связана никакою необходиместью, нолучивъ отъ Творца жизнь свободную, какъ сотворенная по образу Божію, она разумбеть доброе, умбеть имъ наслаждаться, одарена свободою и силою соблюдать жизнь, какая ей естественна, но имбеть также свободу и уклониться отъ прекраснаго... Но говорять, продолжаеть святитель, почему въ самомъ устройствъ не дано намъ безгръщности, такъ что нельзя было бы согрѣшить, хотя бы и хотвли? Потому же, ночему и ты не тогда признаешь служителей исправными, когда держишь ихъ связанными, но когда видишь, что добровольно выполняють предъ тобою свои обязанности. Поэтому и Богу угодно не вынужденное, но совершаемое добровольно. Добродътель же происходить отъ произволенія, а не отъ необходимости; а произволение зависить отъ того, что въ насъ; и что-въ насъ, то свободно. Кто порицаетъ Творца, что не устроилъ насъ безгрышными, тоть не иное что дылаеть, какъ предпочитаеть разумной природъ неразумную, природъ, одаренной произволеніемъ и самодъятельностію, неподвижную и не имбющую никакихъ стремленій» 3). «Человъкъ такъ быль создань», пишеть блаженный Августинь, «что возможность греха была въ немъ необходима, а самый гръхъ-только возможенъ. Человъкъ не имълъ бы и самой возможности гръха, если бы онъ имълъ естество Вожеское: онъ былъ бы тогда совершенно неизмѣняемъ и не могъ бы согрѣшить. Не потому согръщиль, но потому могь согръщить, что приведенъ изъ пебытія въ бытіе. Между грѣхомъ и возможностію грѣха великое различіе: грѣхъ виновенъ, возможность грѣха естественна» 4). Возможность зла такъ первоначально необходима и естественна человъческой свободъ, что, и по духу разума, уничтожить эту возможность въ человъкъ — то же значило бы, что пересоздать человъка; точно такъ же, какъ теперь остановить въ человъкъ возможность гръха значило бы то же, что совер- $\mathbf{m}$ ать надъ нимъ постоянное чудо  $^{5}$ ).

Страшною представляется намъ возможность зла въ невинной свободъ Адама, потому что мы сравниваемъ его возможность съ нашею

возможностію, которая перешла въ насъ почти въ необходимость зла или по крайней мъръ, въ преобладающую наклонность къ злу, въ страсть гръха. Не представляйте, что возможность зла, какъ тънь, неотлучно преслъдовала невинную свободу Адама и, какъ внутренній неумолимый искуситель, влекла ее ко гръху, подобно тому, какъ наша чувственность не даетъ намъ покоя и жадно ищетъ средствъ и случаевъ ко гръху. Возможность зла въ невинной свободъ далеко не имъла закой страшной силы.

Если бы Адамъ не согръшилъ, то возможность зла не возрастала бы въ немъ и не усиливалась, постоянно бы слабъвала, проходила; наконецъ, сделалась бы столько слабою и далекою отъ свободы, что уже никогда не возмогла бы перейти въ дъйствительность. Такимъ путемъ шла и прошла возможность зла въ природъ духовъ чистыхъ. Такимъ путемъ она должна бы идти въ человъкъ. «Если бы мы», говоритъ св. Богословъ, «пребыли тъмъ, чъмъ были, и сохранили заповъдь, то сдълались бы тёмъ, чёмъ не были. Чемъ же бы мы сдёлались? Безсмертными и близкими къ Богу» 1). Возможность зла, осуществленная свободою человъка, постепенно усиливансь, перешла теперь въ непобъдимую человъческими силами наклонность къ влу: но если бы не была осуществлена, - она бы перешла въ непреклонность къ злу, была бы совершенно поглощена крынкою любовію къ добру. Несправедливо представляють себь, что невинная свобода носила въ себъ возможность зла, какъ плодотворное съмя зла, которое точно такъ же, какъ и съмя вещественное, будучи брошено въ землю, уже необходимо совершаетъ раскрытіе своихъ возможностей, необходимо начинаеть свое развитіе, свои жизненныя и илодоносныя движенія <sup>2</sup>). Такая возможность есть раскрытая необходидимость, и вся вина на осуществленіе такой возможности падала бы на Того, Кто даль ее. Дъйствительно, всв возможности, которыя видимъ въ окружающихъ насъ вещахъ, въ сущности своей суть сокрытыя необходимости. Напримъръ, съмя носить въ себъ возможность будущаго растенія. Брошенное въ землю, оно оживаеть и, при благопріятствующихъ условіяхъ земной влаги, воздуха, свъта, теплоты, оно необходимо уже осуществляеть свою возможность, даеть стволь, листья, цвъты, плоды. Въ душъ младенца есть возможность сознанія: въ свое время она приходить въ движение и осуществляется. Въ нашемъ тълъ есть возможность разложенія, или разрушенія: и эта возможность неминуемо приходить въ дъйствительность. Не такова была возможность зла въ свободъ невинной Эта возможность исключительная, единственная и безпримърная во всемъ царствъ сотворенныхъ возможностей. Какъ возможность свободы, она не

¹) Твор. св. Отд. III, 227.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, 243.

<sup>8)</sup> TBOP. CB. OTH. VIII, 151, 156.
4) Oper. imper. Lib. V. c. 60.

Leibn. Theod. p. 757.

<sup>1)</sup> Твор. св. Отд. IV, 144.

<sup>2)</sup> Cm. August. lib. de grat. Chr. XVIII. Patrol. Oper. Augest. tom. x.

носила въ себъ необходимости осуществленія, подобно возможностямъ фивическимъ: но, при всъхъ условіяхъ и обстоятельствахъ, могла не переходить въ дъйствительность и навсегда остаться только возможностію. Такая самоопредъляемая возможность, свободная отъ необходимости осуществленія, не есть д'єло невозможное и въ настоящей свобод'є челов'єка. Человькъ имъетъ полную возможность извъстного гръха: всъ условія къ ея осуществленію благопріятны; готовы — и предметь грѣха и средства ко гръху; есть даже, чего не было въ свободъ невинной. — внутреннее. сильное влеченіе ко грфху: при всемъ этомъ, человъкъ всегда можеть оставить свою возможность гръха одною возможностію не следать гръха. Если свобода и нечистая, и ослабъвшая можетъ еще полавлять въ себъ различныя граховныя возможности, то эта возможность граха, конечно, была несравненно свободнее отъ греха въчеловеке невинномъ, еще чистомъ и безгръшномъ. Немудрено, что подобной возможности мы не замичаемъ въ земныхъ тваряхъ, въ которыхъ всякая возможность есть сокрытая необходимость, при благопріятствующихъ условіяхъ необходимо переходящая въ дъйствительность. Возможность, безусловно свободная отъ необходимости осуществленія, единственно возможна только въ своболь.-Еще неестественные-представлять себь состояние невинной свободы, какъ состоянія тяжкаго колебанія, какъ внутреннюю борьбу между добромъ и зломъ. Борьба предполагаетъ уже не простую возможность зла, но влечение къ злу, влечение равносильное съ стремлениемъ къ добру, съ которымъ оно борется. Человъкъ, у котораго сердце двоится, по словамъ Апостола, подобенъ волнъ морской, вътромъ поднимаемой и разбиваемой (Іак. І. 6. 8). Состояніе, конечно, не райское. Несправедливо, наконець, представлять себъ состояние невинной свободы, какъ равновъсие между добромъ и зломъ, въ которомъ свобода была одинаково доступна и открыта тому и другому, равно подвижна и на добро и зло. Такое воображаемое равновъсіе есть то же, что-застой, неподвижность, недвижимое коснівніе, возможное въ безжизненномъ веществъ, но неестественное и невозможное въ жизни столь тонкой и неусыпной, какова жизнь человъческаго духа. особенно духа юнаго, преисполненнаго силь и неутомленнаго жизнію. Адамъ получилъ изъ рукъ Творца могущественныя силы ума и воли. направленныя къ созерцанію и деланію добра. На сердце человека быль начертанъ законъ добра, богодарованный, по словамъ Богослова, и всемъ врожденный умъ-сей первоначальный въ насъ и всемъ данный законъ. законъ неписанный, руководитель къ Богу, испытатель нашихъ делъ 1). который, какъ говорить Златоустый, быль для Адама первымъ обличителемъ и свидътелемъ его гръха 2). Слъдовательно, для добра данъ былъ

ваконъ, опредъленное требованіе; для зла была только возможность. Законъ ума, который въ человъкъ падшемъ является какъ желаніе добра, но часто безсильное и безплодное (Римл. VII, 15-23), боримое и побораемое зломъ, — въ невинномъ состояни человъка, конечно, былъ стремленіемъ свътлымъ, сильнымъ, безпрепятственнымъ. Августинъ, имъя въ виду слова Апостола: «еже не хошу, сіе творю» (Римл. VII, 16), пишеть о невинной свободь Адама: «Адамъ имълъ силы неповрежденныя. Почему, безъ сомнинія, твориль то, что хотиль, то есть повиновался Божію закону не только съ полною возможностью, но и безъ всякой трудности 1). Первый человекъ крепость въ добре не получиль какъ даръ отъ Бога, но его собственной свободъ было предоставлено укръпляться въ добрв или не укрвиляться. Свобода его, сотворенная безгръшною и не боримая ни однимъ внутреннимъ пожеланіемъ, имъла великія силы. Посему, очень справедливо, что укръпленіе въ добръ предоставлено было произволенію Адама, который имель столько добра въ себь и такую удобность къ доброй жизни» 2). Сравнивая въ первобытной свободъ потребность добра и возможность зла, осуществление послъдней, и по суду разума, признають столь неожиданнымъ и неестественнымъ, что за эту неожиданность и неестественность называють гръхъ Адамовъ чуломъ, неизследимою тайною тьмы 3).

Напрасно враги истины сравниваютъ Бога съ отцомъ, который, чтобы испытать сына, намеренно вводить его въ искусительное и опасное состояніе. «Вірно слово», что Богь «не искущаеть никогоже» (Іак. 1, 13). Напротивъ, Богъ, въ отношении къ Адаму, подобенъ отпу, который предвидить и мудро предупреждаеть самую возможность искушенія или, по крайней мъръ, всъми средствами укръпляетъ его и пріуготовляеть на подвигь испытанія. Кром'в того, что возможность зла въ невинномъ человъкъ была слишкомъ слаба въ сравнении съ кръпкими силами ума и воли, направленными къ добру, и немощна предъ сигою естественнаго закона, написаннаго на сердив человека, - кроме того, Богъ Самъ непосредственно содъйствуеть Адаму къ укръпленію въ добръ и Собственною силою предохраняеть его оть зла, конечно, въ такой мере, чтобы не стъснять его свободы.

Рай. въ который быль введенъ первозданный, многіе изъ Отцовъ Церкви представляють себь не только вещественнымъ, но и духовнымъ. По вещественной сторонь, рай быль блаженнымь жилищемь человька на земль; по духовной сторонь, райская жизнь была состояние особенной

близости человека къ Богу. Въ этомъ смысле Григорій Вогословъ рай-

Твор. св. Отп. III. 33, П. 30.
 Бес. на кн. Быт. Бес. 17. Христ. Чт. 1851.

<sup>1)</sup> Oper. imperf. 8.

P) De corrupt. et grat. XII, 37. P) Müllers Chr. Lehr. v. Sünd. в. II. s. 234.

скую жизнь и называеть жизнію небесною 1), въ которой, по словамъ Дамаскина, человъкъ наслаждался сладчайшимъ созерцаніемъ Бога и питался симъ соверцаніемъ 2). При такой близости человька къ Богу, тьмъ ужаснье представляется его отпаденіе отъ Бога. Изъ несомнівным свидътельствъ Писанія извъстно, что въ раю бывали богоявленія. Богъ непосредственно являлся прародителямъ, бесъдовалъ съ ними и вводилъ ихъ въ свътъ богопознанія. Въ книгь Бытія читаемъ уже о падшихъ прародителяхъ: «И услышаста гласъ Господа Бога ходяща въ раи по полудии». Адамъ говорить Богу: «гласъ слышахъ Тебе ходяща въ раи» (III, 8. 10). Адамъ и жена его издалека узнають гласъ Бога, ходящаго въ раю, какъ гласъ уже прежде слышимый и извъстный изъ прежнихъ богоявленій 3). Самъ Богъ вводить первозданнаго въ рай, Самъ даеть заповедь «делати рай и хранити». Самъ приводить къ Адаму жену (П, 15. 22). Такая близость Бога къ человъку не только озаряеть обильнымъ светомъ естественныя силы Адама, но и пробуждають въ немъ даже силу пророчественнаго прозрѣнія въ будущее распространеніе челов'вческаго рода 4). Озаряя умъ Адама св'єтомъ Своихъ непосредственныхъ явленій и собесъдованій, Господь Богъ не оставилъ и свободы его самой себъ, но поддерживаль и подкръпляль ее всемогущею силою Своей благодати. До своего паденія Адамъ постоянно стояль подъ ея наитіемъ. Со стороны его необходимо было только свободное хотвніе добра, столь легкое и естественное въ природъ чистой и благоустроенной: благодать съ любовію оцінила сіе хотініе, вливала въ него жизнь, силу, криность, неотступно помогала своболи путать и возвращать хотвніе добра въ крвикую и непоколебимую добродьтель. По разсужденію Григорія Богослова, въ человіческой добродітели дві доли принадлежать Богу, и одна доля— человъку. Отъ Бога— и способность къ добру, и сила, поддерживающая въ доброть; отъ человъка только искреннее, свободное хотыне добра. «Добродьтель», говорить Богословь, «не дарь только великаго Бога, почтившаго Свой образт, потому что нужно, —и твое стремленіе. Она-не произведеніе твоего только сердца, потому что потребна превосходнъйшая сила. Хотя и очень остро мое зръніе, однакожъ, видить зримые предметы не само собою и не безъ великаго свътила, которое освъщаетъ мои глаза, и само-видимо для глазъ» 5). «Богъ», пишеть блаженный Августинь, «даль человьку добрую волю; такую волю создаль въ немъ Создавшій его правымь; Онь даль ему и Свою вспомоществующую силу, безъ которой бы Адамъ не могъ устоять въ дебръ,

если бы хотълъ; но самое хотъне добра было предоставлено его свободной воль. Следовательно, онъ могь бы устоять въ добре, если бы хотыль, потому что съ нимъ была та вспомоществующая сила, которую онъ могъ и безъ которой не могъ бы устоять въ добръ, если бы и хотыль. Но что онъ не хотыль устоять, — въ этомъ и вина его. Если бы человъкъ по своей свободной воль не отринулъ благодатнаго вспомоществованія, -- онъ навсегда пребыль бы добрымь: но онъ отринуль благодать и быль отринуть ею» 1). Если и теперь Богь близокъ къ каждому изъ насъ, хотя гръхъ не даетъ намъ ощущать сію благодатную бливость; если благодать Божія приходить и стучить въ двери сердца человеческаго, уже заключенныя гръхомъ (Апок. III, 20), то какъ была она близка къ сердну человъка еще чистаго и безгръшнаго? Адамъ, по выраженію св. Златоуста, прикрыть быль покровомъ горней благодати, облеченъ ею, какъ свътлою одеждою, окруженъ ею, какъ сіяніемъ славы 2), али, какъ выражается Дамаскинъ, имълъ своимъ домомъ и свътлою ризою—Бога <sup>3</sup>).

Итакъ, Адамъ не могъ оправдываться въ своемъ паденіи тімъ, чемъ думають оправдываться въ грехахъ своихъ его потомки. Прародитель не могъ жаловаться ни на тяжесть добродьтели, ни на немощь своихъ силъ. Силы онъ имълъ могущественныя, направление къ добру прямое и безпрепятственное. Путь его быль путь райскій, світлый, блаженный, не затрудняемый еще внутрепними греховными влеченіями. Благодать осъняла его своею всемощною силою. Самъ Богъ былъ его наставникомъ и воспитателемъ. Богъ сдълалъ все, что только можно было сявлать для твари свободной, не стесняя ея свободы. Со стороны человъка требовалось свободное хотвніе добра. Богу оставалось создать въ Адам'в самое это хотвніе, то есть сокрушить въ немъ свободу или спасти человъка безъ его хотънія, противъ воли, насильно. Но такое насильное спасеніе, или облаженствованіе, челов'єка и не достойно Бога, даровавшаго свободу, и недостойно человека, какъ существа свободнаго. Къ чему бы тогда была и саман свобода? Богъ, насильно влекущій человъка къ блаженству, разрушаль бы Свой собственный дарь свободы; человъкъ, насильно увлекаемый къ блаженству, быль бы и неспособень и недостоинъ блаженства. Хорошо разсуждаеть о семъ св. Ефремъ: «Милость Божія можеть и насильно содблать человбка праведнымъ, но она не уничтожаеть въ немъ силу ума, хотя и знаеть, что можеть сделать человека праведнымъ. Одно изъ двухъ долженъ предположить тотъ, кто захотълъ бы вести закрывшаго себв глаза: или-что у него иладенчески-детскій

<sup>1)</sup> Твор. св. Отп. IV. 244.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Точн. излож. Огц. прав. въры по русск. пер. стр. 87.
 <sup>3</sup>) Записк. на кн. Быт. Ч. 1, стр. 98.

<sup>4)</sup> Златоуст. на кн. Быт. XV.

<sup>5)</sup> Твор. св. От. IV, 255.

<sup>1)</sup> De corrupt. et grat. 32. 31. '2) Ha km. But. Bec. XVI и XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Точн. изл. прав. въры по русск. перев. гл. XI.

разсудокъ, или что это -- жестокая и горькаа насмъшка, и хочетъ онъ предъ видящими изъявить пренебрежение къ глазамъ. Тому, кто взялъ бы на себя трудъ вести его, было бы стыдно - почему не заметиль онъ, что у дозволившаго ему вести себя есть глаза. Такъ и Богь, который ведеть человъка съ здоровыми глазами, не попустить ему поругаться надъ Собою и изъявлять пренебребрежение къ глазамъ, которые Самъ Онъ далъ намъ... Не употребитъ надъ ними насилія Богъ, когда Самъ Онъ даль человъку свободу. Кто хочеть, чтобы вели его насильно тоть недостоинъ милости > 1).

Но къ чему, говорять, заповъдь? Зачьмъ среди рая древо познанія, искушеніе, случай грфха? Бачьмъ — искуситель? — Что касается по древа познанія, то оно было простое средство, которымъ свобода могла обнаружить принятое ею направление къ добру или къ злу. Въ нустынъ при Синат евреи, не имън изъ чего сдълать идола, слили его изъ золотыхъ серегъ, которыя они взяли изъ ущей своихъ женъ и дочерей (Исх. гл. XXXII). Не женскія же украшенія были причиною идолопоклонства. И въ раю человъкъ, возмечтавшій быть равнымъ съ Богомъ и независимымъ отъ Него, нашелъ бы и иное средство, которымъ бы обнаружилъ свое отпаденіе отъ Бога, если бы и не было запрещеннаго древа. Древо познанія само по себ'в не им'вло никакой особенно обольстительной и искусительной силы. Рай полонъ былъ красивыхъ и плодоносныхъ деревъ. Ева, доколь не смотръла на дерево познанія глазами гръха, - не видъла въ плодахъ его какой-нибудь особенной, чрезвычайной красоты. Надобно предположить, что въ прародителяхъ былъ совершенно дътскій разумъ, если бы могла ихъ обольстить красота древеснаго плода. «Вожественное Писаніе», говорить Златоустый, «имбеть обычай по случившимся событіямъ называть ті міста, гді эти событія случились. Такъ вотъ почему Божественное Писаніе назвало это дерево древомъ познанія добра и зла, — потому, то есть, что около него (περί αὐτό) совершится преступление или соблюдение заповъди» 2). Но зачъмъ же заповъдь?— «Намъ ввъренъ былъ рай», пишетъ Григорій Богословъ, «намъ дана была заповъдь, чтобы, сохранивъ ее, заслужить славу, дана не потому, что Вогъ не зналъ будущаго, но потому, что Онъ постановилъ законъ свободы. Человека, почтивъ свободою, Богъ поставилъ въ раю. Даетъ ему и законъ для упражненія свободы. Закономъ же была заповёдь — какими растеніями ему пользоваться, и какого растенія не касаться. А посл'яднимъ было дерево познанія, и насажденное вначаль не злонамъренно, и запрещенное не по зависти» 3). Для чего въ раю было прево познанія?

«Пля того», отвінають Василій Великій, «что нужна была заповідь для испытанія нашего послушанія 1). Что же это за законъ свободы—испытаніе, и для чего оно было нужно? — Если бы въ сотворенномъ существъ свобода явилась первоначально безъ возможности зла, какъ кръпкоо и неуклонное стремление къ добру: то она была бы не свобода, а необходимость добра. Посему, первобытное состояние существа, сотвореннаго свободнымъ, необходимо есть состояние невинности, то есть такое состояние, въ которомъ свобода, хотя имъетъ природное стремленіе къ добру, но и носить въ себь возможность зла. Не насильно свободное существо должно было выйти изъ неръшительнаго состоянія невинности. Исходъ изъ сего состоянія возможенъ быль двоякій: или укрыпленіе, навыкъ въ добры, переходящій, наконецъ, въ нравственную невозможность гръха, въ святость; или осуществление возможности зла, удаление отъ добра, падение въ гръхъ. Свобода человека, следуя своему природному стремленію, изъ состоянія невинности должна была свободно избрать себъ и выйти на путь добра и, идя постоянно этимъ путемъ, все болъе и болъе укръпляясь въ добръ, прійти, наконецъ, въ невозможность гръха, въ состояніе уже окръпшей и неуклонной добродьтели, или святости. Это-то восхождение свободы изъ состоянія первобытной невинности въ состояніе доброд'втели или святости и есть путь испытанія, какъ видите, путь неизб'єжный и необходимый для всякой сотворенной свободы, которая не можеть съ самаго начала явиться въ нравственномъ существъ кръпкою, неуклонною въ добръ, святою. Руководителемъ невиннаго человъка на пути испытанія, кром'в непосредственнаго Божественнаго благодатнаго сод'вйствія, былъ законъ нравственный, вибдренный въ существо свободы, или написанный на сердцъ человъка, данный Адаму и всему человъчеству, какъ выражается Златоустый, надежнымъ спутникомъ, или сотоварищемъ, въ жизни 2). Кромъ нравственнаго закона Адаму дана была положительная заповъдь о древ'в познанія. Но запов'єдь эта есть тотъ же внутренній нравственный законъ, только въ его приложении къ частному предмету деятельности. Общее требование нравственнаго закона есть любовь къ Богу, преданность Его воль. Но человых не иначе можеть выражать свою любовь и преданность Богу, какъ въ частныхъ поступкахъ, въ частныхъ различныхъ случаяхъ своей жизни и дъятельности. Частныя приложенія закона къ различнымъ случаямъ и предметамъ человъческой жизни и дъятельности на библейскомъ языкъ называются заповъдями. Такова и была заповедь, данная въ раю о древе познанія. Заповедь, какъ частное, опредъленное выражение закона, не только не затрудняла свободу на пути добра, напротивъ, какъ и всв заповеди Божіи, была светомъ, просве-

<sup>1)</sup> Твор. св. Отп. XVIII, 218.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На кн. Быт. Бес. XVI.
 <sup>3</sup>) Твор. Св. Отц. Vl. 182. III. 240.

Тамъ же, VIII. 150.
 Толк. на посл. къ Римл. съ греч. 1839, стр. 275.

отовлено для онлайн библиотеки Киевской Духовной Академии и Семинарии otoshoron Arabenia kiev.ua

щающимъ очи человъка (Псал. XVIII, 9). Извъстное дъло, что чъмъ законъ частиве, твиъ онъ опредвлениве и понятиве. Проникая мыслію въ заповъдь, данную Адаму, мы видимъ въ ней свидътельство о великой премудрости и благости Заповъдавшаго. Заповъдь дана о самомъ частномъ предметь; но при своей частности она проявляетъ въ себ'в весь духъ нравственнаго закона, всю сущность его требованійлюбовь, преданность Богу, и симъ показываетъ человъку опредъленный образъ для всей его дъятельности, опредъляеть направление всей его жизни, — послушаніе, повиновеніе вол'в Божіей. Въ такомъ дух'в понималъ заповъдь Августинъ; «Древо—доброе, но не касайся его. Почему? Потому что Я—Господь, а ты—рабъ, воть вся причина» 1). Если не Господь, то сама заповъдь Его говорила Адаму о преданности, покорности Богу: а въ этомъ-и вся сущность закона. Богъ ограждаеть заповъдь угрозою: «Въ оньже аще день снъсте отъ него, смертію умрете» (Быт. II, 17). Нравственный законъ не предсказывалъ человъку смерти. Въ душт еще невинной совъсть была свътла и покойна. Въ своей угрозъ Богъ открываетъ Адаму то, о чемъ еще не могла говорить ему совъсть, именно-горькія следствія нарушенія закона, и такимъ образомъ, заповедію восполняеть законь и страхомъ усиливаеть въ человеке уваженіе къ нему. Наконецъ, Богъ провидитъ искушеніе, которому подвергнется человъкъ отъ діавола. Любовь и преданность къ Богу, дарователю жизни и всъхъ райскихъ благъ ея, сильны были спасти человъка отъ искущенія. Но Богь даеть человъку еще сильное орудіе противъ искусителя страхъ смерти. Для той же благой цели Онъ даеть заповедь самую легкую и удобоисполнимую. Запрещается вкущение отъ плодовъ одного только древа. Невозможно придумать заповъди болъе легкой, особенно для того, кто владълъ цълымъ раемъ и всею землею. Запрещенный предметь не имъль въ себъ ничего особенно соблазнительнаго; слъдовательно, тъмъ легче человъкъ могъ сохранить заповъдь, выдержать испытаніе, отразить искусителя. Итакъ, напрасно многіе сътують на древо познанія. Оно насаждено было съ целью мудрою и благою. Заповедь, хотя и была ограждена страхомъ смерти, вела не къ смерти, но къ жизни. И «вѣмъ» говоритъ Господь, «яко заповъдь Его (Отца) животъ въчный есть» (Ioan. XII, 50).

Но говорять: извъстное дъло, что запрещение раздражаеть желание. «Когда чувствуемъ пожелание къ предмету», пишеть Златоустый, «и намъ запрещають этотъ предметь, то огнь пожелания разгорается сильнье» 2). Еще задолго до Златоуста Мудрый сдълалъ наблюдение, что сладки ворованныя воды, то есть запрещенныя удовольствия, и вкусенъ утаенный

кивов (Притч. ІХ, 17). Тоже замівчаеть и Апостоль, что заповідь служить поводомъ грѣха. «Вину пріемль грѣхъ заповѣдію, содѣла во мнъ всяку похоть: безъ закона бо гръхъ мертвъ есть» (Римл. VII, 8). Правда, что запрещение дъйствуетъ на насъ, какъ возбуждение или раздраженіе желаній; но такъ ли оно действовало на чистую и безгрешную волю Адама? Да если бы и такъ, то виновата ли въ этомъ зановъдь? «Греха не знахъ, точію закономъ: похоти же не ведахъ, аще не бы законъ глаголалъ: не похощеши» (Римл. VII, 7). Заповъдь, указуя чедовъку зло. выводить его изъ опаснаго невъдънія зла и предостерегаеть оть указуемаго зла. Въ волъ человъка — воспользоваться предостереженіемъ или найти въ немъ указаніе и поводъ къ опытному изв'єданію запрешеннаго. Богъ далъ человъку свободу и оградилъ его свободу зановъдью. Свобода нала и въ заповъди нашла только поводъ къ гръху. Виновать въ семъ не Дарователь свободы и не зановъдь Его, а падшая свобода и всябдствіе паденія пріобретшая такую необузданную раздражительность, что запрещенія не охлаждають, а только усиливають въ ней незаконныя желанія. «Что убо речемь?» спрашиваеть Апостоль, «законъ ли гръхъ? да не будеть: но гръха не знахъ, точію закономъ. Пришелшей заповели, грехъ убо оживе, азъ же умрохъ: и обретеся ми зановъдь, яже въ животь, сія въ смерть. Гръхъ бо вину пріемль заповъдію. прельсти мя, и тою умертви мя. Тъмже убо законъ свять, и заповъдь свята, и праведна, и блага. Благое ли убо бысть мив смерть? да не булеть: но гръхъ» (Римл. VII, 7. 9—13). Слова апостольскія находять себь достойное объяснение у Златоуста. «Въ худомъ употреблении лъкарства», говорить святитель, «виновень не врачь, а больной. Богь не для того далъ законъ, чтобы имъ восиламенять похоть, а для того, чтобы угашать ее. Хотя вышло и противное, но виновенъ въ томъ не законъ. Несправедливо было бы винить того, кто больному горячкою, который радъ непрестанно пить холодное, не даетъ много пить, и тъмъ усиливаетъ въ немъ столь пагубное для него желаніе. Что изъ этого, что гръхъ получилъ поводъ посредствомъ закона? Худому человъку и поброе приказаніе часто служить поводомь — сделаться еще порочне. Такъ, діаволъ погубилъ Іуду, ввергнулъ въ сребролюбіе и содълаль татемъ принадлежащаго нищимъ. Но не ввъренный ему денежный ящикъ быль причиною его погибели, а худое расположение воли. Оно же изгнало изъ рая Адама и Еву, побудивъ ихъ вкусить отъ древа: и не древо было въ томъ виною, хотя имъ поданъ поводъ... Посему и Апостолъ сказалъ: «и обрътеся ми заповъдь, яже въ животь, сія въ смерть». Не сказалъ: сдълалась смертію или породила смерть; но «обрътеся въ смерть», объясняя тёмъ необыкновенность и странность такой несообразности, въ которой виновны единственно сами люди. Хочешь ли знать

<sup>1)</sup> Tractat. in Psal. LXX.

<sup>2)</sup> Толков. на посл. къ Римл. стр. 270.

пъль закона? говорить Апостолъ. Онъ вель къ жизни, для чего и данъ. Если произошла отъ него смерть, — виновны въ семъ принявине заповыдь, а не самая заповыдь, которая велеть къ жизни»

Но съ какою же, говорять, целію допущень въ рай искуситель и притомъ столь хитрый и сильный во злъ? Разсуждая, что зло не отъ Бога, Василій Великій предвидить и разрішаеть вопрось о піаволі. «Откуда діаволь, если зло не оть Бога? Что скажемь на сіе? То, что и на сей вопросъ достаточно намъ того же разсужденія, какое представлено о лукавствъ въ человъкъ. Ибо, почему лукавъ человъкъ По собственному своему произволенію. Почему золь діаволь? По той же причинъ; потому что и онъ имълъ свободную жизнь, и ему дана была власть — или пребывать съ Богомъ, или удалиться отъ Благого. Гавріилъ — Ангелъ, и всегда предстоить Богу. Сатана — ангелъ, и совершенно ниспалъ изъ собственнаго чина. И перваго соблюло въ горнихъ произволеніе, и посл'ядняго низринула свобода воли. И первый могь стать отступникомъ, и последній могъ не отпасть. Но одного спасла ненасытимая любовь къ Богу, а другого сделало отверженнымъ удаление отъ Бога. И это отчужденіе отъ Бога есть зло > 2).. Діаволь не создань злымь: онь паль гордостію и сделался искусителемъ и врагомъ человека по зависти. «Отчего у него брань съ нами? продолжаєть св. Василій. Оттого, что, ставъ вивстилищемъ всякаго порока, принялъ въ себя и бользнь зависти и позавиловалъ нашей чести... Не созданъ онъ быть нашимъ врагомъ, но завистію приведенъ съ нами во вражду. Ибо видя, что самъ низринутъ изъ Ангеловъ, не могъ равнодушно смотръть, какъ земнородный чрезъ преуспъяніе возвышается до ангельскаго достоинства» 3). Богь — не виновникъ зла. И діаволъ созданъ быль духомъ чистымъ и светлымъ, и человъкъ - невиннымъ и безгръшнымъ. Богъ не возбранялъ діаволу искушать человъка потому же, почему не возбраняеть и человъку сорвать смертоносный плодъ съ древа познанія. Для этого Богу надлежало бы ограничить ихъ свободу, даже отнять ее у нихъ: но «нераскаянна дарованія Вожія» (Римл. XI, 29). Двери рая отверсты искусителю; путь къ древу познанія открыть человіку, потому что и искуситель и искупаемые существа свободныя, и добро и вло должно быть деломъ ихъ свободнаго избранія, а не физической необходимости или правственнаго принужденія. Адамъ — не ребенокъ, чтобы насильно отводить его отъ искусителя и укрывать отъ него опасные предметы. Діаволь является въ рай не какъ притеснитель человека, готовый употребить противъ него насиле и принужденіе, но какъ обольститель, который могъ действовать хитростію,

совътомъ, внушеніемъ, именно — тъми орудіями, которыя хотя могуть дъйствовать на свободу, но не могуть ее принудить, стъснить, приневолить. Богъ съ Своей стороны сдёлалъ все, что только можно было, для укръпленія человъка противъ искушенія. Хитръ былъ искуситель, преухищренъ на зло, по выражению Богослова 1); но и человъкъ не дитя быль умомъ. При великихъ силахъ духа, еще чистыхъ, светлыхъ и неомраченныхъ грехомъ, человекъ легко могъ отразить хитрость искусителя, когда и нотомки его, по крайней мёрё лучшіе изъ нихъ, легко различають и посрамляють коварныя внушенія діавола, какъ бы ни были они тонки и хитры. «Чистыя и богоподобныя души», пишеть Григорій Богословъ, «весьма скоро уловляють покушающагося противъ нихъ, какъ онъ ни хитеръ, ни разнообразенъ въ своихъ нападеніяхъ» 2). Богъ даровалъ Адаму крыпкій и свытами умь, душу чистую, укрыпиль сердце его прирожденною любовію къ добру, вооружиль его страхомъ смерти, оградиль свободу его заповъдію ясною, опредъленною, легкою, облекъ его силою Своей благодати, Самъ непосредственно являясь ему, былъ его наставникомъ и воснитателемъ. Послъ сего, какой же искуситель могъ быть опасенъ для Адама? Какое искушение могло пересилить волю его, кромъ искушенія собственною похотію, которая и действительно зачала и родила гръхъ? Богъ, по увъренію Апостола, не допускаетъ искушенія, которое было бы не по силамъ искушаемому (1 Кор. Х, 13).

Діаволь искушеніемъ самъ начинаеть вражду или открываеть борьбу съ человъкомъ. Богъ попускаетъ спо борьбу, но, по Своей неизслъдимой мудрости, нисколько не стесняя свободы враговъ, направляеть сію борьбу къ пораженію и униженію искусителя, и къ торжеству и возвышенію человька. Въ борьбъ съ діаволомъ раскрываются и кръшнуть нравственныя силы человъка. Зло, измышленное и введенное въ міръ діаволомъ, не переставая быть вломъ, служить благимъ и мудрымъ цълямъ Міроправителя. «По Господню домостроительству», нишеть св. Василій, «у насъ-борьба съ діаволомъ, чтобы мы преобороли его послушаніемъ и восторжествовали надъ противникомъ. Мудрый и благопромыслительный Домостроитель дёль человёческихъ воспользовался его лукавствомъ къ обучению душъ нашихъ, какъ и врачъ употребляеть ядъ ехидны въ составъ спасительнаго врачества... Тысячи есть побъдныхъ гласовъ, свидътельствующихъ о конечномъ низложении врага» <sup>3</sup>). И естественный разумъ, смотря на ходъ дёлъ человеческихъ, наконецъ, поналъ на мысль, что начальникъ зла, несмотря на всю свою злобу и полную свободу — делать эло, всегда хочеть эла, но невольно содей-

Толков. на посл. къ Римл. стр. 270. 274.
 Твор. св. Отц. VIII, 157.
 Твор. св. Отц. VIII, 157. 158

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. II. 294.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 254. \*) Твор. св. Отц. VIII. 160, 162.

ствуеть добру. Сін слова влагаеть въ уста діаволу знаменитый мыслитель нов'яйшаго времени <sup>1</sup>).

Конечно, никто не станетъ спорить, что въ общемъ ходъ судебъ человъческихъ добро торжествуетъ надъ зломъ. Міръ и путемъ зла идеть: однако же, прійдеть къ благой цели своего бытія. Но частныя явленія зла разв'є д'влаются оть этого ут'єшительніе? Положимъ, что большинство разумныхъ тварей достигаетъ предназначенной имъ цъли: но прочіе гибнуть. Зачемъ же, говорять, Богъ создаль существа, о которыхъ зналъ, что они не устоятъ въ добрѣ и погибнутъ? Не больше ли было бы благости - вовсе не давать имъ жизни, чемъ дать ее на погибель? Подобные вопросы волновали душу одного изъ мужей, близкихъ къ Богу. «Лучше бъ не дати земли Адаму», говоритъ Ездра, «или егда уже дана бысть, удержати его, да не согръщить. Что бо пользуеть человекомъ въ настоящемъ веце жити въ скорой, и мертвымъ (по смерти) чаяти казни? Что пользуеть намъ, аще объщано есть намъ безсмертное время (жизнь), мы же смертная дела соледахомъ? И яко показанъ будетъ рай, мы же не внидемъ» (3 Ездр. VII, 46. 47. 49. 53. 54)? Припомнимъ здёсь слова Апостола: «Тёмже убо, о человёче, ты кто еси, противъ отвъщаяй Богови? Еда речетъ зданіе создавшему е: почто мя сотворилъ еси тако? Или не имать власти скудельникъ на бреніи, отъ тогожде смъщенія сотворити овъ убо сосудъ въ честь, овъ же не въ честь» (Римл. IX, 20. 21)? Конечно, человъкъ не могъ бы препираться съ Богомъ и требовать у Него отчета, если бы и дъйствительно быль создань на погибель. Но да идеть оть насъ такая мрачная мысль! Въ приведенныхъ словахъ Апостолъ ограничиваетъ только необузданную пытливость человъческого разума, который дерзко стремится проникнуть въ глубочайшіе планы Міроправителя, и научаеть человъка смиренной преданности и покорности Богу премудрому и благому, а вовсе не проповъдуетъ намъ божество мрачное и безсердечное, подобное судьбъ, которую выдумали и предъ которою трепетали язычники. Богъ, Которому мы въруемъ и о Которомъ возвъщаетъ намъ откровенное слово Его, не есть только сила всемогущая. «Если бы у насъ кто спросилъ», — говорить св. Григорій Богословъ, — «что мы чествуемъ и чему покланяемся?-отвътъ готовъ: мы чтимъ любовь. Ибо, по изречению Св. Духа, «Богъ нашъ любы есть» (1 Іоан. IV, 8); и наименованіе сіе благоугоднье Богу всякаго другого имени» 2). Движимый безпредъльною благостію, Богъ воззываеть въ бытію существа Себъ близкія и

полобныя, сознательныя и свободныя, назначаеть целію бытія ихъ участіе въ Своемъ собственномъ блаженствъ, провидить ихъ паденіе, но и предопредъляеть ихъ спасеніе. Въ предвічномъ совіть Тріединаго Божества опредълено и сотворение человъка, и искупление его; посему Спаситель нашъ и называется Агицемъ, закланнымъ прежде сложенія міра (Анок. XIII, 8). «Если бы для техь», разсуждаеть св. Дамаскинъ, «которые, по благости Божіей, предназначены къ бытію, послужило препятствіемъ къ полученію бытія то, что они по собственному произволенію сдівлаются злыми, то зло побівдило бы благость Вожію» 1). Если провиденная Богомъ погибель грешныхъ, какъ разсуждають некоторые, могла бы остановить Творческую благость, восхотевшую создать разумныхъ тварей, то почему же и блаженство праведныхъ и спасенныхъ, также провиденное Богомъ, не могло подвигнуть Его къ творенію? И тогда, какъ погибающіе во грізхахъ по своей злой волі, при всіхх средствахъ спасенія, дерзають роптать на Жизнодателя и на благость Его, милліоны разумныхъ существъ ликуютъ и славословять Творца за радости блаженнаго бытія. Неужели же хотять, чтобы въ глазахъ Божінхъ зло было дороже добра, такъ, чтобы изъ-за зла Онъ отказаль въ бытіи и добру? Случилось мив слышать ответъ мужа опытнаго въ духовной мудрости на тотъ же вопросъ, о которомъ у насъ ръчь. «Если бы вы, вступивъ въ супружество», сказалъ онъ предложившему вопросъ, «навърное знали, что изъ десяти будущихъ у васъ сыновъ восемь будутъ умны и добродътельны, и счастливы, будуть вашей отрадой и утъщеніемъ, а двое остальныхъ, несмотря на всі ваши усилія, останутся неисправимы и погибнуть; то, при такомъ предвъдъніи, стали ли бы вы отмаливать благословение и отреклись ли бы отъ желзнія чадородія? Предположимъ, что надъ вами есть сіе благословеніе, и въ васъ есть это желаніе». Спрашивавшій не нашелся, что отвъчать. И действительно, сказать нечего. И по человъческимъ соображеніямъ, и неблаго, и неправелно-изъ-за гибели немногихъ лишать блаженства многихъ. Влизкая къ такимъ соображеніямъ есть мысль у Златоуста: «Богъ зналъ», пишетъ святитель, «что Адамъ падетъ; но виделъ, что отъ него произойдуть -- Авель, Енось, Енохь, Ной, Илія, произойдуть Пророки, дивные Апостолы-украшеніе естества и богоносимыя облака мучениковъ, источающія благочестіе» 2). Но, скажуть, каждый дорогь самъ себъ.— Не только - себъ, но - и Богу. Самъ Господь увъряеть насъ, что на небъ великая бываеть радость и объ одномъ гръшникъ кающемся (Лук. ХУ. 7). И чего Богь не сделаль и чего не делаеть, чтобы грешникъ не погибалъ во гръхахъ, а покаялся и обратился? Но «перестанемъ»,

<sup>1°</sup> Goethes Faust. Faust. Th... Ich bin—ein Theil von jener Kraft, Die stets das Böse will und stets das Gute schafft. 2) Твор. св. Отд. II, 231.

Излож. правоси. въры по русск. пер. стр. 287.
 Apud Phot. Biblioth. cod. CCCXXVII. p. 1548.

какъ говорить св. Василій, перестанемъ «поправлять Премупраго. Перестанемъ доискиваться того, что было бы лучше Имъ сотвореннаго. Хотя сокрыты отъ насъ причины частныхъ Его распоряженій, однакоже, утвердимъ въ душахъ своихъ слъдующее положение: отъ Благаго не бываетъ никакого зла $^{1}$ ).

Итакъ, зло, существующее въ міръ, не есть дъло рукъ Божінхъ. но самосозданное произведение человъческой свободы. Источное начало всего и всякаго зла на землъ есть паденіе, или преступленіе Адамово. Истина сія на первый взлядъ представляется неудобно-понятною, но она перестанетъ казаться невъроятною, если мы вникнемъ въ сущность гръха и во всв его возможныя и необходимыя следствія. Въ чемъ же состояль первый гръхъ прародителей? Откуда взялась въ немъ такая страшная сила, что она досель разливается въ мірь неизсякаемымъ и неудержимымъ потокомъ зла?

#### III. Сущность зла.

Книга Бытія кратко описываеть паденіе прародителей. «И вил'я жена, яко добро древо въ снъдь, и яко угодно очима вильти, и красно есть еже разумъти: и вземши отъ плода его, яде: и даде мужу своему съ собою, и ядоста» (III, 6). По вившности-проступокъ детскій, но внутри его скрывается великая сила и неизм'вримая глубина зла. Съ именемъ гръха мы любимъ, почему-то, соединять мысль о человъческой немощи. Такой взглядъ на гръхъ, миролюбивый и примирительный, обличаеть только нашу неискренность и пристрастіе ко граху. Накоторые изъ новъйшихъ умствователей увъряли, что гръхъ есть естественное слъдствие человъческаго несовершенства, или ограниченности; потому, онъ-болье жалокъ, чъмъ виновенъ. Старая, но не старъющая истиначто ограниченность не есть ни зло, ни начало зла. Одинъ Богъ неограниченъ. то есть имбеть въ Себб всю полноту возможных в совершенствъ. Въ отношении къ Вогу всв существа – отъ пылинки де Серафима — ограничены, потому что каждому изъ нихъ дана своя определенная мера совершенствъ, одному-большая, другому-меньшая. Изъ сотворенныхъ существъ однивыше и совершенные, другія—ниже, несовершенные: но каждое можеть быть совершенно само въ себъ, въ своемъ чинъ, въ своей мъръ. Умъ ангельскій св'ятибе и сильнее ума челов'яческаго: но следуеть ли изъ этого, что человъческій умъ есть безуміе? Ограниченное существо совершенно, эсли имъетъ мъру силъ и совершенствъ, достаточную для своей цъли, если

идеть и достигаеть своего назначенія. Но грехъ есть уклоненіе человека оть своей пъли стремление вопреки своему назначению. Слъдовательно, между ограниченностію и гріхомъ ність никакой необходимой связи. Ненависть, злоба, не есть только ограниченность, извъстная мъра любви, но стремленіе, совершенно противоположное любви. Тъ, которые признаютъ ограниченность началомъ зла, - утверждають, что гръхъ по своей внъшней сторонь есть только недостатокъ, скудость добра, а по внутренней сторонь онъ есть немощь ограниченной воли, стремящейся къ добру 1). То и другое, очевидно, неправда. Если бы гръхъ былъ только недостатокъ добру, тогда между святостію и греховностью было бы только количественное различіе, то есть въ святости была бы большая мфра добра, въ гръховности-меньшая. Гръхъ не есть скудость, но противоположность добру, не есть только, неполное соблюдение закона, но совершенное нарушение закона, — «гръхъ есть беззаконіе», какъ говоритъ Апостолъ (I Iоан. III 4). Кто станеть оспаривать, что въ грехе мы видимъ не скудость только противоположнаго совершенства или добродътели, но отсутствие ея, стремленіе ей враждебное и противоположное, часто даже ослабленіе и притупленіе самой способности къ этой добродьтели? Напримъръ: развратъ не есть только недостаточность, скудость пъломудрія, но совершенное его искорененіе, какъ бы изгнаніе изъ души и, при усиленіи и укорененіи гръха, потеря самой способности къ пъломудрію, нравственная невозможность чистоты.

Не менье странною представляется мысль, что гръхъ есть немощь ограниченной свободы въ стремлени ея къ добру. Дъйствительно, есть гръхи слабости, они возможны при внутренней борьбъ между любовію къ добродетели и влечениемъ гръха, которое осиливаетъ, превозмогаетъ любовь къ добру. О такомъ гръхъ пишетъ Апостолъ: «не еже хощу добре, творю: но еже не хошу злое, сіе содъваю» (Римл. VII, 19). Не хощу, по толкованію Златоустаго, значить: не хвалю, не одобряю, не люблю<sup>2</sup>), дізлаю противъ воли, по немощи-противостоять искушенію, ділаю съ нелюбовію, съ отвращениемъ, съ ненавистью (-15) ко гръху, который дълаю. Осмълимся ли мы то же сказать о своихъ гръхахъ? Каждый, по крайней мъръ предъ своею совъстію, долженъ сознаться, что большею частью мы дълаемъ гръхи безъ борьбы, безъ упрековъ, радостно, съ любовію, съ услажденіемъ. Что же это значитъ? А то, что сила гръха такъ велика, что прирожденная намъ любовь къ добру не можеть вступить и въ борьбу съ ней. Грехъ является вовсе не какъ немощь свободы, стремящейся къ добру, не какъ слабость любви къ добру, но какъ холодность, вражда, ненависть къ добру. «Мерзость гръшнику благочестие», гово-

<sup>1)</sup> TBop. cs. Org. VIII. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Leibn. Theod Th. 1. § 33. 64. 20. 30. 32. Th. 11, § 154. <sup>2</sup>) Толков. на посл. къ Римл. стр. 292.

рить сынь Сираховь (I, 25); «злые возненавидена премудрость», увъряеть Мудрый (Притч. І, 29). Грёхъ очень ощутительно даеть чувствовать свою усиленность, напряженность, упорство, непреклонность, ожесточеніе, свою силу неискоренимую, разрушительную не только для души, но иногда и для тъла. Это ли свойства немощи? Есть гръхи, которые действительно сопровождаются ослаблениемъ и разума и воли: но это гръхи самые грубые, или плотскіе. Разслабленіе, производимое такими грехами, есть нетолько немощь духовная, сколько истощеніе телесное. Иногда сила гръха еще свиръпствуетъ въ душъ, хотя истомленное тъло отказывается служить грубымъ желаніямъ или видимо изнемогаетъ и разрушается подъ тяжкимъ бременемъ гръховнаго служенія. Но чемъ грехъ независниве отъ тела, чемъ онъ тоньше, духовиве. темъ сильнее онъ изощряеть разумъ и напрягаеть волю. Неужели немощь воли — развиваемый страстію удивительный таланть пріобретенія въ корыстолюбив или эта изумительная сила отреченія не только оть удовольствій, но и отъ необходимыхъ потребностей жизни въ жестокосердомъ скуппъ? Такъ называемыя духовныя страсти неръдко представдяють въ себъ силу близкую къ одушевленію, къ самоотверженію, и въ нихъ действительно - одушевленіе, только нечистое, самоотреченіе греховной разсчетливости, отречение отъ меньшаго настоящаго блага ради воображаемобольшаго будущаго. И Писаніе не только признаеть во гръхъ усиленную. напряженную діятельность (ένέργεια πλάνης, 2 θесс. II, 11.9), но называетъ его мудрованіемъ плотскимъ (Римл. УІП, 6), мудростію плоти (2 Кор. І. 12), симъ названіемъ означая, конечно, не немощь грѣха, но его хитрость, разсчетливость, благоразуміе въ кругу своихъ целей и выгодъ. И Самъ Господь говорить: «Сынове выка сего мудрыйни паче сыновь свыта въ родъ своемъ суть» (Лук. XVI, 8). Сердце наше безотчетно отгадываеть, что гръхъ вовсе не есть только немощь свободы, стремящейся къ добру. Въ нашемъ сердцъ есть природное сочувствие ко всякой немощи иди слабости. Но гръхъ чъмъ гръшнье, тъмъ отвратительные или ужасные. Если бы въ гръхъ была только немощь свободы, то начальникъ зла быль бы существо самое слабое и немощное и, следовательно, самое достойное нашего состраданія: но состраданіе ли мы чувствуемъ къ исконному человъкоубійцъ?

Богъ есть любовь (1 Іоан. IV, 8). Сила Его въ немощахъ совершается (2 Кор. XII, 9). Влагодать Его врачуеть немощи и восполняеть оскуденія. Но Богъ, по изображенію Писанія, взираеть на грехи не какъ на немощи, требующія Его милосердія и помощи, но во гневе затворяеть отъ нихъ милосердіе Свое (Псал. LXXVI, 10), посылаеть на нихъ стрелы и молніи гнева Своего (XVII, 15), вооружаеть на нихъ всю тварь страшными орудіями мщенія и разрушенія (Прем. V, 17).

Предстають на судъ Сердцевъдца и гръхи немощи, умолнющіе о помилованіи и испеленіи (Псал. VI, 3). Но гремъ быстро возрастаетъ. Писаніе обличаеть въ немъ силу обязательную и неуклонную, подобную силь закона (Римл. VII, 23), величавую, горделивую изобрытательность на зло (І, 30), нечестіе грозное, расширяющееся, какъ укоренившееся вътвистое дерево (Псал. XXXVI, 35). Гръхъ изображается въ Писаніи какъ равнодушіе, пренебреженіе къ Богу (ІІ, 3), холодность къ Нему (Апок. III. 15), разъединение съ Нимъ, возстание на Него (Псал. LXXIII, 23), вражда съ Нимъ, непокореніе (Римл. VIII, 6), противленіе Ему (Кол. II, 3), даже какъ неспособность покоряться Богу (Римл. VIII, 6), ожесточеніе противъ Бога (Исх. VII, 3), хула на Духа Святаго (Мате. XII, 31), ненависть къ святынъ, къ благодати, къ Богу. И Господь, который не гнушается ни чёмъ, что сотворилъ (Прем. XI, 25), гнушается коварствомъ гръха (Исал. V, 7). «Мерзость Господеви помыслъ неправедный, мерзость Господеви устнъ лживы, мерзость Господеви путіе нечестивыхъ, мерзость» самыя «жертвы» ихъ, какъ увъряетъ Мудрый (Притч. XII, 22, XV, 26. 8. 9). Скверна предъ Господомъ самая молитва законопреступника (Притч. XXVIII, 9). «Открывается, пишеть Апостоль, — гибвъ Божій съ небесе на всякое нечестіе и неправду человъковъ» (Римл. I, 18). «На гръшницъхъ почіеть ярость Его» (Сирах. V, 7). «Мужъ безумный и законопреступный радуется о всъхъ, ихже ненавидить Богь» (Притч. VI, 12. 16). Господь ненавидить всехъ дълающихъ беззаконіе (Псал. V, 6), сокрушаеть зубы нечестивыхъ (III, 8). Премудрость посм'ввается и радуется пораженіямъ нечестивыхъ (Притч. І. 26). Господь смъется надъ замыслами и надеждами беззаконныхъ (Псал. II, 4. XXXVI, 13), поражаеть ихъ жевломъ и ранами (LXXXVIII, 33), до земли унижаеть ихъ (CXLVI, 6). Конечно, все это — выраженія образныя: но изъ-за этихъ образовъ ясно просвъчиваеть истина, что Писаніе — очень далеко отъ того, чтобы видіть въ гръхъ немощь воли для стремленія къ добру, которая скоръе привлекала бы къ себъ Божіе милосердіе, чемъ гивеь, и болье бы имела нужды въ подкръпленіи, чъмъ въ наказаніи и сокрушеніи.

Въ большомъ ходу — мивніе, что начало зла въ нашей чувственности. Чувственность есть естественная и необходимая сила существъ разумныхъ, облеченныхъ плотію, и сама въ себъ, какъ Божіе устроеніе, не есть ни зло, ни грѣхъ; но иное дѣло — ея преобладаніе въ душѣ, противленіе уму, возстаніе противъ духа. Это исхожденіе чувственности изъ подчиненія уму и есть зло. Чувственность стремится къ пріятному, къ удовольствію, умъ — къ добру. Въ своихъ стремленіяхъ они не сходятся, расходятся, враждебно сталкиваются: чувственность береть перевъсъ надъ умомъ, пересиливаетъ его стремленіе. Преобладаніе чувствен-

ности надъ умомъ и есть гръхъ. Если бы это мизніе было и справедливо, все же оно нисколько не объясняетъ дъла. Вопросъ о сущности зла остается неръшеннымъ. Что же значитъ, спросять, и откуда такое разъединеніе между чувственностью и умомъ? Гдв его основаніе и какой смыслъ? Почему чувственность не находить утешения въ добре, котораго ищеть умъ, а умъ не сочувствуеть ралостямъ и удовольствіямъ чувственности? Гръхъ есть преобладание чувственнности. Но отчего же чувственность преобладаеть надъ умомъ? Значить, умъ слабъ въ сравнении съ силою чувственности. Отчего же такая немощь въ умъ? И что за странное явленіе въ человъческомъ духь: сила высшая, владычественная, покоряется и рабствуеть сил'в низшей, служебной? Отчего такое извращеніе естественнаго порядка? Мненіе о чувственности, какъ о начале зла, всь такіе вопросы оставляеть нерышенными и, кромь того, ведеть къ ложному понятію о злъ. Преобладаніе чувственности обличаеть немощь ума, — оно только и возможно при немощи ума, — а если въ этой немощи и заключается начало зла, то между зломъ и добромъ опять не существенное различие или противоположность, но только различие количественное. Если умъ сильнъе чувственности, то онъ покоряеть ее себъ, и плодомъ такой побъды бываеть добродьтель; если умъ слабъе чувственности, то покоряется ей, и следствіе такого ослабленія ума есть грехъ и порокъ. Следовательно, и добродетель и грехъ — плолы одной и той же свободы, одинаковые по природъ, но различные по степени силы и совершенства, какъ дъти одной и той же матери, изъ которыхъ одно здоровое и кръпкое, а другое — слабое и больное. И можеть быть справедливо, какъ представляется нъкоторымъ 1), что мнъне о чувственности, какъ о началъ зла, не простая только ошибка разума, но злой умысель человъческого самолюбія. Человъкъ не можеть не признать себя существомъ нечистымъ и грешнымъ, но и при этомъ вольномъ или невольномъ сознаніи своей гр'яховности, таится въ немъ самолюбивое желаніе самоизвиненія, самооправданія. И воть челов'єкь отдаляеть зло отъ сущности своего духа и переносить его на чувственность, которая есть нъчто внышее, преходящее, и отъ которой совлечется человыкъ вмысты съ теломъ. Существенная сила духа — умъ хочеть только добра, и если лелаеть эло, то по немощи, препобъждаемый непреоборимою силою чувственности. Следовательно, гремъ — не столько наше свободное действие. сколько наша участь, жалкая бользнь нашей природы, неминуемая при соединеніи духа съ несродною ему дебелостью: не столько мы дълаемъ зло, сколько терпимъ зло.

Есть ли такой умысель самолюбія въ разбираемомъ мивніи или

пъть, но то неоспоримо, что взглядъ на зло, какъ на плодъ чувственности, останавливается только на вибшней, наружной сторон в нашей греховности, не проникая въ ея сторону внутреннъйшую и сокровеннъйшую. Много гръховъ, въ которыхъ чувственность не находить никакого утъшенія, напротивъ, терпитъ бользненныя стъсненія, лишенія и ограниченія. Такова, напримъръ, скупость, упорно отрекающаяся не только отъ удовольствій, но и отъ чувственныхъ потребностей жизни. Таково тщеславіе, изъ-за видимости и наружнаго блеска осуждающее себя на труды и внутреннія лишенія. Такова гордость, самая тяжкая изъ всёхъ человеческихъ страстей, вло первенствующее, какъ называють ее Отцы 1). Съ радостію она обрекаеть себя на лишенія, труды и подвиги и находить въ нихъ свое самоуслажденіе, греховную пищу своей самомечтательности. Фарисей приходить въ церковь помолиться и поблагодарить Вога за свою праведность. Онъ не таковъ, какъ прочіе: не грабитель, не обидчикъ, не прелюбодьй, онъ даеть милостыни, соблюдаеть посты. Какое въ немъ преобладание чувственности? Но его молитва и праведность, его посты и милостыни отвергнуты, осуждены, признаны нечистыми, грешными (Лук. ХУІІІ, 10-14). Гръховность является не только какъ ниспаденіе духа въ грубые пороки чувственности, но и какъ самовозвышение духа, его кичливая чистота и праведность. Есть гръхи, которые любять прикрывать себя личиною добродътели и похожи на гробы, снаружи врасивые, но внутри исполненные нечистоты (Мате. ХХІІІ, 27). Есть гръхи, которые дъйствительно враждують съ чувственностію и любять сокрушать ее, питаются лишеніями, отреченіями, трудами, добродітелями. «Духъ отчання», глубоко замічаеть Ліствичникь, «съ радостію видить пріумноженіе пороковъ, а духъ тщеславія — пріумноженіе добродітелей. Дверь первому—множество язвъ, дверь второму—богатство трудовъ» 2).

Ученіе о чувственномъ началь зла хотять видьть въ св. Писаніи и преимущественно въ посланіяхъ Апостола Павла. Тамъ Апостоль изображаеть внутреннюю брань въ человькы между его умомъ и плотію. «Вижду инъ законъ во удѣхъ моихъ, противу воюющъ закону ума моего и плѣниющъ мя закономъ грѣховнымъ, сущимъ во удѣхъ моихъ» (Римл. VII, 23). Въ другомъ мѣстѣ: «Плоть похотствуеть (желаетъ противнаго) на духа, духъ же на плоть» (Гал. V, 17). Но что же мы видимъ? Апостолъ изображаетъ внутреннее разстройство природы человѣческой, взаимную брань между умомъ и чувственностію, и изображаетъ эту брань, какъ дъйствительность, безъ дальнѣйшихъ объясненій: не входить въ разсмотрѣніе того—какъ началась эта брань, кто изъ враждующихъ первый открылъ ее—духъ или плоть, и кто изъ нихъ былъ виною

<sup>&#</sup>x27;) Christ. Lehr v d. Sünde. Müllers. B. 1. s. 427-429.

<sup>1)</sup> Лъств. сл. 26. § 62. Василій В. въ Твор. св. Отд. VII, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сл. 22. § 3.

внутренняго разстройства. Чувственность Апостоль называеть закономъ въ такомъ же смыслъ, какъ изъясняетъ Златоустый, въ какомъ мамона называется господиномъ и чрево — богомъ, не по собственному ихъ достоинству, но по чрезм'врному послушанію покорствующих винь 1). Умъ. рабольпствующій чувственности, ея беззаконныя требованія считаєть для себя какъ бы закономъ, или узаконяеть ихъ своимъ горячимъ сочувствіемъ къ нимъ и свободнымъ произволеніемъ на нихъ. Апостодъ въ своихъ посланіяхъ очень часто говорить о плоти, но подъ плотію разумъеть не одну чувственность. Какъ общирно его понятіе о плоти. можно видеть изъ примеровъ. Исчислая дела илоти, вместе съ блудомъ, прелюбодьяніемъ, піянствомъ, безчинствомъ, онъ включаетъ въ число плотскихъ дълъ-идолослужение, волшебство, разногласие, ереси — дъла, очевидно, не принадлежащія чувственности (Гал. V, 19-21). Плотію называеть надежду некоторыхь — оправдаться предъ Богомъ только делами закона (Гал. III, 3; сл. Римл. IV, 1). Плотію или мудростію по плоти называеть привязанность коринескихъ христіанъ къ языческой философіи (1 Кор. І, 26). Плотію называеть аскетическіе подвиги самовольные посты и изнурение тела некоторыхъ еретиковъ, жившихъ во времена апостольскія (Кол. II, 18—23). Изъ этихъ примеровъ видно. что подъ именемъ плоти Апостолъ разумъетъ не одну только чувственную сторону существа человъческаго, но всего человъка, съ его чувственностію, съ его умомъ, со всёми его и чувственными и духовными стремленіями, настроеніями, созерцаніями и дійствіями, несогласными съ закономъ духа Вожія. Плоть — то же, что челов'якъ душевный, то есть гръховный, противополагаемый у Апостола человъку духовному, освященному благодатію Духа (1 Кор. І, 14). Наименованіе челов'я плотію не принадлежить исключительно одному Апостолу, но есть общее библейское наименование человька (см., напр., Быт. VI, 3. 12. Псал. СХХХУ, 25. Исаін XL, 5. Ісзек. XX, 48. Іср. XXV, 31). Если Апостолъ противопоставляеть илоти духъ, источное начало всего добраго и святого въ человъкъ, то разумъетъ не духъ человъческій, или не умъ человъка, но духъ жизни во Христь Інсусь, духъ Божій, живущій въ человькь облагодатствованномъ (Римл. VIII, 2. 9). О человъческомъ духъ Апостоль вовсе не такихъ высокихъ понятій. Совъсть есть голосъ ума. Но Апостоль находить въ жизни людей порочныхъ и лукавыхъ такія состоянія, въ которыхъ совъсть является сожженою (1 Тим. ІУ, 2), оскверненною (Тит. І, 15), требующею очищенія оть мертвыхъ діль (Евр. ІХ, 14). Умъ, также какъ и тъло, носить въ себъ свои скверны (2 Кор. VII, 1) и, подобно чувственности, или душть и телу, можеть подвергаться нечистотамь и порокамь (2 Өесс. V, 23; сл. 1 Кор. VII, 34), и требуеть очищенія и обновленія (Еф. IV, 23; XII, 2). Наконець, приведемъ и ясное свидътельство Апостола о началъ зла. Апостолъ вполнъ признаеть оскверняющую и растлевающую духъ силу чувственности, но съ темъ виесте ясно и определенно свидетельствуетъ, что такое гибельное преобладаніе чувственности есть не начало, но уже следствіе греха, а начало гръха или самый гръхъ есть удаление человъка отъ Бога, дошедшее до идолопоклонства и безумнаго служенія твари вм'єсто Творца (Римл. І, 18-32). Итакъ, напрасно у Апостола ищутъ ученія о чувственномъ началь зла. Не въ чувственности вина греха. Безъ сомнения, умъ человъческій не такъ глубоко ниспаль во эло, какъ начальникъ зла. Діаволъ ненавидить добро и уже не можеть любить его. Въ немъ отпаденіе отъ Бога решительное и безвозвратное, ненависть — непримиримая, злоба—нераскаянная. Человъческій духъ еще любить добро, хотя коснъеть на пути зла, уважаеть добродътель хотя въ другихъ, глубоко раскаявается въ соделанномъ зяв, хотя не приносить плодовъ покаянія, глубоко сочувствуеть высокимъ подвигамъ безкорыстной любви и самоотверженія, чувствуєть сладостную возможность жить для другихъ, хотя, сдерживаемый силою самолюбія, живеть въ себв и для себя. Есть въ немъ стремленія чистыя и добрыя: но они немощны, прерывчаты, пересиливаются влеченіями самолюбивыми, прерываются и подавляются дъйствіями гръховными. Услаждается человъкъ добромъ и закономъ Вожіимъ: но это услажденіе безплодное, оно не переходить въ жизнь, въ дъятельность. «По внутреннему человъку», говорить Апостоль, «я нахожу удовольствіе въ законь Божіемъ: но когда хочу ділать добро, -ближе всего ко мев зло» (Римл. VII, 22, 23). Въ такомъ же смыслъ говорить великій Богословъ: «Два, точно два во мнъ ума: одинъ добрый, и онъ следуеть всему прекрасному, а другой худшій, и онъ следуеть худому. Одинь умъ идеть къ свету и готовъ покоряться Христу; а другой умъ, плоти и крови, влечется во мракъ и согласенъ отдаться въ плънъ веліару» 1). Итакъ, сохранившіеся въ умъ останки добра не должны вести къ мысли, что умъ не есть виновникъ зла, что будто онъ самъ въ себъ чистъ и невиненъ и только терпитъ зло, которое выражаеть изъ себя чувственность.

И разумъ и Писаніе ясно свидѣтельствують, что источное начало зла есть высшая и внутреннѣйшая сила человѣческаго духа — умъ. Въ существѣ человѣческомъ умъ безспорно есть сила высшая и владычественная. Если умъ есть сила владычественная, то неестественно думать, что разстройство въ человѣческой природѣ могло произойти помимо ума,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Толк. на посл. къ Римл. стр. 296.

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. IV. 305. 306.

безъ его въдома, противъ его воли или безъ его воли. Устройство и порядокъ въ домъ свидътельствуеть о силъ и мудрости домовладыки. Но и при видь безпорядка и неустройства въ домъ мысль прямо и естественно обращается къ господину дома, который такъ или иначе, но прежде всёхъ виновать въ своемь домашнемъ нестроеніи. Умъ есть сила, стремящаяся къ Богу путемъ созерцанія и любви. Человъкъ, одаренный умомъ, какъ существо сотворенное, необходимо стоить въ зависимости отъ своего Творца, Который и даль ему жизнь, и держить ее въ рукахь Своихъ. Какъ существо сотворенное свободнымъ, человъкъ подчиненъ волъ Творца, но не невольнымъ подчинениемъ необходимости, а свободнымъ покореніемъ любви. Любовь, какъ свободное единеніе, или союзь между Богомъ и челов комъ, могла оставаться союзомъ неразрывнымъ и в в чнымъ, но не исключала для человъка возможности охлажденія къ Богу, разрыва или разъединенія съ Нимъ. Если челов'якъ охлад'яль къ Богу и отпалъ отъ Него, то, конечно, не потому, что полюбилъ и прилъпился къ другому какому-либо земному существу. Отпавшій отъ Бога во всемъ мір'в не нашель бы существа, которому могь бы отдать всю свою любовь и покорить всю свою волю, отдълившуюся отъ воли Божіей. Владыка земли и рая, конечно, во всей подвластной ему твари не могъ найти существа не только высшаго себя, но и равнаго себь. Не хотывшій признавать надъ собою власти Творца захотьль ли бы подчинить себя какому-либо изъ существъ сотворенныхъ, даже высшихъ и могущественный шихы? Слыдовательно, оты любви къ Богу могла отдылить чеповъка только непомърная любовь къ самому себъ. На мъстъ Бога чеповъкъ могъ поставить только самого себя, свою собственную личность, свою собственную волю. Такимъ образомъ сущность гръха, или паденіе человъка, есть удаление его отъ Бога, разъединение съ Нимъ, или, что то же, стремление къ совершенной независимости отъ Бога, къ равенству съ Нимъ, самобоготворение и самообожание. Причина падения—чрезмърное самолюбіе, горделивое сознаніе своихъ силъ и совершенствъ и, всл'єдствіе сего, самонечтательное желаніе божественности. Крайняя степень дерзости и безумія, до которой могла дойти тварь, въ горделивомъ самоулажденіи забывшая свое ничтожество предъ Богомъ, благости Котораго она обязана и бытіемъ, и всеми дарами жизни!

Въ такихъ чертахъ изображается паденіе человька и въ Писаніи. Зе немощь воли остановила Адама на пути добродьтели. Не чувственность увлекла его на путь зла. Не сладость и красота запрещеннаго плода обольстила сердце прародителя. Вкушая запрещенный плодъ, Адамъ нарушалъ заповъдь Божію и симъ нарушеніемъ заповъди на самомъ дъдъ начиналъ свое отпаденіе отъ Бога, осуществлялъ симъ свое внутреннее стремленіе къ независимости отъ Бога, свое желаніе божественности. Чего

желаль Адамъ, вкушая плодъ съ древа познанія, это показываетъ упрекъ Адаму, сдъланный Богомъ въ совъть Святыя Троицы о судьбъ падшаго человъка. «И рече Богъ: се Адамъ бысть яко единъ отъ Насъ, еже разумъти доброе и лукавое» (Выт. III, 22). Адамъ палъ, осужденъ, полженъ быть изгнанъ изъ рая; посему, упрекъ Божій можеть представлять видъ язвительной укоризны, глумленія надъ несчастнымъ искателемъ божественности: но такая язвительность слова несогласна съ величіемъ Глаголющаго, а потому подъ образомъ глумленія скрывается истина чистая и безстрастная, какъ выражается составитель записокъ на книгу Бытія, который такъ изъясняеть слова Божін—«се Адамъ бысть яко единъ отъ Насъ»: «Человъкъ, внявъ искусителю, не только внутренно возжелаль быть Богомъ, но и самымъ дъломъ исполниль сіе желаніе столько, сколько могь; уже ничего не можеть онъ для себя сдълать болье; онъ самъ рышиль свою судьбу» 1). «Начало грыха гордыня», пишетъ сынъ Сираховъ, «начало гордыни человъку отступление отъ Господа, и егда отъ Сотворшаго и отвращается сердце его» (Х, 15. 14). Гордость, — говорить Мудрый, — свътильникъ нечестивыхъ (Притч. XXI, 4). Изъ шести пороковъ, которые особенно ненавилить Господь, гордость стоить на первомъ мъсть (VI, 16, 17). Апостоль, изображая растленное состояние людей предъ кончиною міра, исчисляеть ихъ пороки, между которыми первое мъсто занимаеть самолюбіе (2 Тим. III, 2), какъ зло первенствующее и источное начало всёхъ пороковъ. Ни одинъ человъческій грѣхъ не и двергается такому грозному гнѣву и такому строгому суду Божію, какъ гордость. Спаситель славить Отпа Своего Небеснаго за посрамленіе гордыхъ мудростію и разумомъ (Мате XI, 25). За Свою кротость и милосердіе къ гръшникамъ Онъ прозванъ быль другомъ мытарей и гръшниковъ (XI, 19). Милостиво пріемлеть Онъ приношеніе мытаря, слезы блудницы, покаянный вздохъ разбойника, со скорбію любви смотрить на Іерусолимь, своими нечестіями готовящій себъ погибель, молится за Своихъ распинателей. Но и Онъ — весь любовь и милосердіе—съ необычною Ему грозною и сокрушительною силою обличаеть горделивую праведность фарисеевъ (Мате. ХХНІ). Сильно изображаетъ Пророкъ Исаія гивы Божій на горделивое нечестіе. «День Господа Саваооа (т. е. день гивва или казни-Ис. XIII, 6, 9) на всякаго досадителя, и горделиваго, и на всякаго высокаго, и величаваго, и смирятся. И смирится всякій челов'якь, и падется высота челов'яча, и вознесется Господь единъ въ день оный (II, 12. 17). Господь Саваоеъ совъща разсыпати всякую гордыню славныхъ и обезчестити всякое славное на земли» (XXIII, 9).

<sup>1)</sup> Часть 1, стр. 122.

«Единъ есть Богъ», говоритъ Апостолъ, и «единъ ходатай Бога и человъковъ, человъкъ Христосъ Іисусъ» (1 Тим. II, 5). Первозданный потерялъ близость къ Богу и вышелъ изъ непосредственнаго общенія съ Богомъ, въ которомъ находился въ раю. Возвращение и приближение къ Богу сдълалось для него возможнымъ единственно только чрезъ ходатайство, или чрезъ посредство, Сына Божія. Удаленіе человѣка отъ Бога не есть простая далекость твари отъ Творца, но удаление враждебное, разрывъ, разъединение съ Богомъ. Потому что Ходатай является не простымъ посредникомъ, но примирителемъ Бога и человъковъ. «Врази бывше», говорить апостоль, «примирихомся Богу смертію Сына Его» (Римя. V, 10). Богъ примириль насъ Себь Інсусомъ Христомъ (2 Кор. V, 18). Отходя на страданія, Господь приносить посл'єднюю молитву Свою къ Богу Отцу о томъ, чтобы Богъ принялъ людей въ единение съ Собою и въ любовь Свою: «Не о сихъ же (Апостолахъ) молю токмо, но и о върующихъ словесе ихъ ради въ Мя: да вси едино будуть: якоже Ты, Отче, во мнв, и Азъ въ Тебв, да и тіи въ Насъ едино будуть. Да любы, еюже Мя еси возлюбиль, въ нимь будеть, и Азъ въ нихъ» (Іоан. XVII, 20. 21. 26). Самъ Господь изображаеть паденіе человъка въ притчъ о блудномъ сынъ. Погибель блуднаго сына начинается желаніемъ-отділиться отъ Отца и сділаться независимымъ, полновластнымъ господиномъ своей воли и судьбы. Это несчастное желаніе онъ приводить въ исполнение. Онъ совершенно свергаетъ съ себя власть отца, оставляеть домъ родительскій, уходить въ страну далекую, блудно расточають тамъ все свое имъніе, доходить да послъдней степени униженія. Единственный остается ему путь спасенія — отреченіе оть гибельной независимости, возвращение ко Отцу, подъ Его отеческую власть, въ Его любвеобильныя объятія (Лук. XV).

Христосъ, воспріявъ на Себя природу человѣческую, представляетъ въ Себѣ образецъ чистаго, совершеннаго человѣчества, такого, каково оно было въ Адамѣ до грѣхопаденія, почему и называется вторымъ человѣкомъ, или вторымъ Адамомъ (1 Кор. XV, 45, 47). Какъ Сынъ Божій, Онъ не могъ считатъ хищеніемъ равенство съ Богомъ, но какъ совершенный человѣкъ, Онъ послушенъ волѣ Божіей, «послушливъ бывъ даже до смерти, смерти же крестныя» (Филип. II, 6. 8). Какъ совершенный человѣкъ, Свое человѣческое совершенство и Свою человѣческую святостъ Самъ Онъ поставляетъ въ томъ, что нигдѣ и ни въ чемъ не ищетъ Своей славы и Своей воли, но всегда и во всемъ ищетъ славы и воли Отца Небеснаго. «Не ищу воли Моея, но воли пославшаго Мя Отца» говоритъ Господь (Іоан. У. 30). «Азъ не ищу славы Моея: естъ ищя и судя» (Іоан. VIII, 50). Всю Свою человѣческая скую волю Господь всецѣло покоряетъ волѣ Божіей. Его человѣческая

воля изнемогаеть при вид'в грядущихъ страданій, но ищеть и находить себ'в укрупленіе во всец'ялой совершенн'яйшей преданности всемогущей вол'в Божіей. «Отче Мой», молится Господь, «аще возможно есть, да мимоидеть отъ Мене чаша сія: обаче не якоже Азъ хощу, но якоже Ты. Отче Мой, аще не можоть чаша сія мимоити отъ Мене, аще не пію ея, буди воля Твоя» (Мате. XXVI, 39. 42). И насъ, возводя на высоту сыновней близости къ Богу, потерянной гр'яхомъ, Онъ учить молиться: «Да будеть воля Твоя, яко на небеси и на земли» (Лук. XI, 2), то есть, да и люди на землъ, какъ на неб'в Ангелы, пребудуть во всецівлой и совершенной преданности вол'в Твоей.

Благодатное состояніе челов'єка есть возсозданіе его, или возведеніе въ чистое и безгръшное состояніе, изъ котораго онъ ниспаль гръхомъ, возстановленіе образа, падшаго чрезъ гріххь, какъ говорить Вогословъ 1). Въ какихъ же чертахъ проявляется чистая и безгръшная жизнь человъка невиннаго, возсозидаемая и возстановляемая въ человъкъ обновленномъ или облагодатствованномъ? Существенное измъненіе, которое указуеть намъ Писаніе въ новой или обновленной жизни, есть господствующее начало жизни ветхой и гръховной. Обновленный человъкъ, по слову Апостола, перестаетъ жить въ себъ и для себя и начинаетъ жить въ Богъ и для Бога (Римл. XIV, 7. Гал. II, 19. 20). Онъ не ищетъ своего, но живетъ во Христъ, и ищетъ воли Христа Інсуса (Фил. II, 21; сл. 2 Кор. V, 15). И самъ Спаситель говорить, что только тоть можеть быть ученикомъ Его, кто возненавидить душу свою (Лук. XIV, 26), то есть, кто возненавидить свою самость, свою волю, стремящуюся въ независимости отъ Бога, къ удаленію отъ Него. «Любяй душу свою», говорить Спаситель, «погубить ю» (Іоан. XII, 25). Любовь къ душъ, самозаключенная и удаленная отъ Бога, — погибель души. Такимъ образомъ, если расторжение самолюбивой самозаключенности, сокрушение человъческой самости есть существенное условие для благодатнаго возсоединенія челов'єка съ Богомъ: то, очевидно, эта самость-самолюбіе и есть гръхъ, въ лицъ Адама разъединившій съ Богомъ всъхъ его потомковъ.

Апостоль, прозрѣвая постепенное развите и возрастаніе зла, господствующаго въ мірѣ, провидить, что при концѣ міра откроется полное обнаруженіе зла, достигшаго послѣдней степени своей зрѣлости и силы: «и открыется человѣкъ беззаконія, сынъ погибели, противникъ и превозносяйся паче всякаго глаголемаго бога или чтилища, якоже ему състи въ церкви Божіей, аки богу, показующу себе, яко богъ есть» (2 Сол. II, 3. 4). Итакъ, полнымъ и окончательно созрѣвшимъ про-

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. III, 277.

явленіемъ зла будеть рышительное и совершенное отступленіе отъ Бога. открытое самообоготвореніе, нагло требующее себ'в божеских почестей и поклоненія. Но такая страшная сила зла есть только полное и окончательное раскрытіе его существенныхъ свойствъ, которыя были во злѣ съ самаго начала его происхожденія въ человіческомъ роді, составляли сущность гръха Адамова и составляють сущность всъхъ человъческихъ гръховъ. Во всъхъ приведенныхъ здъсъ мъстахъ Писанія не трудно видъть опредъленное указание на сущность гръха. Въ гръхъ видитъ Писаніе отступленіе отъ Бога, горделивое стремленіе къ независимости отъ Бога и равенству съ Нимъ, самообоготвореніе; слъдовательно, смотрить на гръхъ совершенно противоположно мивнію тъхъ, которые видять въ немъ или немощь воли, или увлечение чувственности.

На такое же понятіе о гръхъ наводять некоторыя соображенія. Искуситель человека быль существо падшее, но надшее по гордости, движимое завистію къ величію и славѣ человѣка. «Самый первый свѣтоносецъ», пишеть Григорій Богословъ, «превознесшись высоко, когда, отличенъ преимущественною славою, возмечталь о царственной чести великаго Бога, погубиль свою свътозарность, съ безчестиемъ ниспаль сюда и, захотъвъ быть богомъ, весь сталъ тьмою. Съ тъхъ поръ преслъдуетъ онъ ненавистію тъхъ, которые водятся благоразуміемъ, и, раздраженный своею утратою, преграждаеть всимь небесный путь, не хочеть, чтобы Божія тварь приближалась къ Божеству, отъ Котораго онъ отпалъ, но пожелалъ, чтобы и люди участвовали съ нимъ въ гръхъ и омраченіп» 1). И очень естественно, что искуситель указываль человъку путь себъ знакомый, тотъ путь, по которому онъ увлекъ многихъ изъ горнихъ духовъ и по которому и самъ ниспалъ съ высоты ангельскаго величія въ бездну гибели и униженія. Путь этотъ - горделивое, самомечтательное стремленіе къ божественности. Посему и наказанія, наложенныя Богомъ на человека, всё имеють силу смиряющую и сокрушающую горделивую самомечтательность человъка и живо напоминающую ему его ничтожество. Таковы: бользненный, уничиженный путь его рожденія, воздылываніе земли, не только трудное и изнурительное, но горькое и уничиженное для того, кто былъ поставленъ царемъ рая и земли, безобразный и безславный видъ смерти. «Богъ» говоритъ Златоустый, «ничего такъ не отвращается, какъ гордости. Посему-то Онъ еще изначала такъ все устроиль, чтобы истребить въ насъ страсть сію. Для сего мы сольдались смертными, живемъ въ печали и сътовани; для сего жизнь наша проходить въ трудв и изнурении, обременена непрерывною работою. Ибо

первый человакъ палъ въ грахъ отъ гордости, возжелавъ быть равнымъ Богу; а за сіе не удержаль и того, что имълъ» 1).

По плодамъ можно судить о древь: такъ по гръхамъ — объ ихъ началь. Настоящая человьческая гръховность ясно даеть видьть начало, изъ котораго произошла она и которое теперь движеть и управляеть ею. Отъ единства любви къ Богу человъкъ ниспаль въ множественность помысловъ и пожеланій, но объединилъ ихъ нечистымъ единствомъ чрезмърной любви къ самому себъ. У человъка много предметовъ любви и привязанностей, но во всемъ и вездъ онъ любитъ только одного себя самого, свои плоды и надежды. Въ тваряхъ неразумныхъ и неодушевленныхъ онъ любить только цёли и средства своихъ желаній; но не безкорыстиве любовь его и къ себъ подобнымъ. «Вси бо своихъ си ищутъ», говорить Апостоль (Филип. II, 21). Истинная связь, связующая людей, есть любовь къ Богу: отръшалсь оть сей любви, они не могуть искренно и безкорыстно любить другь друга «Аще другь друга любимъ», пишеть учитель любви, «Богъ въ насъ пребываетъ, и любы Его совершенна есть въ насъ. Богъ любы есть, и пребываяй въ любви, въ Возъ пребываеть, и Богь въ немъ пребываеть» (1 Ioan. IV, 12. 16). Мы видимъ, что въ кругъ радіусы связуются въ центръ, и чъмъ они ближе къ нему, темъ ближе другь къ другу: по мере удаления отъ центра они делаются болъе и болъе далекими и разобщенными между собою. Такъ и людичемъ дальше отъ Бога, темъ дальше другъ отъ друга. Законы общественные, взаимныя нужды и услуги поддерживають связь между людьми, но эта внешняя связь, при недостатке внутренняго, связующаго начала любви, не препятствуеть каждому искать въ другомъ и любить въ другомъ средства для своихъ цълей, предметь своихъ желаній и страстей. Язычникъ и въ самыхъ богахъ своихъ обожалъ себя самаго, свои блага, выгоды, удовольствія, пороки и т. п. Такимъ образомъ самолюбіе есть движущій и управляющій духъ человіческой гріховности, внутреннійшая сущность гръха.

Такъ понимають и Отцы Церкви библейское воззрѣніе на сущность гръха. «Умъ», по словамъ Григорія Богослова, «въ Адамъ не только паль, но, какъ говорять врачи о бользняхь, первый быль поражень. Ибо что приняло заповъдь, то и не соблюло заповъди; что не соблюло, то отважилось на преступленіе. Умъ замыслиль вражду противъ Великаго Ума. Завистникъ (діаволъ) изринулъ изъ рая вожделѣвшихъ имѣть равную Божіей славу» 2). «Таковы ухищренія врага», — говорить св. Златоустый: - «когда онъ возводить лестію на великую высоту, тогда же низвергаеть въ глубокую бездну. Вотъ и жена, возмечтавши о равенствъ

<sup>1)</sup> TBOD, CB. OTH. IV, 237.

На Ев. Мате. Бес. LXV, по русск. пер. Ч. III, стр. 129.
 Твор. св. Отп. IV, 203. 276. 238.

съ Богомъ, спѣшила уже вкусить плода и туда уже устремляла и умъ и сердце, и о томъ только и думала, какъ бы испить чашу, растворенную лукавымъ демономъ» <sup>1</sup>). «Причина всѣхъ человѣческихъ пороковъ», пишетъ блаженный Августинъ, «есть гордость. Для ея уврачеванія и искорененія Врачъ приходить съ неба Къ человѣку, напыщенному по гордости, нисходитъ Богъ, смиренный по милосердію» <sup>2</sup>). Грѣхъ Адамовъ Августинъ называетъ неизъяснимымъ отступничествовъ (ароятавіа) <sup>3</sup>) и говоритъ, что громадность этого грѣха даже не можетъ объять наша мысль <sup>4</sup>). Горделивое разъединеніе твари съ Творцомъ, возстаніе на Создателя, въ рукахъ Котораго и ея бытіе, и всѣ блага ея жизни,—грѣхъ, дъйствительно ужасающій и самую дерзкую мысль.

# IV. Слѣдствія грѣха въ прародителяхъ.

За преступленіемъ следуеть судь правды Божіей надъ преступникомъ и опредъление ему наказаний. Въ наказанияхъ Адама мы видимъ не дъйствія мщенія, не измышленіе какихъ-нибудь истязаній или мученій, но естественныя следствія самаго греха, которыя Богь попускаєть, обращая ихъ въ наказаніе гръшнику. Посему, та же свобода человъка, которая сотворила грубхъ, создала въ немъ для себя и наказаніе. Если Богъ отнимаеть у человъка согръшившаго нъкоторые дары, которые имълъ онъ въ состоянии безгрешномъ, какъ, напримеръ, древо жизни, тонкость и криность тила; то въ такихъ наказаніяхъ лишенія внимательному размышленію ясно открывается любовь Божія, милующая и благод'ющая гръшнику и въ самыхъ наказаніяхъ. Давая человъку заповъдь о древъ познанія, за нарушеніе ея Богь угрожаеть страхомъ смерти: «въ оньже аще день сивсте отъ него, смертію умрете» (Быт. II, 17). И челов'якъ дъйствительно умеръ въ день преступленія, такъ что вся остальная жизнь его на земль была длиннымъ рядомъ смертей, который окончился и заключился смертію тела. При сотвореніи человека Богъ вдунуль въ лице его дыханіе жизней: каждую изъ сихъ жизней—огъ жизни духа до жизни гъла — человъкъ умертвилъ въ себъ гръхомъ.

Прежде всего, человъкъ умеръ духомъ или умомъ, которымъ и палъ. Смерть духа есть разъединение его съ Богомъ, въ Которомъ— жизнь всего живущаго и животворный свътъ человъческаго духа (Іоан. І, 4). Созерцание Бога и любовь къ Нему есть жизнь духа. Добро есть

) Ibid. VI, 23.

та стихія, въ которой можеть раскрыться эта жизнь, «Телу», - говорить Василій Великій, — «невозможно жить, не переводя дыханія; и душть невозможно существовать, не познавая Творда; ибо невъдъніе Бога смерть для души» 1). Въ духѣ, отпадшемъ отъ Бога, осталось бытіе, но безжизненное. Жизнь духа есть діятельное раскрытіе и обнаруженіе его силъ и совершенствъ, усовершимость или постоянное стремление и приближеніе къ півли, къ полнотів своего бытія. Слівдовательно, смерть духа есть прекращение такихъ жизненныхъ обнаружений, неподвижность, или прекращение его стремленій къ своей цізли. Таково и было состояніе духа, отпалшаго отъ Бога и устремившагося на иуть зла или самолюбія. Какъ мертвый, онъ не обнаруживаетъ въ себъ жизненныхъ движеній добра, любви, стремленій къ Богу; а если и производить стремленія, то судорожныя, разрушительныя для него самого, движенія смерти или гръха, подобно тому, какъ и въ мертвомъ тълъ происходять движенія тлънія и разложенія, которыя только ускоряють его разрушеніе. Такимъ образомъ, чъмъ далье шель человъкъ путемъ гръха, тъмъ глубже входиль въ смерть духа. Каждый новый шагь на пути зла, каждый грехь быль новою смертію духа, и вся жизнь согръшившаго духа представляется какъ безпрестанное умираніе или непрерывный рядъ смертей.

Разъединение ума съ Богомъ отразилось на всемъ существъ человъка и проникло своимъ вліяніемъ въ самый союзъ души съ тъломъ. Ближайшее следствие этого разъединения — вражда чувственности съ умомъ, какъ отражение вражды его съ Богомъ, — власть чувственности надъ умомъ и преобладание ея въ человъческомъ духъ. Чувственность есть проявление самолюбія, усиленныя и напряженныя движенія самоугодія и самоуслажденія. Возлюбивъ себя болье, чымь Вога, человыкь обратился и прилъпился сердцемъ ко всему, въ чемъ могъ находить утъшение и услаждение своего самолюбія. Чемъ более онъ находиль такихъ предметовъ, тъмъ болъе увеличивались и умножались его самолюбивыя влеченія и привязанности къ твари. Ниспадая въ постоянно расширяющуюся множественность пожеланій и похотей, челов'якь тімь болью и болью отдалялся отъ Бога къ твари, возлюбилъ тварь наче Творца, возлюбилъ въ ней свои выгоды, удовольствія, прилітился къ ней со всей страстію необузданнаго самолюбія. Любопытна и поразительна исторія гръха или постепенное ниспадение гръшника отъ самообожания до идолопоклонства: но вдісь ей не місто. Вообще же, человінь, отділившись отъ Бога, какъ по своей духовной сторон'в ниспаль въ самообожание, такъ по сторон'в чувственной унизился до обоготворенія твари, --- какъ говорить Апостоль, по-кланялся и служиль твари вмъсто Творца (Римл. I, 25), то есть слу-

<sup>1)</sup> Ha RH. Beit. Bec. XVI, Be Xpuct. 4r. 1851.
2) De pecc. mer. et remis. II. cap. XVII. n. 27.
3) Oper. imper. III, 56.

¹) Твор. св. Отц. VШ, 225.

жилъ или обоготворялъ въ ней предметы своего самолюбія. Язычникъ открыто боготвориль свои страсти и пороки: но и неязычникъ служить своимъ выгодамъ и страстямъ, какъ идоламъ. Посему Апостолъ любостяжанія прямо называеть идолопоклонствомъ (Кол. III, 5) и говорить о людяхъ сластолюбивыхъ, что ихъ богъ - чрево, и слава - въ срамъ ихъ (Филип. III, 19). Такимъ образомъ, падшій духъ человѣка самъ усиливалъ свои чувственныя желанія идолопоклонническою привязанностію къ ихъ предметамъ, и самъ, следовательно, воспиталъ въ чувственности внутренняго врага, который воюеть теперь на умъ. Изображая законное отношеніе человіческой свободы къ благамъ міра, Апостоль говорить: все мні позволено, но ничто не должно обладать мною (1 Кор. VI, 12). Пользованіе міромъ должно быть какъ бы непользованіе (7, 31). Но человѣкъ изъ свободнаго и господственнаго отношенія къ твари перешель въ отношенія къ ней рабское и подчиненное, именно потому, что слишкомъ усилилъ свои плотскія и чувственныя влеченія. Желанія перешли въ похоти страсти. Похоть плоти и міра сділалась враждою на Бога (1 Іоан. 11. 15-17. Іак. IV, 4), накъ новый видъ самообожанія, какъ идолопоклонство твари, и вмъсть враждою или борьбою съ умомъ, какъ непоспедственное следствие его разъединения съ Богомъ. По мере того, какъ умъ, по разъединении съ Богомъ, отдалялся отъ Него и враждовалъ противъ Него: по мъръ того чувственность разъединялась съ умомъ и возставала на него. Въ какой мере умъ, отдаляять отъ Бога, ослабеваль въ своихъ силахъ: въ такой мфрф усиливалась чувственность надъ слабъющимъ умомъ. Вся гармонія духовной жизни разстроилась и разрушилась: потому что держалась любовію и единеніемъ ума съ Богомъ. Посему и въ настоящемъ состояніи человъка чъмъ болье умъ покоряется Богу и входитъ въ теснейшее единение съ Нимъ, темъ более и чувственность покоряется уму. Это разъединение ума съ Богомъ и вслъдствие сего разъединение или вражда чувственности съ умомъ называется смертію духовною.

Мертвящая и разъединяющая сила гръха, пройдя все духовное существо человъка, проникла въ самый союзъ души съ тъломъ. Гръхъ разъединилъ умъ съ Богомъ, чувственность съ умомъ и, наконецъ, тъло съ душою. Дъйствія въ тълъ разъединяющей силы гръха суть различныя несовершенства органовъ, неправильности тълесныхъ отправленій, тълесное утомленіе, старость, бользни и, наконецъ, ръшительный разрывъ души съ тъломъ— смерть. «Тълесная смерть», — говоритъ блаженный Августинъ, — «есть наказаніе, по силь котораго духъ за то, что оставилъ Бога произвольно, оставляетъ тъло противъ воли, и за то, что захотълъ оставить Бога, покидаетъ тъло; хотя и не хочеть» 1). Смерть животнаго есть возвращеніе его частной, отдёдьной жизни въ общую жизнь природы. Каждая живая тварь только опредёленное время можеть жить отдёльною жизнію и сохранять свою особность, и уперживать ее въ движеніи общей жизни. Достигнувъ своей зрелости, если какая причина ранее еще не разрушить жизнь твари, — ома начинаеть возвращеніе къ своему источнику, ослабьваеть, стареть и, наконець, какъ часть целаго, сливается съ нимъ, поглощается общею жизнію, умираеть, разрушается, или разлагается на составныя стихіи. Тому же закону разложенія подчинено и наше тело. «Міръ сей», — говорить Василій Великій, — «и самъ смертенъ, и служить жилищемъ для умирающихъ. Поелику составъ видимыхъ вещей сложень, а все сложное, обыкновенно, разрушается, то и мы, живущіе въ міръ, какъ части міра, по необходимости участвуемъ въ естествъ целаго. Посему, мы — человъки — многократно умираемъ, даже прежде, нежели смерть разлучитъ душу съ теломъ» 1).

Но и естественный разумъ носить въ себъ прирожденную и неискоренимую въру въ безсмертіе человъческой души. Твари неразумныя живуть и умирають, какъ части одного целаго, приходять и проходять, какъ послъдовательныя обнаруженія одной общей силы, или сущности, подобно тому, какъ на моръ волны и выраждаются и поглощаются однимъ и тъмъ же воднымъ естествомъ Въ рожденіи, жизни и смерти животныхъ мы видимъ только круговращение одной общей жизненной силы. постоянное повтореніе однихъ и техъ же ея обнаруженій. Но человекъ есть существо личное, и, какъ личность, онъ не есть уже часть какогонибудь целаго, которымъ бы сія личность поглощалась и съ которымъ бы могла сливаться. Человъкъ, какъ существо личное, есть существо цълое, отдъльное, самостоятельное, не теряющееся въ общей жизненной сущности, но сознающее себя существомъ совершенно отдъльнымъ и отъ внъшняго міра, и отъ подобныхъ себъ. Для духа, какъ духа личнаго, не существуетъ какой-нибудь общей силы, или сущности, въ которую онъ могъ бы погрузиться или умереть. И въ снощеніяхъ съ міромъ, и въ единеніи съ Богомъ онъ остается существомъ личнымъ, -- самостоятельнымъ и свободнымъ. Единение съ Богомъ человъческаго духа не есть погружение его или исчезновение въ Божествъ, какъ капли въ моръ, но союзъ любви, необходимо предполагающій въ своемъ основаніи свободу и, следовательно, личное бытіе — соединяемых в любовію. Такимъ образомъ и въ глазахъ естественнаго разума личность человъческаго духа служить твердымъ ручательствомъ за его безсмертіе. Откровенное ученіе истину безсмертія поставляеть выше всякихь сомнівній.

Что же послѣ сего значить смерть человѣка, какъ существа, со-

<sup>1)</sup> De Timit .IV, 13.

¹) Твор. св. Отц. V, 404.

стоящаго изъ иуха безсмертнаго и тъла смертнаго? По обыкновенному понятію смерть есть разлученіе души съ теломъ. Тело остается здёсь и поглощается общею жизнію вещественной природы, а духъ восходить въ новую область бытія безтілеснаго. Не стоить разбирать языческія понятія о состояніи отшедшихъ душъ. Но и въ ветхозав'ятномъ Писаніи мы не находимъ столь ясныхъ и опредъленныхъ указаній на посмертное состояніе душъ, какія находятся въ новозав'єтномъ Откровеніи. Какъ пастырь свое стадо, такъ смерть, по слову Псалмонъвца, гонитъ и заключаеть людей въ преисподнюю (Псал. XLVIII, 15). Что же такое преисподняя? Жилище умершихъ, страна отдохновенія, въ которой нетъ земныхъ трудовъ, тревогъ и скорбей (Іов. III, 13—19. Ис. XXXVIII, 10. 11). Болбе ясное и свътлое воззръне на посмертную жизнь духа находимъ у Екклезіаста. «Возвратится персть въ землю», говорить онъ, «якоже бъ, и духъ возвратится къ Богу, Иже даде его» (XII, 7). Но всь такія понятія еще не объясняють намъ тайну смерти. Разлученіе души съ тъломъ остается явленіемъ непонятнымъ. Но уже дается мъсто догадкъ, что такое разлучение души съ тъломъ не можетъ быть первоначальнымъ устроеніемъ, или деломъ Творца премудраго. Конецъ телесной жизни дълаетъ безцъльнымъ ея начало. Если духу суждено невозвратно разлучиться съ теломъ, то къ чему же допущено и его соединение въ теломъ? Что такое за необъяснимий, загадочный союзъ духа и тела, который держится извёстное время, потомъ разрывается безъ всякихъ послъдствій, и ни своимъ началомъ, ни своимъ концомъ не указываетъ никакой определенной цели? Не согласиться же съ Платономъ, что тьло есть временная темница, въ которую посылается душа въ наказаніе за грфхи, надфланные ею въ какомъ-то надзвиздномъ міри, въ которомъ будто существовала она прежде своего земного бытія.

Неразгаданную разумомъ тайну смерти христіанское ученіе озаряеть совершенно новымъ свътомъ. Это—откровеніе будущаго востанія и прославленія тъль. Христіанское ученіе Откровенія даеть намъ непреложное обътованіе, что тъла наши не навсегда останутся въ земль, но въ день, предопредъленный Богомъ, востануть изъ могилъ, и каждое соединится съ своимъ духомъ, съ которымъ разлучила его смерть. Состояніе отшедшихъ душъ есть состояніе ихъ ожиданія сего соединенія съ своими тълами для неразрушимой болье и въчной жизни. Боговдохновенный провозвъстникъ воскресенія открываеть намъ, что тъла востануть изъ могилъ сильными, неразрушимыми, безсмертными. Настоящая тлънность тълъ перемънится въ нетлъніе, и смертность ихъ облечется въ безсмертіе (1 Кор. XV, 35—44). При свъть такого ученія разлученіе души съ тъломъ съ перваго взгляда представляется еще болье необъяснимымъ. Если соединившій человъческую душу съ тъломъ соеди-

нилъ ихъ навсегда, то зачемъ же этотъ временный разрывъ между ними? Зачемь тело умираеть, разрушается, чтобы воскреснуть и облечься въ нетлівніе, вмівсто того, чтобы прямо и неуклонно идти къ своей цівли, восходить къ жизни нетлънной и безсмертной? Что это за странное уклоненіе съ опредъленнаго пути? Къ чему разлучаются тѣ, которымъ назначенъ неразрушимый и нескончаемый союзъ? Что телесная смерть не есть естественное, мирное разлучение души съ теломъ, а разрывъ насильственный и неестественный, — объ этомъ свидьтельствуетъ человъку болъзненность смерти и тотъ непреодолимый страхъ и ужасъ, который проникаеть все существо человъческое при ея приближении. Пелагіане учили, что только духовная смерть есть наказаніе за гріздь, а смерть тълесная есть естественное устроеніе. Августинъ, опровергая эту мысль еретиковъ, между прочимъ, обращаетъ вниманіе и на ужисающую силу смерти. «Если смерть», говорить онъ, «отторгающая душу отъ твла, не есть смерть карательная, то почему же природа наша боится ее? Что за причина, что и дитя, едва только выйдеть изъ младенчества, уже тречещеть при видь смерти? Почему не смотримъ на смерть такъ же покойно, какъ-- на сонъ? Почему считаемъ великими людьми тъхъ, которые не боятся смерти, и почему такіе люди такъ різдки? Почему и тотъ, который, какъ самъ говорить, желаетъ разрешиться и быть со Христомъ (Филип. I, 23), не хочеть, однако, раздеться, но пріодеться, чтобы смертное поглощено было жизнію (2 Кор. У, 4) И не сказано ли было Петру о его славной кончинь: «инъ тя поящеть и ведеть. аможе не хощеши» (Іоан. XXI, 18)? Если душа по самому естеству не хочеть отторгнуться отъ тыла, то, значить, смерть есть наказаніе, хотя милость Божія и обращаєть ее во благо» 1).

Новозавѣтное Откровеніе окончательно разрѣшаетъ намъ тайну смерти. Смерть не есть дѣйствіе природы, установленное первоначально волею Творца, но — слѣдствіе грѣха, обращенное въ наказаніе грѣшнику. И по тѣлу человѣкъ сотворенъ не смертнымъ. Если бы человѣкъ не палъ, то духъ его восходилъ бы отъ славы въ славу путемъ райскимъ, свѣтлымъ, безпрепятственнымъ, незамедляемымъ грѣхами, непреграждаемымъ грѣховною смертью; вмѣстѣ съ духомъ и тѣло постепенно преобразовалось бы въ тѣло сильное, нетлѣнное, духовное (1 Кор. XV, 42—44), и сіе преобразованіе было бы безпрепятственно, не замедлялось бы немощами, болѣзнями, не прерывалось бы разлученіемъ съ душою, разрушеніемъ и тлѣніемъ. Для этого въ раю насаждено было древо жизни, вкушеніе отъ котораго дало бы человѣческому тѣлу силу вѣчной жизни (Быт. III, 22) и неразрушимаго здравія, способность безболѣзнен-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Oper. imper. 11 cap. 186.

наго созръванія къ славному измъненію, или преображенію (Филип. III, 21).

Что смерть есть следствие и наказание грежа, — въ этомъ прежде всего увъряеть насъ угроза, которою ограждаль Богь заповъдь о древъ познанія: «Въ оньже аще день сністе оть него, смертію умрете» (Быт. И, 17). Что угроза сія заключала въ себ'в и смерть телесную, свидътельствуеть Апостоль, который говорить: «Человъкомъ гръхъ въ міръ вниде, и гръхомъ смерть» (Римл. V, 12). Что самъ Апостолъ подъ смертію, введенною гръхомъ, разумьеть смерть тылесную, - это самъ онъ объясняеть въ другихъ мъстахъ, когда, напримъръ, смерти въ Адамъ противопоставляеть будущее воскресеніе мертвыхъ Христомъ или когда въ человъкъ возрожденномъ тъло называетъ смертнымъ по причинъ граха, хотя духъ его и ожиль отъ смерти граховной, и живеть праведностію. «Христосъ воста отъ мертвыхъ, начатокъ умершимъ бысть. Понеже человъкомъ смерть бысть, и человъкомъ воскресение мертвыхъ. Якоже бо о Адам'в вси умирають, такожде и о Христв вси оживуть» (1 Кор. XV, 20—22). Если здесь речь не о нравственномъ и не о благодатномъ воскресеніи душъ, но о воскресеніи умершихъ тълесною смертію, изъ которыхъ первенецъ — Христосъ: то, очевидно, и подъ смертію въ Адамъ разумъется не смерть духовная, но смерть тела, которое умерло грехомъ Адама и воскреснеть воскресеніемъ Христа. «Аще Христосъ въ васъ, плоть убо мертва греха ради, духъ же живеть правды ради» (Римл. VIII, 10). Следовательно, грехъ ввель въ міръ телесную смерть, которою умираеть человекь и воскресній нухомъ отъ смерти духовной. Правильность такого пониманія апостольскихъ словъ свидътельствуеть священный сонмъ Отцовъ Перкви. Вотъ главныя черты отеческаго ученія. «Можеть быть, кто-нибудь насъ спросить», лишеть св. Өеофиль Антіохійскій: «смертнымь ли по пригодь быль сотворенъ человъкъ? Нътъ. Что же, безсмертнымъ? И этого не утверждаемъ. Итакъ, иной скажетъ: человъкъ созданъ ни чъмъ? И сего недопускаемъ. По естеству человъкъ не былъ ни смертенъ, ни безсмертенъ. Если бы Богъ съ самаго начала сотворилъ человъка безсмертнымъ, то Онъ сотвориль бы его богомъ; а если бы сотвориль его смертнымъ, въ такомъ случав Самъ Богъ былъ бы виновникомъ его смерти. Посему Богъ сотворилъ человъка ни безсмертнымъ, ни смертнымъ, но способнымъ къ тому и другому, чтобы самъ онъ стремился къ безсмертію, сохрания заповъдь Божію, и чтобы получиль безсмертів, какъ награду отъ Бога, и сталь Вожествень (дебс). Но если человекь обратится къ пеламъ смерти, преслушавъ волю Божію, то самъ и будетъ виновникомъ своей смерти» 1). «Если бы мы пребыли темъ, чемъ были, и сохранили

запов'ядь», говорить Григорій Богословь, «то сділались бы тімь, чімь не были и пришли бы къ дереву жизни отъ древа познанія. Чъмъ же бы мы следались? Безсмертными и близкими къ Богу. Но «завистію лукаваго смерть въ міръ внице» (Прем. Сол. II, 24) и овладела человекомъ чрезъ обольшение» 1). Василий Великий пишетъ: «Горъ былъ нъкогла Аламъ не мъстопребываниемъ, но произволениемъ. Вскоръ сталъ онъ внъ рая, внъ оной блаженной жизни, содълавшись злымъ не по необходимости, но по безразсудству. Поэтому онъ, какъ согръщилъ по причинъ худого произволенія, такъ умерь по причинъ гръха. Въ какой мъръ удалился отъ жизни, въ такой приблизился къ смерти; потому что Богъ-жизнь, а лишение жизни-смерть. Поэтому, Адамъ самъ себъ уготоваль смерть чрезъ удаление отъ Бога. Такъ, не Богь сотворилъ смерть, но мы сами навлекли ее на себя лукавымъ соизволениемъ» 2). Августинъ приводитъ слова Златоустаго изъ бесъды на воскресеніе Лаваря: «Плакалъ Христосъ надъ Лазаремъ о томъ, что діаволъ сдёлаль смертными тъхъ, которые могли бы быть безсмертными» 3). Самъ Августинъ съ свойственною ему тонкостью различаетъ высшую и низшую степень безсмертія, или невозможность умереть и возможность не умереть 4). «Нельзя», говорить, «не назвать безсмертіемъ и такое состояніе, въ которомъ существо можетъ не умереть, если не сдълаеть того, отъ чего долженъ умереть, хотя и можетъ сдёлать это. Въ такомъ безсмертін быль Адамъ, и такое безсмертіе потеряль своимъ преступленіемъ. Никогда я не думалъ и никогда не говорилъ, какъ вы говорите (то есть пелагіане), будто Адамъ сотворенъ смертнымъ и умеръ бы независимо отъ того — согрешилъ ли бы или не согрешилъ. Если принять такое опредъление безсмертия: безсмертнымъ называется тотъ, кто не можетъ умереть, а смертельнымъ тоть, кто можеть умереть: то кто-же не знаеть, что Адамъ могъ умереть, потому что могъ согращить, и, сладовательно, умереть по своей винь, а не по необходимому требованію своей природы? Но если взять такое понятіе, что и тоть называется безсмертнымь, который имъеть полную возможность не умирать: то кто же станеть утверждать, что Адамъ не имъль такой возможности? Имъвшій полную власть не гръшить, конечно, имълъ полную власть не умирать» 5). Итакъ, смыслъ всего отеческаго ученія тоть, что Адамъ имъль возможность не умирать, и эта возможность съ укръпленіемъ въ добръ переходила бы въ полное безсмертіе, въ невозмо: по ть умереть, подобно тому, какъ возможность не гръшить перешла бы въ святость, или нравственную невозможность гръха. Но

<sup>1)</sup> Ad Autol. Lib. II, 27.

¹) Твор. св. Отп. IV, 144.

<sup>2)</sup> Тамъ же, VIII, 155.

<sup>a) Oper. imper, VI, 7.
d) De corr. et grat. cap. XII.</sup> 5) Oper, imper. VI, 30 u 25.

своимъ паденіемъ Адамъ возможность безгрѣшности низвелъ въ грѣховность, а первобытную возможность безсмертія въ необходимость смерти.

Что отцы правильно понимали безгръще и безсмерте Алама. о семъ свидътельствуеть чистое и совершенное человъчество второго Адама и Его искупительная побъдоносная смерть. Во Христъ было наше чоловъчество съ нашею плотію и кровію (Евр. II, 14), со всьми свойствами нашей природы, кром'в гръха (IV, 15). Выла въ немъ и возможность смерти, осуществленныя на кресть: но сія возможность смерти не была во Христь необходимостію Его человъческой природы, какъ свидътельствуетъ Самъ Господь: «Никтоже возметь ю (душу) отъ Мене, но Азъ полагаю ю о Себъ. Область имамъ положити ю, и эбласть имамъ паки пріяти ю» (Іоан. Х, 18). Адамъ, безсмертный по природъ, пришелъ въ необходимость смерти своимъ непослущаніемъ: Христосъ, безсмертный по Своему челов'вчеству, «послушливъ бывъ даже до самой смерти», Своею смертію послушанія принесъ Богу искупительную жертву за безмертныхъ, но умершихъ преслушаниемъ (Филип. II, 8. Римл. V, 19). Человъчество Христово, какъ безгръшное, и до креста не имъло въ себъ никакой необходимости смерти и. вкусивъ смерть совершенно свободно, оно востаеть изъ гроба въ полномъ и совершенномъ безсмертіи, въ какое бы пришелъ и Адамъ изъ своей первобытной возможности безсмертія, если бы гръхомъ не ниспаль въ необходимость смерти. Если бы смерть была не следствиемъ греха, а необходимостію человіческой природы, то и Христось и по воскресеніи еще бы разъ умеръ, какъ, безъ сомнінія, умеръ Лазарь. Но «Христось», говорить Апостоль, «воста отъ мертвыхь, ктому уже не умираетъ, смерть Имъ ктому не обладаетъ» (Римл. VI, 9). Потому что смерть не имъеть никакой власти надъ человъчествомъ чистымъ и безгръшнымъ. Посему не только по воскресени, но и до креста смерть не имъла никакой власти надъ человъчествомъ Христовымъ. Пришелъ Господь на вольную страсть нашего ради спасенія, и смерть Его есть лівло Его свободы или благости, жертва любви.

Смерть есть следствее и наказаніе греха, но вместе—и благоденніе Божіе къ грешнику. Человекъ своимъ грехомъ самъ создаль себе смерть: Богъ попускаетъ ее, но вместе съ темъ делаетъ ее кончиною греха, ею же наказуетъ грешника, ею же и милуетъ. Всякій умъ возблагоговетъ предъ непостижимою премудростію, которая, попуская зло, какъ дело свободы, нисколько не стеняя свободы, обращаетъ зло въ добро, все горькія следствія зла, не отнимая у нихъ горечи, въ которой—наказаніе греха, растворяетъ живоносною и сладостною силою любви и милосердія къ грешнику. Смерть—благоденніе человеку, потому что она изводить душу изъ земной суеты и крушенія, освобождаеть отъ

земныхъ скорбей и бъдствій, порожденныхъ гръхомъ, а главное--пресъкаетъ и оканчиваетъ путь самаго греха. Смерть есть то убъжище, въ которое скрывается человымь отъ греховнымъ волненій и искущеній. Греховный пламень, разжигаемый на земя соблазнами, по смерти необхонимо ослабъваетъ, лишенный пищи. Конечно, душа можетъ и внутренно возрастать и украпляться во зав, какъ украпляются въ немъ духи тьмы: но греховность человеческая редко является какъ чистое духовное возстание противъ Самого Бога, но обыкновенно представляетъ въ себъ ниспаденіе въ чувственность, рабольпство твари. Смертію и отнимается у души все, что делаеть грехъ обольстительнымъ для чувственности. За смертію следуеть судь (Евр. ІХ, 27). Чемъ меньшее бремя граховъ выносить душа изъ жизни, тамъ, естественно, и судъ будеть милостивье, тьмъ, следовательно, лучше будеть состояние души отшелией, тымь возможные и доступные для нея будеть облегчение ея судьбы силою молитвъ Церкви земной 1), молитвами Церкви небесной (Апок. VIII, 4) и всесильнымъ ходатайствомъ Сына Божія (Евр. VII. 25), которое до окончанія Его искупительнаго служенія необходимо простирается и на живыхъ и на умершихъ (1 Кор. XV, 23-28), и темъ въ самой отшедшей душъ будеть возможнъе и легче сочувствие къ молитвамъ за нее Перкви, внутреннее умягчение и раскаяние во гръхахъ жизни и, наконецъ, въра и молитвенное упование на ходатайство Искупителя. «Въ дому Отца Небеснаго обители многи суть» (Іоан. XIV, 2). «Есть и такія, въ которыхъ будуть жить», какъ говорить Григорій Богословъ, и «непрославленные, и ненаказанные. Ибо не всякій, недостойный наказанія, достоинъ уже и чести, равно какъ не всякій, недостойный чести, достоинъ уже наказанія > 2). Вообще, чемъ меньше успесть душа наделать гръховъ на землъ, тъмъ легче и отраднъе будетъ состояние ся за гробомъ: по такому решительному вліянію смерти на вечную будущность души, смерть, дъйствительно, есть великое благодъяние человъку.

Такъ смотрять на смерть и Отды Церкви. «Человъкъ подвергнулся смерти», разсуждаеть св. Ософилъ, «но и въ семъ случать Богъ оказалъ ему великое благодъяніе, именно — тъмъ, что не оставилъ его въчно пребывать во гръхъ. Богъ выгналъ человъка изъ рая какъ бы въ ссылку, чтобы человъкъ въ теченіе извъстнаго времени очистилъ свой гръхъ и, вразумленный наказаніемъ, снова возвращенъ былъ въ рай. Какъ какойнибудь сосудъ, только что сдъланный, если откроется въ немъ какой недостатокъ, переливается или передълывается, чтобы былъ новый и цталый: тоже бываеть и съ человъкомъ въ смерти. Для того онъ и сокрушается ея силою, чтобы во время воскресенія былъ здравъ, то-есть чистъ,

2) Твор. св. Отц. III, 294.

<sup>1)</sup> Васил. В., третья молитва въ день Пятидесятницы.

праведенъ и беземертенъ» 1). Василій Великій видить въ смерти избавленіе оть безсмертнаго недуга <sup>2</sup>). Григорій Богословъ признаеть смерть пріобратеніемъ грашника въ страна изгнанія. «Чрезъ грахь палается человъкъ изгнанникомъ, удаляемымъ въ одно время и отъ прева жизни. и изъ рая, и отъ Бога. Впрочемъ, и здъсь пріобрътаетъ ньчто, именно смерть въ пресечение греха, чтобы зло не стало безсмертнымъ. Такимъ образомъ самое наказание дълается человъколюбиемъ »). «За гръхъ», по словамъ Златоустаго, «Господомъ благодътельно установлена смерть. Адамъ изгоняется изъ рая, чтобы не смель более прикасаться къ преву. постоянно поддерживающему жизнь, и не грышиль безконечно. Значить, изгнаніе изъ рая есть дівло больше попечительности Божіей о человъкъ. нежели—гнъва». Златоустый видить дъйствие Божественнаго милосердія, желающаго возбудить раскаяніе и сокрушеніе въ сердць грышника, и въ томъ обстоятельстве, что изгнанный Адамъ поселенъ не вдали, но прямо рая, и въ томъ, что Богъ повелелъ херувимскимъ силамъ и пламенному оружію стеречь путь, ведущій въ рай 4). «Сократиль Ты продолжение жизни нашей», прославляеть св. Ефремъ Бога; «самая большая мъра ея седиьдесять лътъ; но мы гръшимъ предъ Тобою въ седмьдесять крать седмерицею. По милосердію сократиль Ты ини наши. чтобы не удлинялся рядъ гръховъ нашихъ» 5). И ветхозавътные праведники прозрѣвали подъ грознымъ видомъ смерти ен благодътельную силу. Посему они называли смерть изведениемъ души изъ темницы (Псал. СХLI, 8), отпущениемъ души (Лук. II. 20), и не только безъ страха вступали въ долину смертной съни (Псал. ХХІІ, 4), но и тяжело вздыхали о продолжительности своего земного пришельствія (Псал. СХІХ, 5). Въ благодатномъ царствъ Христовомъ смерть хотя носить еще на себъ жало гръха — ощущение бользни и страха, но сила въры въ искупительную смерть Христову притупляеть сіе жало. Смерть, изреченная древле, какъ угроза, и определенная какъ наказаніе первому грешнику. наконецъ, возвъщается какъ успокоеніе отъ трудовъ, на которые осужденъ воздълыватель земли и на которые осудилъ себя дълатель суеты и гръха. Тайнозритель пишеть: «И слышахъ гласъ съ небесе, глаголющъ ми; напиши: блажени мертвіи, умирающіи о Господ'в отнын'в: ей, глаголеть Духъ: да почіють оть трудовъ своихъ» (Апок. XIV, 13).

Напрасно сттують на тягость тела и думають видеть въ немъ мрачную темницу души. Зиждителю міра благоугоно было создать существо чувственно-духовное, конечно, потому, что по целямъ Своей твор-

ческой премудрости Онъ находилъ такое существо благопотребнымъ въ составъ міра. Созданный духъ человъческій Творецъ вводить въ тъло. образованное изъ персти. Образуя человъческое тъло, Господь, конечно, **УГОТОВЛЯЛЬ** ВЪ НЕМЪ НЕ ТЕМНИЦУ, НО ЖИЛИЩЕ СВЪТЛОЕ И НИСКОЛЬКО НЕ стъснительное для духа, предназначеннаго къ нескончаемой усовершимости. Въ невинномъ состоянии человъка тъло нисколько не тяготило духа. но. по мъръ его усовершимости и преспъянія въ добръ, оно и само постоянно бы утончалось, просветлялось и одуховлялось. Съ паденіемъ духа и тело, безъ сомненія, огрубело, сделалось тяжелымъ бременемъ души, непронипасмой преградою между человъческимъ духомъ и міромъ духовъ безплотныхъ. «Тъло тлънное», говорить Мудрый, «отягощаеть душу, и земное жилище обременяеть умъ многопопечителенъ» (Прем. IX, 15). «Тъло, по словамъ Богослова, --облако, омрачающее душу и препятствующее ей ясно видьть Вожественный лучь. Между нами и Богомъ стоить сія телесная мгла, какъ древле облако — между египтянами и евреями. И сіе-то вначить, можеть быть: «положи тму за кровь свой» (Псал. XVII, 12), то есть нашу дебелость, чрезъ которую прозръвають немного и немного > 1) Но если тело и действительно стоить средостениемъ между человекомъ и міромъ духовнымъ, то средоствніе это воздвигнуль самъ же чоловьческій духъ, разъединившійся съ Богонъ и отпадшій отъ Него. Въ раю тьло не было преградою непосредственнаго общенія между челов комъ и Богомъ. Огрубълость и тяжесть тела есть уже следствие греха, за которое человъкъ можетъ винить только самого себя. Премудрое и благое устроеніе Божіе открывается въ томъ, что самая эта огрубълость и дебелость тела обращается теперь во благо человъку. Тъло служить теперь преградою гръха, образуеть въ себъ среду, въ которой сила зла смягчается и сдерживается. Сила гръха въ существъ человъка какъ бы притупляется грубою телесностію, и действіе его бываеть не такъ напряженно и быстро, какъвъ безплотныхъ духахъ тмы. Тъло служитъ ограничительною причиною, почему человъческій гръхъ не является, или очень ръдко является, какъ чисто-духовное самообоготвореніе, какъ сознательное возстаніе на Бога, какъ бъсовская злоба или ненависть къ добру. Большею частію человъческій гръхъ является какъ скрытная, болье или менье безсознательная, вражда на Бога, какъ рабское служение твари, какъ подчинение тому или другому чувственному влеченію. Челов'якъ работаеть гр'яху, очень часто и не подозревая — какое внутреннее начало движеть его влеченіями и действіями; и самъ бы ужаснулся своей граховности, когда бы пришель въ ясное и отчетливое сознаніе, что всякая похоть и ея удовлетвореніе «вражда Богу есть» (Іак. IV, 4). Такая безсознательность человъческаго

<sup>1)</sup> Ad Autol. II, p. 103, ed. 1686.

<sup>2)</sup> Твор. св. Отц. VIII, 155. Тамъ же, III. 244.

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) На кн. Выт. Вес. XVIII. Въ Христ. Чт. 1851.
 <sup>5</sup>) Твор. св. Отц. XVIII, 211.

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. III, 258. 28

грёха въ известной мере ослабляеть силу греха и уменьшаеть виновность гръшника. Въ тълъ заключается причина и того, что зло сдерживаетъ и ограничиваеть свою разъединяющую силу во взаимныхъ сношеніяхъ межлу людьми. «Богь», говорить Златоустый, «провидя, что люди будуть самолюбивы, связаль ихъ взаимными нуждами и симъ, какъ уздою, обуздаль ихъ самолюбіе» 1). Взаимныя нужды и потребности жизни тълесной невольно сближають людей и заставляють ихъ признавать и уважать взаимныя выгоды и права. При своемъ личномъ самолюбіи и своекорыстін каждый волею или неволею признаеть и уважаеть благо общее и. при извъстныхъ обстоятельствахъ, жертвуетъ ему своими собственными выгодами и даже самою жизнію. Кровный союзъ есть вибств основаніе союза духовнаго, и неръдко-послъдній оплоть противъ всепоглощающаго потока зла. Отъ этого-то и бываеть, что человъкъ, севершенно изсушенный зломъ, еще сохраняеть остатокъ добра, способность любви не вовсе корыстной, готовность жить для другихъ въ той области земной жизни, которая ближе къ тълу, именно въ жизни семейной. Такимъ образомъ. если тело и есть темница души, то заключение въ ней спасительно для узника, какъ благодътельное ограничение и смягчение его необузданнаго самолюбія. Прійдеть время, когда темница сія преобразится въ светлое и славное жилище духа, очищеннаго отъ зла. Итакъ, въ судъ Божіемъ надъ Адамомъ мы видимъ Божественное правосудіе, обращающее въ наказаніе грішнику естественныя слідствія его гріха, и — правосудіе, преисполненное любви, а потому направляющее самыя наказанія во благо наказуемаго.

# V Наслъдственный переходъ гръховности отъ Адама на его потомковъ.

Однакожъ, Богъ не примирглся съ Адамомъ. Адамъ перенесеніемъ наказанія, изгнаніемъ изъ рая, трудами и скорбями земной жизни, самою смертію, не загладилъ своего грѣха и не искупилъ своей вины. И самъ онъ умеръ въ изгнаніи, непримиренный съ Богомъ, и, какъ родоначальникъ человѣчества, свой грѣхъ и свою виновность предъ Богомъ, и всѣ наказанія за грѣхъ онъ оставилъ въ наслѣдство всѣмъ своимъ потомкамъ. Всѣ мы получаемъ это прародительское наслѣдіе. Каждый рождается грѣшнымъ, и за свою прирожденную грѣховность — осужденнымъ на болѣзни, на скорби, на смерть временную и на смерть вѣчную. Такая гевольная, необходимая наслѣдственная грѣховность возмущаетъ человѣ-

ческій разумъ. Справедливо ли вмінять людямъ преступленіе, въ которомъ они не участвовали не только свободою, но даже и бытіемъ? Богъ повеліваеть человіну прощать гріхи брату своему до седмьдесьть крать седмерицею (Мате. XVIII, 22), а Самъ осуждаеть людей за гріхъ, для нихъ какъ бы чужой. Чімъ же виновенъ человікъ, если онъ съ самымъ рожденіемъ получаеть неизбіжную наклонность къ злу и, при всіхъ усиліяхъ своей свободы, не можеть искоренить ее изъ души?

Наслѣдственная грѣховность человѣка издавна была предметомъ соблазновъ и пререканій. Противъ прирожденности грѣха особенно сильно возставали еретики, извѣстные подъ именемъ пелагіанъ. Они учили, что вѣра въ прирожденный грѣхъ есть оскорбленіе Божественнаго правосудія и благости, что грѣхъ, какъ дѣло свободы, не можетъ быть наслѣдствомъ, свойствомъ прирожденнымъ, что Адамъ своимъ грѣхомъ растлилъ и повредилъ только свою собственную природу, но это поврежденіе нисколько не простирается на его потомковъ, что младенцы рождаются совершенно чистыми и невинными предъ Богомъ, въ такомъ же состояніи, въ какомъ былъ Адамъ до грѣхопаденія и какимъ онъ вышелъ изъ рукъ Творца. На основаніи такихъ положеній пелагіане утверждали, что наклонность къ злу но есть неопреодолимая и всеобщая наклонность людей, но что и до христіанства и въ христіанствѣ сами по себѣ были и есть люди совершенно святые и безгрѣшные.

Самолюбивая мысль о неиспорченности, или, такъ называемомъ, естественномъ совершенствъ человъческой природы, находитъ себъ сильное и неопровержимое обличение въ опыть, а преимущественно въ св. Писании, которое ясно и опредъленно свидътельствуеть о постоянной, безъисключительной всеобщности гръха въ человъческомъ родъ. Въ міръ допотопномъ, по свидътельству Монсея, всякъ номышляеть въ сердцъ своемъ «прилъжно на злая во вся дни» (Быт. VI, 5). Но и потопныя воды не смыли гръховныхъ сквернъ съ лица земли. Послъ потопа Самъ Богъ свидътельствуеть, что «прилъжить человъку помышление на злая отъ юности его» (VIII, 21). Давидъ исповъдуетъ, что на судъ предъ Вогомъ не можетъ оправдаться ни одинъ живущій (Псал. СХІІІ, 2). «Нівсть человінкь праведенъ на земли», говорить мудрый Соломонъ, «иже сотворить благое и не согръщить» (Еккл. VII, 21). «Кто похвалится чисто имъти сердце? или кто дерзнеть рещи чиста себе быти отъ гръховъ» (Притч. ХХ, 9)? Въ новозаветномъ Откровени всеобщность человъческой гръховности изображается въ чертахъ еще болье ясныхъ и разительныхъ. Господь начинаеть Свою проповыдь призываниемъ людей къ покаянию (Мате. IV, 17). Необходимое условіе для вступленія въ царство Божіе есть возрождение или возсоздание человъка (Іоан. III, 3). Христосъ есть единственный путь, чрезъ который человъкъ можеть приходить къ Богу

<sup>1)</sup> Oper. Chrysost. edit. Paris. 1838. Tom. X. p. 225.

(Ioah. XIV, 6). По въръ только въ Искупителя доступны человъку спасеніе и въчная жизнь (Іоан. III, 15; сл. Марк. XVI, 16). Вев такія свидьтельства ясно показывають, что человъкъ, оставленный самому себъ, безъ Искупителя, есть существо, отчужденное отъ Бога, и что ему предстоить неменуемая погибель и въчная смерть, или, какъ говоритъ Предтеча Господень, что невърующій въ Сына Божія не только не увидить жизни, но и гиввъ Божій пребываетъ на немъ (Іоан. III, 36). Смерть Христова есть искунительная смерть за всъхъ людей (1 Тим. II, 6. 2. Кор. V, 15) и оправдание всехъ (Римл. V, 18). Во Христепримиреніе людей съ Богомъ (2 Кор. V, 19), спасеніе всякаго и всего міра (Іоан. III, 16, 17); въ смерти Христовой — жизнь всего міра (VI, 51) и умилостивление за гръхи всего человъчества. «И Той есть», пишеть Апостоль о Христь Інсусь, «очищение о гръсъхъ нашихъ, не о нашихъ же точію, но и о всего міра» (1 Іоан. ІІ, 2). Если людямъ необходимъ былъ примиритель съ Богомъ, умилостивитель, спаситель, то, безъ сомнънія, всь они находились въ непримиримой ихъ собственными силами враждъ съ Богомъ и въ неоплатной виновности предъ Нимъ, какъ и говорить Апостоль, что и всв іуден и всв язычники подъ грехомъ, Нъть праведнаго ни одного, нъть разумъвающаго, никто не ищеть Бога; всь совратились съ пути, до одного негодны; нътъ добродътельнаго, нътъ ни одного (Римл. III, 9-12). Господь, посылая Апостоловъ въ міръ, даеть имъ власть отпущать грвхи (Іоан. ХХ, 23) и поручаеть проноведь о покаяніи и прощеніи гръховъ во встхъ народахъ (Лук. XXIV, 47). Въ благодатное царство Христово, въ которое призываеть людей Евангеліе, по слову Самого Господа ведеть путь тесный и врата узкія (Мате. VII, 14), и въ нихъ входятъ прежде нищіе духомъ и плачущіе (V, 2. 3). Путь въ жизнь и блаженство есть путь креста, самоотвержения (Мате. XVI, 24), сокрушеніе «человъка ветхаго», или гръховнаго (Римл. VI, 6), распятіе чувственности съ ея страстями и похотями (Гал. V, 24). Не только ветхозавътные праведники, но и великіе въ парствъ благодатномъ не имъютъ мысли о своей собственной праведности и искренно признаютъ себя нечистыми и гръшными. Давидъ молить Господа, да не внидетъ Онъ въ судъ съ рабомъ Своимъ, потому, что такъ же какъ и всякій живущій, не можеть оправдаться на судь Божіемъ (Псал. СХІЛІ, 2). Даніилъ приносить поканную молитву Богу и говорить, что онъ въ молитвъ своей исповъдывалъ предъ Богомъ гръхи свои и гръхи народа своего-Израиля (Дан. IX, 5. 20). «Много согръщаемъ вси», говорить Апостоль (Іак. III, 2). Другой Апостоль мысль какого бы то ни было человъка о своей безгръшнести или праведности признаетъ самообольщеніемъ. «Аще речемъ, яко гріха не имамы, себе прельщаемъ, и истины нъсть въ насъ» (1 Ioan. I, 8). Кареагенскій соборъ обличаеть такое

пониманіе словъ, будто Апостоль признаеть себя грышнымъ по смиренію, а не потому, чтобы дійствительно иміль гріхи «Ибо», говорить соборное правило, «Апостолъ продолжаеть и прилагаеть следующее: «аще же исповедаемъ грехи наша, веренъ есть и праведенъ, да оставить намъ грехи наша и очистить насъ отъ всякія неправды (1 Іоан. І, 9)». Зпъсь весьма ясно показано, что сіе говорится не по смиренномудрію только, но по истинъ. Ибо Апостолъ могъ бы рещи: «аще речемъ, не имамы гръха, себе возносимъ, и смиренія нъсть въ насъ»; но когда рекъ: «себе прельщаемъ, и истины нъсть въ насъ», то ясно показалъ, что глаголющій о себь, яко не имьеть грыха, не истинствуеть, но лжеть» 1). Молитва Господня дана въ руководство Апостоламъ, а чрезъ нихъ и всей земной Церкви. И праведные и гръшные — каждый за себя и всь за всъхъ-возносять къ Богу единое прошение: «Остави намъ долги наша» (Мате. VI, 12). Приведемъ здъсь церковное ученіе о смыслъ сего прошенія. 129-е правило Кареагенскаго собора гласить: «Аще кто речеть, яко святые, въ молитвъ Госпедней: «остави намъ долги наша», - не о себъ глаголють, поелику имъ уже не нужно сіе прошеніе, но о другихъ грешныхъ, находящихся въ народе ихъ, и яко не глаголеть каждый изъ святыхъ особо: остави мн долги моя, но: остави намъ долги наша, такъ чтобы сіе прошеніе праведника разумълось о другихъ наче, нежели о немъ самомъ: таковый да будетъ анаоема». Следующее правило говорить: «Аще кто полагаеть, яко самыя слова молитвы Господней, въ коихъ говоримъ: остави намъ долги наша, святыми произносятся по смиренію, а не по истинь: да будеть анаесма. Ибо кто потерпълъ бы молящагося, который бы лгалъ не человъкамъ, но Самому Господу? Устами своими говорить, яко хощеть имети отпущеніе, сердцемъ же глаголаль, яко не имбеть греховъ, которые бы надлежало отпустити ему. Итакъ, Писаніе не позволяеть никакому человъку почитать себя свободнымъ отъ гръхъ и часто порицаеть праведность самомечтательную, фарисейскую, неспособную къ раскаянію» (Мате. XXIII. 12. 13).

Писаніе видить въ человіческой гріховности не какоен-ибудь временное или случайное направление жизни и дъятельности, подобное пріобрътаемой настроенности, или привычкъ, которая можетъ быть и не быть, приходить и проходить, которую легко пріобресть, и хотя трудно, но возможно искоренить. Гръховность, напротивъ, изображается въ Писаніи, какъ глубокая порча или растленіе человеческой природы, какъ влеченіе непреодолимое и неискоренимое человіческими силами, какъ бы внідренное въ самую природу, или прирожденное, что и выразилъ Апо-

<sup>1)</sup> Правило 128.

столь, назвавь силу грёха «закономь, сущимь во удёхь» (Римл. VII, 23). Зло, действительно, какъ законъ, господствуетъ надъ оставленнымъ себъ самому человъкомъ во все продолжение его жизни. Каждый получасть наклонность ко гръху вмъсть съ самымъ бытіемъ, вмъсть съ душою и плотію. Мы, по свидетельству Апостола, «чада гибва Божія по естеству» (Ефес. II, 3), то-есть мы нечисты и виновны предъ Богомъ отъ дней юности еще прежде собственной дъятельности, по самому рожденію. Зло предлежить человъку отъ юности его (Быт. VIII, 21). Нечисть человъкъ, «аще и единъ день житіе его на земли» (Іов. XIV. 5). Нечисть, осквернень самый истокь его жизни. Въ беззаконіи я рождень, и во гръхъ зачала меня мать моя (Псал. L, 7). Нечистый не можеть родить чистаго Іов. XIV, 4). Хотя здёсь и нёть слова «прирожденность», но мысль о прирожденности греха ясна и несомивина. Наконець, Апостоль указываеть и источное начало всеобщей прирожденной гръховности, — это — преступление ими гръхъ Адамовъ. «Якоже единъмъ человъкомъ гръхъ въ міръ вниде, и гръхомъ смерть, и тако смерть во вся человъки вниде, въ немже вси согръщима» (Римл. V, 12). Смыслъ апостольскихъ словъ ясенъ: гръхъ вошелъ въ міръ преступленіемъ одного человька, а за гръхомъ вошла смерть, и такимъ образомъ по неразрывной связи граха и смерти, смерть перешла на всахъ людей, потому что всь они согръшили въ одномъ, въ первомъ гръшникъ. Приведенное теперь свидътельство Апостола было предметомъ жаркихъ споровъ между Пелагіемъ и Августиномъ. Пелагій и последователи его утверждали, что Адамъ въ своемъ гръхъ показалъ только примъръ своимъ потомкамъ, а не болье, и вся вина его, по отношенію къ дюдямъ, ограничивается только вліяніемъ его примъра на нихъ. Каждый изъ потемковъ Адамовыхъ рождается чистымъ и невиннымъ, и если дълается виновнымъ предъ Богомъ, то по собственной в лъ, погому что подражаетъ примъру Адама, и за сіе свободное подражаніе своему прародителю несеть и его наказанія, бользни, скорби, труды, смерть. Августинь утверждаль напротивъ, что отъ Адама ко всемъ его потомкамъ, вместе съ бытіемъ ихъ и рожденіемъ, переходить греховность Адама и ся виновность предъ Богомъ, такъ что каждый изъ людей, еще прежде всякой свободной дълтельности, нечисть и виновень предъ Богомъ, какъ наследникъ Адамова грѣха, а своими собственными грѣхами только увеличиваетъ наслъдственную гръховность и виновность предъ Богомъ. Если къ людямъ по наслъдству переходить гръховность Адамова, то, осгественно, съ нею вмъсть переходять и всв ея наказини и вся ея виновность предъ Божественнымъ правосудіемъ.

Августиново ученіе есть вм'єсть и в'єрованіе всей Церкви, и опо находить себ'є твердую опору на оныть. Гр'єховность челов'єческую Пе-

лагій думаеть объяснить вліяніемъ преступленія Адамова, какъ прим'тра. Мненіе, очевидно, детское, которое даже странно слышать отъ остроумнаго мудрователя. Оно едва заслуживаеть опроверженія. Кому нужно доказывать, что вліяніе прим'тра не есть вліяніе неотразимое, изъ-подъ котораго человъкъ при всъхъ усиліяхъ никогда не могъ бы выйти? Если бы вся сила гръха заключалась только въ нравственномъ вліяніи примъра, — человъкъ легко торжествовалъ бы надъ нею. Также неудачно покушение-сложить вину гръховности на воспитание или объяснить ее силою пріобретенной привычки къ злу. Воспитаніе есть только раскрытіе и направление данныхъ природою силъ и способностей, а не введение въ душу воспитанника новыхъ силъ и деятелей, следовательно, оно могло бы только развить эло, но не породить его. Отчего же воспитание только портить людей, а не делаеть ихъ совершенными? Почему изъ школы самаго добраго и рачительнаго воспитанія никогда не выходиль челов'якь чистый и безгрешный? И какое ясное указаніе на природную испорченность человъка въ томъ, что худое воспитание легко и съ преизбыткомъ приносить плодъ растленія, а доброе, и при всехъ усиліяхъ, очень часто и въ половину не достигаеть своей цели! Признавать греховность пріобретенною привычкой ко греху значить нисколько не объяснять дела. Привычка есть плодъ гръха, а не корень его. Привычка есть слъдствіе продолжительного действованія по одному направленію: но это следствів ничего не говорить о своемъ началь. Изъ какого же начала возникло направленіе или стремленіе, обратившееся въ привычку? Привычка всеобщая у всехъ людей, во все времена и во всехъ местахъ, непреодолимая и неискоренимая, была бы явленіемъ страннымъ и безпримърнымъ.

Что касается до чистоты и невинности, въ которой будто бы рождаются люди, то такая невинность есть пустая мечта, созданная воображеніемъ Пелагія. Мы привыкли въровать въ чистоту и невинность дівтскаго сердца: но детская невинность не есть же совершенная ангельская чистота, какую хочеть видеть Пелагій, —есть не столько отсутствіе гръховныхъ влеченій, сколько ихъ непроявленіе, необнаруженіе. Гріххъ, говорить Апостоль, безъ закона мертвъ, потому что не имъетъ возбужденій. Но какъ скоро является законъ, -- гръхъ, досель мертвый, оживаеть (Римл. VII, 8. 9). Воть истинное изображение дътскаго сердца и невинности! До сознанія гръхъ лежить въ душь младенца, какъ бы въ мертвомъ и бездейственномъ состоянии. Но едва раскроется нравственное сознание или законъ, -- гръхъ оживаетъ; при самомъ входъ въ сознательную жизнь дитя является съ достаточнымъ количествомъ влеченій и расположеній, хотя, разумъется, еще слабыхъ, но такихъ, которыхъ и пристрастная любовь матери не назоветь добрыми и чистыми. Дътскія прихоти, капризы, зависть къ сверстникамъ, ненависть и злопамятство къ своимъ

оскорбителямъ, желаніе поставить на своемъ, идти наперекоръ запрещеніямъ и приказаніямъ, — воть первые порывы гръха, безобразящіе дътскую невинность. Выпишемъ здъсь нъсколько чистосердечныхъ признаній Августина о его младенчествь, Августинь описываеть самое раннее свое дътство, когда онъ еще не могь говорить, а только знаками и звуками выражалъ свои младенческія желанія. «Если же мнъ не повиновались — или потому, что меня не понимали, или потому, что я требоваль вреднаго, — я приходилъ въ негодование на такое неповиновение и мстилъ за него моимъ крикомъ. Такими я видалъ и всъхъ младенцевъ, сколько ихъ удалось мив видъть». Съ горестію воспоминаеть Августинъ—какъ онъ въ своемъ младенчествъ криками выпрашивалъ чего ему хотълось и въ чемъ благоразумно отказывали, — въ какой приходилъ сильный гивьь при неисполнени своихъ желаній, какъ въ детскомъ раздраженіи старался, какой только возможно, сделать вредъ старшимъ и родителямъ. Такъ, невинна только слабость младенческихъ членовъ, а не младенческая душа. «Видълъ я завистливаго младенца, который еще не умълъ говорить, но, бліднія, бросаль злые взгляды на другого, который питался одною съ нимъ грудью» 1).

Когда мы наживаемъ себъ какую-нибудь настроенность, наклонность, страсть, --- мы хорошо помнимъ ея начало, можемъ воспроизвесть въ сознаніи ея первыя обнаруженія, ея постепенный ходъ и развитіе въ душь, и безъ труда отличаемъ ее отъ всёхъ современныхъ съ нею деятельностей и расположеній души. Но мы не можемъ дізать такихъ опытовъ надъ нашею гръховностію. Мы не помнимъ — когда явился въ душъ первый сознательный грехъ, и теперь часто не уметь отделить греховныя движенія отъ того, что есть въ нашей душть чистаго и добраго. Всеобщій опыть подтверждаеть глубокую истинность апостольскаго наблюденія: я нахожу законъ, что, когда хочу делать добро, ближе всего ко мнь зло (Римл. VII, 21). Дъйствительно, зло такъ глубоко проникло въ человъческую природу, что оно всегда близко и всюду присуще. въ гръховныхъ движеніяхъ проявляется прямо и открыто, но тайно прививается ко всемъ добрымъ и чистымъ движеніямъ души, своею примесью очерняеть добродьтели, возмущаеть и оскверняеть самыя чистыя и святыя минуты нравственной жизни. За милосердіемъ, напримъръ, самымъ искречнимъ и безкорыстнымъ, следуютъ тихія движенія духовнаго тщеславія. Ревность противъ пороковъ незамѣтно переходить въ жестокость или въ горделивое самоуслаждение собственною праведностию. Въ сорадованіи счастію друга невольно ощущаются судороги зависти; почему-гораздо легче сострадать страждущимъ, чемъ сорадоваться радующимся; но

и въ самомъ состраданіи есть какая-то сладость, очень подозрительная по своей чистоть. Гръхъ проникаеть и въ самую молитву. Такъ Августинь, какь самь разсказываеть, во время молитвы чувствоваль жалость о томъ гръхъ, объ истреблени котораго приносилъ молитву. «Какъ часто я молидся въ юности моей: даруй мнв целомудріе, только не очень скоро. Боялся я, что Богъ слишкомъ скоро услышить меня и скоро исцълить меня отъ страсти моей, которую я больше желаль бы питать, чёмъ угашать» 1). Такіе и подобные опыты ясно свидетельствують, что зло не есть какое-нибудь случайное, пріобретенное направленіе, или настроенность, пришедшая въ душу отвив, привитая къ ней вліяніемъ примъра или воспитанія. Такая страшная и глубокая сила зла, всецьло проникающая и объемлющая души, сама за себя свидътельствуетъ, что она не есть настроенность случайная, пріобретенная. Зло является въ нашей природъ не только какъ сила глубокая и неискоренимая, но и какъ преобладающая въ душъ. Съмя зла возникаетъ само собою, не требуя ръшительно никакихъ условій и попеченій со стороны человъка. Даже при всъхъ усиліяхъ подавить его, ослабить, задержать его развитіе, оно приносить обильный плодъ. Нужны не годы, не дни, -- часто одна искусительная минута низвергаеть и сокрушаеть добродьтель, долго хранимую, пріобр'єтенную многими трудами и подвигами. Трудно и вообразить движеніе, которое было бы легче и быстрве, чвив переходь отъ добра къ злу. Напротивъ, переходъ отъ зла къ добру тяжелъ, медлителенъ, есть движение души самое трудное и напряженное. Ничего мы не знаемъ на землъ труднъе ч болъзнените, какъ искоренение любимаго гръха. Такими и подобными наблюденіями опыть приводить нась къ убъжденію, что зло есть сила, гивздящаяся въ нашей природв, или врожденная. Къ такому убъжденію пришель и естественный разумь. У Платона есть ясная мысль о прирожденности зла. «Величайшее зло для людей», говорить философъ, «какъ врожденное, скрывается въ душахъ ихъ; всякій извиняеть его въ себъ и никто не думаеть отъ него избъгнуть. Это именно — то, что выражають, говоря: «всякій миль самъ себь по природъ, и по справедливости такимъ и надобно быть». - Но въ самомъ дъль чрезмърная любовь къ самому себъ есть причина всъхъ нашихъ погръщностей» 2).

Прирожденность, или наслъдственный переходъ отъ гръховности Адама на всёхъ его потомковъ, Пелагій признаеть возможнымъ только въ такомъ случать, если и душа человъка, такъ же какъ и тъло, происходить оть родителей. Но такое мнёніе о происхожденіи души Пелагій находить несовиъстнымъ съ понятіемъ о духовности души. Слъдовательно,

<sup>1)</sup> Confess. Lib. 6 cap. VI, VII, n. 8. 11.

Confess. Lib. VIII. cap. VII n. 17.
 О законахъ, Lib. V. pag. 171. edit Ripont. p. 731.

и наследственность греха такъ же, по его миенію, невозможна, какъ невозможно рождение души вмѣстѣ съ тѣломъ 1). Но вопреки Пелагію падобно замътить, что и по суду разума представляется болъе естественнымъ происхождение детей отъ родителей не только по телу, но и по душе, чемъ непрестанное творение новыхъ душъ, такъ что Богъ Самъ будто непосредственно творить какдую человьческую душу и вводить ее въ человъческій зародышь. Мы не можемь объяснить себъ — какъ душа, несложная и неделимая, изводить изъ себя другую душу. Но на светь много вещей, возможность которыхъ остается для насъ непонятною и необъяснимою, хотя ихъ дъйствительность не подлежить никакому сомньнію. Въ нашемъ сознаніи рождается мысль: но кто пойметь и объяснить образъ ея рожденія? Мыслители, объясняя происхожденіе мысли, отъ одной крайности переходили къ другой. То утверждали, что Самъ Богъ, по случаю каждаго чувственного впечатленія, непосредственно Своимъ могуществомъ вводить въ нашу душу мысль, соответствующую впечатленію; то хотьли увърить, что мысль есть вещественное дъйствіе, дрожаніе нервныхъ волоконъ или произведение мозга. Истина въ срединъ этихъ крайностей. Вифсть съ вещественнымъ впечатлъніемъ или ощущеніемъ, душа рождаеть въ себъ мысль, отръшенную отъ всякой вещественности, рожденіемъ духовнымъ и непостижимымъ. Подобно и душа человъка не есть непосредственное твореніе Божіе, но происходить отъ души родителей, не вещественнымъ образомъ, не на подобіе тела, чрезъ отделеніе или истечение, но рождениемъ духовнымъ и невъдомымъ. Если Самъ Богъ непосредственно творить душу вновь для каждаго зародыша, то какъ же объяснить рождение идіотовъ и слабоумныхъ по природъ? Изъ рукъ Божінхъ можетъ выходить только совершенство. По митнію Пелагія, Богъ творить душу каждаго младенца, и посему каждый младенець рождается столь же чистымъ и невиннымъ, какимъ былъ Адамъ до гръхопаденія. Августинъ говоритъ противъ такого мнънія Юліану, ученику Пелагія: «Въ новорожденныхъ, говоришь ты, природа человъческая обладаетъ даромъ невинности. Совершенно согласны съ тобою, если ты разумъешь здъсь гръхи произвольные; но если вы утверждаете, что младенцы не причастны и первородному гръху, то отвъчайте: за что же такая невинность рождается иногда сленою, иногда глухою? Если греховность не переходить на младенцевь отъ родителей, то какъ же объяснить, что душа — образъ Божій, обладающая даромъ невинности, — рождается слабоумною» 2)? «Ты признаешь Бога несправедливымъ, когда видишь, что и подъ попечениемъ Его всемогущества на младенцахъ тяготъетъ тяжкое иго бъдствія, однако утверждаешь, что въ нихъ нъть никакого гръха.

2) Contr. Iulian. III, 4.

По твоему, виновенъ Богъ, если невинные терпять бъдствія и скорби» 1). На опыть ны видимъ въ дътяхъ не только тълесное сходство съ ихъ родителями, но и сходство внутреннее, или духовное. Мы привыкли видъть такое сходство, и такъ оно всеобще, что несходство между отцомъ и сыномъ намъ представляется явленіемъ не совстить обыкновеннымъ. И не только отъ родителей къ детямъ, но иногда, въ продолжение целаго рода, чрезъ цёлый рядъ семействъ, переходять по наследству художническія дарованія, предрасноложенія въ добродьтелямъ и порокамъ. Такіе и подобные опыты ведуть къ мысли, что отъ родителей переходить къ дътямъ не только тъло, но и душа. На эту мысль есть довольно ясные намеки въ Писаніи. Первосозданной четь Богъ даетъ благословеніе чадородія. «И благослови ихъ Богъ, глаголя: раститеся и множитеся, и наполните землю» (Быт. I, 28). «Обътованіемъ умноженія рода», читаемъ въ Запискахъ на книгу Бытія, «Богъ даеть человъку силу производить подобныхъ себъ: почему — не нужно искать иного источника человъческихъ душъ, кромъ души перваго человъка. Но чрезъ то же обътование Богъ есть Творецъ отдаленнъйшихъ потомковъ Адама, равно какъ и его самого. И поелику каждый рождается съ способностію рождать: то нътъ сомнънія, что въ Адамъ получиль сіе благословеніе весь родъ человъческій»<sup>2</sup>). Въ родословіи Адама Моисей снова упоминаетъ объ Адамъ, что онъ сотворенъ по образу Вожію. Но говоря о Споъ, Бытописатель зам'вчаеть, что «Адамъ роди сына по виду своему и по образу своему» (Быт. V, 1. 3). Какой же это образъ Адама, противополагаемый образу Божію? Везъ сомнинія, тоть же образь Божій, напечатленный на душе Адама при его твореніи, но помраченный п растленный въ немъ его грехомъ. Конечно, не Богъ напечатлелъ на душе Сива образъ падшаго человъка. Душа, созданная по образу искаженному и помраченному, не могла быть непосредственнымъ дъломъ рукъ Божінхъ. Не Богь творить, но гръшникъ рождаеть душу по образу гръха и смертности. Спаситель говорить Никодиму: «Аще кто не родится водою и Духомъ, не можотъ внити въ царствіе Божіе. Рожденное отъ плоти, плоть есть» (Іоан. III, 5, 6). Въ царствіе Божіе входить душа; и если она не можетъ видъть царствія Божія, какъ нечистая по самому своему рожденію: то, безъ сомнънія, каждый рождающійся получаеть душу не отъ рукъ Вожінхъ, но отъ источника нечистаго, — отъ грешной души родителей. Отцы церкви избъгали разсуждения о происхождении человъческихъ душъ, — боясь неразумнымъ или злонамъреннымъ дать поводъ къ нелъпому мненію о вещественности души. Впрочемъ, мненіе о происхожденіи душъ отъ родителей встръчается даже у Григорія Богослова, который

<sup>1)</sup> August de peccat. merit. Lib. III cap. VIII.

<sup>1)</sup> Oper. imper. I, 57.

<sup>2)</sup> Часть I, стр. 39. 40.

болбе, нежели кто-нибуль изъ Отновъ, уважалъ умъ и сътовалъ на облегающую его плоть. Богословъ хотя открыто не выражаеть сего мньнія. но видимо къ нему склоняется. Сказавъ, что душа примъшивается къ плоти недовъдомымъ образомъ, привходя совнъ въ перстный составъ, какъ знаетъ сіе Соединившій, Богословъ продолжаетъ: «А иный, пришедши на помощь моей песни (песнопенію о душе), смело и следул многимъ, присовокупитъ и следующее разсуждение. Какъ тело, первоначально растворенное въ насъ изъ персти, содълалось впослъдствіи потокомъ человъческихъ тълъ и отъ первозданнаго корня не прекращается, въ одномъ человъкъ заключая другихъ: такъ и дуща, вдохнутая Богомъ, съ сего времени сопривходить въ образуемый составъ человъка, рождаясь вновь, изъ первоначального семени уделяемая многимъ, и въ смертныхъ членахъ всегда сохраняя постоянный образъ > 1). Итакъ, вопреки мивнію Пелагія, наслъдственный переходъ гръховности отъ Адама на его потомковъ, и при полной въръ въ духовность души, представляется очень естественнымъ и возможнымъ, и болбе сообразнымъ съ темъ, чъмъ мнъніе о непосредственномъ происхожденіи каждой души отъ Вога.

Мысль о наследственной греховности действительно представляется мрачною и безотрадною, когда соединяють съ нею слишкомъ преувеличенныя понятія о силь первороднаго гръха въ людяхъ и объ его разрушительныхъ следствіяхъ. Пелагій, защищая свободу человека, виаль въ крайность, когда утверждалъ, что человъку возможна совершенная невинность и чистота отъ гръха, совершенная безгръщность, или святость 2). Противники его дошли до другой противоположной крайности, когда отрицали въ человъкъ и бытіе свободы, и всякую возможность добродътели. Такъ утверждали, что гръхъ Адамовъ совершенно разрушилъ и сокрушиль человъческую свободу, такъ что теперь въ потомкахъ Адамовыхъ вмъсто свободы царствуетъ суровая необходимость гръха, что человъкъ всегда гръшитъ по необходимости, по неволъ, и если есть въ немъ какая свобода, то только свобода грешить 3). Каждый потомокъ Адама, получая въ наследство прародительскій грехъ, не имееть и не можетъ имъть въ себъ ничего добраго, не можетъ ни хотъть, ни дълать добра; самыя добродътели его много если заслуживають прощенія; въ сущности онъ тъ же пороки, только прикрытые благовидною наружностію.-Такое изображение человъческой гръховности — сколько мрачно, столько же и несправедливо. Конечно, настоящая свобода человъка не есть свобода чистая и совершенная, какою она была въ Адам'в до паденія и которой предлежалъ светлый, радостный и нескончаемый путь преспранія и усовершенія вр добру. Свобода человіческая родила грухь, но не умерла вовсе въ бользняхъ рожденія; проложила себь новый путь зла. но не увлекается на этомъ пути всегда какъ бы неизбъжною необходимостію. Свобода пала и вследствіе своего паденія изменилась, но не уничтожилась. Самый гръхъ и его вмъненіе доказывають бытіе свободы. Существо, подчиненное суровой необходимости, не можеть быть и виновнымъ. Но въ насъ есть не только свобола грешить, но и свобода на добро. Предъ надшей свободой лежать два нути: естественный путь добра и открытый паденіемъ путь зла. По большей части люди идуть путемъ зла: но нельзя сказать, чтобы и путь добра быль имъ совершенно незнакомый нуть. Добродътель всегда и вездъ имъеть своихъ чтителей и ревнителей. Добровольно избирать себь путь добра или зла, идти тымъ или другимъ путемъ, съ одного переходить на другой и снова возвращаться на прежній, вообще непринужденно ділать добро или зло — въ этомъ состоитъ настоящая свобода человъка. За бытіе такой свободы прежде всего ручается человъку его собственное сознаніе, глубокое и неискоренимое. Въ своемъ сознаніи мы ясно различаемъ стремленія и дъйствія невольныя, неизбъжныя, которыхъ мы не можемъ ни остановить, ни отвратить, где неть никакого места нашему выбору и произвольной рышимости. Таковы, напримыры, потребности жизни жовотной, различные, отъ насъ нисколько не зависящіе, случаи и обстоятельства. Но отъ такихъ действій мы очень ясно различаемъ действія произвольныя, намеренныя, которыя въ насъ имеють свое начало и свою причину, которыя мы могли произвесть или не произвесть, начинать или не начинать, и которыя начали по собственному, непринужденному выбору и добровольной решимости. Сознаніе свободы сопровождаеть нравственный поступокъ отъ самаго начала его до конца. Прежде поступка мы сознаемъ, что совершенно въ нашей воль его начинать или не начинать; во время самаго поступка мы вполнъ сознаемъ, что можемъ прекратить его, остановить на половинъ, докончить или не докончить. Въ томъ и другомъ случаъ сознаніе наше, если захотимъ, можемъ оправдать самымъ деломъ. Если дълаемъ худое дъло, -- въ душъ послъ него возникаетъ раскаяніе, невозможное въ царствъ необходимости. Гдъ царствуеть необходимость, тамъ при разстройствахъ возможно болъзненное ощущение, страдание, разрушеніе, но безъ всякаго раскаянія. Страдаеть челов'якь, но не чувствуеть раскаянія, если жизнь его истаяваеть оть чахотки, полученной по наследству. Но на ту же болезнь совершенно иначе смотрить человекъ, если она есть следствие его собственнаго разврата и безумно растраченной жизни. Въ последнемъ случае къ физическимъ болямъ присоединяется еще мучительныйшее страдание нравственное, раскаяние. Раскаяние не простая только страдательная боль, происходящая отъ разстройства, но

<sup>1)</sup> Твор. св. Отп. IV, 243. 244.

 <sup>2)</sup> Augustin. de perfect. justit. homin. cap. 2.
 3) Ibid. cap. 4 Oper. imperf. VI, 59. IV, 100. 1, 94 и др.

самоосужденіе, самообвиненіе, горькое сознаніе самого себя виною своихъ страданій и своего нестроенія.

Въ душъ, не вовсе огрубълой, нечистое стремленіе, или гръховное намъреніе, встръчаетъ болье или менье ощутительное и сильное противодъйствіе, останавливающее и сдерживающее это ничистое немъреніе. Съ другой стороны, стремленіе любви или добра также находить себѣ противодъйствіе въ влеченіяхъ чувственности и самолюбія. Посему добродътель трудна и тяжела. Любовь не всегда является какъ светлое, радостное стремленіе, но большею частію носить бользненный, напряженный характерь самоотреченія, самопожертвованія. Такое столкновеніе въ душ'в противодъйствующихъ стремленій образуеть внутреннюю борьбу человъка съ самимъ собою. Борьба сія свидьтельствуеть о его свободь. Гдь царствуеть законъ необходимости, тамъ невозможно никакое бореніе и сопротивленіе, тамъ повиновение безусловное, совершенно страдательное. Изъ двухъ враждующихъ въ человеке силь, какъ свидетельствуеть опыть, сильнее сила зла, а потому чаще-побъда зла надъ добромъ, чъмъ добра надъ зломъ. Но и при всъхъ паденіяхъ, на всъхъ степеняхъ нравственнаго униженія и растлінія, въ груди человіна остается сознаніе, что если бы онъ захотъдъ, могъ бы быть много лучшимъ того, чемъ онъ есть. Подъ гнетомъ самой дикой и сокрушительной страсти (напр., страсти невоздержанія), повидимому, умираеть въ человъкъ сознаніе свободы: однакоже, въ мнуты просвътлънія несчастный оплакиваеть свое состояніе и себя признаеть виновникомъ своего униженія. Въ своихъ порокахъ человѣкъ ищеть себъ извиненія и оправданія или предъ другими, или предъ своимъ собственнымъ судомъ. Необходимость же говоритъ сама за себя. Въ необходимомъ и неизбъжномъ нъть никакой нужды извиняться и оправдываться. Стараніе извинить и оправдать себя ясно показываеть въ порочномъ тайное обличающее сознаніе - что есть и была возможность идти другимъ путемъ и что человъкъ шелъ не тъмъ путемъ, которымъ могъ и долженъ быль идти. Почему въ извъстныхъ случаяхъ мы стараемся оправдаться предъ своею собственною совъстію, хотя бы не имъли нужды искать себъ оправданія у другихъ? Отчего стараемся подавить въ себъ внутренніе упреки и обличенія? Совъсть имъетъ въ насъ не только силу обличающую и укоряющую, но и силу влекущую человъка къ исправленію. Обличенія ея, укоряя нась за гріхь, вмість побуждають или вызывають свободу на борьбу съ греховнымъ влечениемъ. Человекъ, обличаемый совъстію, сознаеть свой нравственный долгь прекратить гръхъ, подавить въ себъ гръховное влеченіе: но, любя гръхъ, старается заглушить непріятныя, горькія напоминанія объ этомъ долгв. Сознаніе свободы не есть сознание только созерцательное, не переходящее въ жизнь, безплодное. Каждый изъ исторіи собственной своей правственной

жизни можетъ припомнить не мало случаевъ, когда его сознание свободы оправдывалось самымъ деломъ. Это — те случан, когда человекъ торжествоваль надъ своими порочными влеченіями и пожеланіями, когда сдерживаль, ограничиваль, укрощаль въ себъ стремленіе къ злу, отказывалъ себъ въ томъ, чего требовала чувственность, своекорыстіе, самолюбіе. Такіе случаи бывають не только въ жизни великихъ праведниковъ, но и въ жизни самыхъ обыкновенныхъ людей. Редко, но бываютъ добрыя минуты въ жизни и людей глубоко порочныхъ и погрязшихъ во злъ. Въ исторіи христіанскаго подвижничества обращеніе и раскаяніе людей растленных и развратных, все безчисленные примеры нравственнаго очищенія и возвышенія изъ глубины зла-ясно свидетельствують, что сознаніе свободы — не мечта, но плодотворное сознаніе дъйствительной силы. Конечно, въ христіанскихъ подвижникахъ действуеть вседейственная сила благодати: но не насильно, не невольно возводить ихъ благодать на высоту нравственнаго величія. Благодать осіняеть, освящаеть, укрівиляеть, оплодотворяеть и восполняеть стремленіе свободы къ Богу: но не нарушаеть свободы, и не насильно держить ее на высоть добра, что и доказывають случавшіяся иногда и въ жизни великихъ праведниковъ глубокія паденія и снова восхожденіе ихъ путемъ покаянныхъ подвиговъ на высоту добродътели. Не въ одномъ только христіанствъ и не у однихъ только людей болъе образованныхъ мы замьчаемъ сознаніе свободы. Во вев времена и у всвхъ народовъ существують понятія о добродътели и порокъ, невинности и виновности, о заслугахъ и воздаяніяхъ. У всёхъ народовъ были и есть уставы, законы, имеющіе свою обязательность. Вездъ почтеніе доблестямъ, награгы заслугамъ, наказанія преступленіямъ. Всв такія понятія и действія, условливающія собою существование нравственнаго порядка, единственно возможны при всеобшей увъренности въ дъйствительномъ бытіи человъческой свободы.

Писаніе не только свидѣтельствуеть, но и само есть, какъ замѣчаеть Августинъ, свидѣтельство о человѣческой свободѣ. Въ Писаніи не предлагалось бы убѣжденій и заповѣдей, если бы свобода наша ничего не значила въ ихъ исполненіи 1). Господь, давая законы народу израильскому, даетъ имъ не какъ законъ необходимости, но исполненіе или неисполненіе Своихъ законовъ предоставляетъ свободной волѣ людей, заключаетъ съ ними Завѣтъ (Второз. XXIX, 1). Моисей предъ смертію, въ прощальной рѣчи къ сынамъ Израилевымъ, убѣждая ихъ хранить законы Божій, говоритъ: «Засвидѣтельствую вамъ днесь небомъ и землею: животъ и смерть дахъ предъ лицемъ вашимъ, благословеніе и клятву: и избери животъ, да живеши ты и сѣмя твое, любити Господа Бога твоего,

<sup>1)</sup> De perfect. justit. homin. cap. 10.

послушати гласа Его и прилъпитися къ Нему: яко сіе животь твой» (Второз. ХХХ, 19. 20). Преемникъ Моисея беретъ съ народа торжественную клятву въ върности Богу и Его закону. «Аще не уголно вамъ служити Господеви, изберите сами себъ днесь, кому послужите. И рекоша людіе ко Інсусу: Господеви послужимъ. И рече Інсусъ къ людемъ: свидътели вы сами на ся, яко вы избрасте служити Господеви самому: и рекоша: свидетели мы» (Іис. Нав. XXIV, 14-27). «Самъ» (Господь) «изъ начала сотвори человека», пишеть сынъ Сираховъ, «и остави его въ руцъ произволенія его: аще хощеши, соблюдеши заповъди, и въру сотвориши благоволенія. Предложиль ти огнь и воду, и на неже хощещи, простреши руку твою. Предъ человъкомъ животь и смерть, и еже аще изволить, дастся ему» (Сирах. XV, 14-17). Самъ Господь, насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія спедшій съ небесъ, влечеть людей ко спасенію, но не насильно, призываеть къ Себь хотящихъ войти въ Его парствіе и ищущихъ спасенія съ любовію, съ усердіемъ, съ усиліемъ (Мате. XI, 12. 28. XIX, 17). Онъ предлагаеть Свой путь и Свой каждому кресть, но только темь, которые добровольно хотять идти путемъ Его и взять на себя отъ руки Его кресть свой (Мате. XVI, 24). Скорбить Господь о нераскаянныхь, но не спасаеть насильно отвергающихъ всв предлагаемыя имъ средства спасенія. Со скорбію обращаеть Онъ слово любви Своей къ Герусалиму: «Герусалиме, Герусалиме, избивый пророки и каменіемъ побиваяй посланныя къ тебъ, колькраты восхотьхъ собрати чада твоя, якоже собираетъ кокошъ птенцы своя подъ криль, и не восхотьсте» (Мате. ХХІП, 37). Такъ и Писаніе выше всякаго сомнина поставляеть ту истину, что грыхь Адамовъ не уничтожиль свободы и что въ потомкахъ Адамовыхъ остается свобода въ известной степени делать добро.

Наслъдникъ гръха Адамова, конечно, не можетъ самъ собою примириться съ Богомъ и оправдаться предъ Нимъ. Дорогъ выкупъ за душу, говоритъ Псалмопъвецъ (Псал. ХСУПІ, 9). Добродътель человъка не можетъ быть выкупомъ за его безчисленные гръхи. «Егда сотворите вся новельная вамъ», говоритъ Господъ, «глаголите, яко раби неключими есмы: яко еже должни бъхомъ сотворити, сотворихомъ» (Лук. XVII, 10). Если и человъкъ, исполнившій весь законъ, долженъ сознавать себя рабомъ ничего нестоющимъ, потому что сдълалъ только должное: то кто же можетъ высоко цънить свою добродътель, если она отвсюду окружена гръхами и преступленіями? Человъчская добродътель въ ея настоящемъ состояніи не есть постоянное и непрерывное преспъяніе и возрастаніе въ добръ. Добродътель наша оскверняется примъсью нечистыхъ побужденій, прерывается гръховными влеченіями и порочными дъйствіями, подвергается соблазнамъ, претыканіямъ, паденіямъ. Несмотря на это,

противна истинъ мысль, что человъкъ не только не можетъ дълать, не можеть лаже и хотъть добра, и что всъ его добродътели въ сущностипороки, только благовидные и блестящіе. И язычники признавали сов'ясть гласомъ Вожіннъ въ душъ. Одна и та же совъсть осуждаеть и обличаетъ наши злыя начинанія и дійствія, одобряеть и благославляеть наши побрыя стремленія и діла. Если не можемъ не признавать и признаемъ истинность ен упрековъ и обличеній, то на какомъ же основаніи будемъ не върить ея одобреніямъ и благословеніямъ? Если обличаемое совъстіюпъйствительно зло: то и одобряемое ею не есть только кажущееся, но дъйствительное добро. Хотъніе или желаніе добра есть въ человъкъ, какъ ясно свильтельствуеть Апостоль: «еже хотыти доброе, прилежить ми» (Римл. VII, 18). Хотвніе сіе не всегда остается мертвымъ и безплоднымъ (Римл. II, 14. Дъян. Х, 1-7). Возможность не безусившнаго стремленія къ добру утверждаеть за челов'вкомъ и само Писаніе. Челов'вкъ. но свидътельству Апостола, соуслаждается закону Божію, ненавидить зло, хочетъ добра и любитъ добро (Римл. VII, 15. 22). Живущая въ человъкъ любовь къ добру естественно осуществляется въ добрыхъ дъйствіяхъ, хотя сін действія и являются среди действій порочныхъ. Свойство человъческой любви-не довольствоваться только созерцаниемъ любимаго, но стремится къ единенію съ нимъ. И при граховномъ даланіи еще есть мьсто и возможность добродьтели. Въ человьчествь вмысть съ плевелами растеть и пшеница, достойная небесныхъ житницъ (Мате. XIII, 30). Небесный Съятель, посъявая въ сердцахъ человъческихъ слово спасенія, находить въ нихъ не одну только почву каменистую, пороспую терніемъ гръха, на которой засыхаетъ и глохнетъ съмя добра: но находитъ и почву плодоносную, на которой съмя добра принимается и приноситъ плодъ-«ово сто, ово же шестьдесять, ово тридесять» (Мате. XIII, 2-23). Апостоль ясно свидетельствуеть, что язычники, повинуясь закону естественному и внушению совъсти, творять дъла законныя -добрыя (Римл. II, 14, 15); что Богь не отвергаеть естественную добродътель язычниковъ, какъ добродътель; напротивъ, осуждаетъ и наказываеть ихъ за отсутствие въ нихъ добродетели — возможной для нихъ и доступной (гл. I, 18-24). Іуден, гордые своею праведностію, не хотым признать естественной добродьтели въ язычникахъ. Апостолъ сильно обличаеть это іудейское заблужденіе, говоря, что Богь нелицепріятень: Онъ не только признаеть достоинство естественной добродітели язычника, но и награждаеть ее, подобно тому, какъ и подзаконную добродътель іудея. «Скорбь и теснота на всякую душу человъка творящаго злое, іудеа же прежде и еллина; слава же и честь и миръ всякому дълающему благое, іудееви же прежде и еллину. Нъсть бо на лица зрвнія у Бога» (Римл. II, 9-11). «Симъ Апостолъ доказываеть», замв-

чаеть Златоустый, «что Богь сотвориль человека съ достаточными силами избирать добродьтель и убъгать зла. Апостолу нужно было доказать сію важную истину людямъ, которые говорили: почему Христосъ пришелъ нынь? Какіе были слъды Божія Промысла во времена предшествовавшія? Апостолъ, мимоходомъ, опровергая сін возраженія, доказываеть, что и въ древнія времена, даже до закона, родъ человіческій находился подъ тъмъ же Промысломъ. Что можно знать о Богъ, — ясно было для язычниковъ; они знали, что добро и что худо. И язычникъ, не слыхавшій закона и Пророковъ, удостоивался чести за добрыя д'вла» 1). Извъстная исторія Корнилія ясно свидътельствуєть, что и при наслідственной греховности человекъ имеетъ полную возможность преуспевать въ добродътели. «Корнилій об мужъ благоговъинъ и бояйся Бога со всёмъ домомъ своимъ, творяй милостыни многи людемъ и моляйся Богу всегда» (Діян. X, 1. 2). Въ числъ рабовъ и воиновъ его были также люди благочестивые (--7). Апостолъ Петръ, вразумленный видъніемъ плащаницы, наполненной звърями и гадами, свидътельствуетъ Корнилію: «Мить Богъ показа ни единаго скверна или нечиста глаголати человъка» (-28), то есть не признавать человъка столь нечистымъ, чтобы онъ не имъть уже въ себъ ничего добраго. Начиная проповъдь въ домъ Корнилія, Апостолъ говорить: «Поистинъ разумъваю, яко не на липа зрить Богь, но во всякомъ языць бояйся Его и пылаяй правлу, пріятень Ему есть (-34.35).

Если бы, наконецъ, первородный гръхъ убилъ въ человъкъ свободу всецьло и уничтожиль самую возможность добродьтели, и всю природу человъка превратилъ въ гръхъ и скверну: тогда бы въ человъкъ не оставалось и способности къ благодатному обновленію, или возрожденію, не было бы въ немъ и пріемлемости благодати. Пріемлемость благодати въ человъкъ составляютъ его естественные таланты или добродътели, и душа ихъ-любовь къ добру. Въ притчъ о талантахъ Господь говорить: «Имущему вездъ дано будеть и преизбудеть: отъ неимущаго же, и еже мнится имъя, взято будеть отъ него» (Мате. XXV, 29). Въ домъ Симона жена гръшница омыла слезами ноги Господа и помазала ихъ муромъ. Фарисей соблазнился, видя, что Господь позволяеть нечистой и гръшной прикасаться къ ногамъ Своимъ. Госполь сказалъ: «Отпушаются гръси ея мнози, яко возлюби много» (Лук. VII, 47). «Аще кто любитъ Мя, слово Мое соблюдеть: и Отепъ Мой возлюбить его, и къ нему пріидемъ, и обитель у него сотворимъ» (Іоан. XIV, 23). Следовательно, душа, совершенно охладъвшая къ добру и не имъющая никакой любви къ нему, не можеть быть обителію Божіею. Господь стоить при дверяхъ

сердца человъческаго, но входить только къ тому, кто слышить Его призывающій глась, и съ готовностію отворяеть Ему двери сердца , (Апокал. III, 20). Св. Макарій Египетскій признаеть обманомъ и лжеученіемъ то мнівніе — будто бы человіть совсімь умерь и не можеть уже ничего дълать добраго 1). По мнънію св. Өеодора, епископа едесскаго, при вступленіи въ жизнь благодатную естественныя знанія могуть быть и не быть; но естественныя добродьтели необходимы. «Вышеестественнаго знанія», говорить св. Өеодорь, «можно достигнуть и не имья знанія естественнаго: но вышеестественной добродьтели невозможно стяжать, не стяжавъ прежде добродътели естественной» 2).

Отцы Церкви единодушно признають въ потомкахъ Адамовыхъ и бытіе свободы, и возможность добродьтели. «Не въ нашей воль», разсуждаеть св. Меоодій, — «имъть или не имъть нечистыхъ желаній: но въ нашей волъ — осуществлять или не осуществлять сіи желанія. Мы не можемъ заградить входъ въ душу нашу нечистымъ помысламъ, потому что принимаемъ внушенія ихъ отвив: но мы имвемъ свободу не сочувствовать и не склоняться на ихъ внушенія > 3). Св. Ириней пишеть: «Слава и честь», говорить Апостоль, «всякому делающему благое» (Римл. II, 10). Дълающіе благое получать славу и честь, потому что дълали благое, тогда какъ могли бы и не делать сего; а не делающіе благого подвергнутся праведному суду Божію (Римл. ІІ, 5), потому что не дълали благого, когда бы могли дълать... Не только въ дълахъ, но и въ самой въръ Господь предоставиль человъку полную свободу и самовластіе. Такъ Онъ говорить: «по въръ твоей буди тебъ» (Мате. IX, 29), называя въру собственностію человька, потому что человька имъетъ собственное свое произволение върить или не върить» 4). Въ четвертомъ огласительномъ поучении св. Кирилла Іерусалимскаго читаемъ: «Самовластна душа; посему діаволь подстрекать ее можеть, а принудить противъ воли не имъетъ власти. Внушаетъ онъ тебъ мысль о любодъяніи: если захочень, примень ее; если же не захочень, не примень. Ибо если бы любодъйствоваль ты по необходимости: то къ чему приготовиль Богъ геенну? Если бы по природь, а не по свободь дылаль ты добро: то къ чему приготовилъ Богъ вънцы неизъяснимые? Кротка овца, но за звою кротость никогда не увънчается; потому что ея кротость не отъ свободы, но отъ природы» <sup>5</sup>). Св. Ефремъ защищаетъ свободу противъ еретическаго ученія о неизовжной судьов и о вліяніи звіздъ на человівческую дъятельность. Въ доказательство свободы св. Ефремъ приводить отвът-

<sup>1)</sup> Толк. на Посл. къ Римл. Бес. V.

<sup>1)</sup> Bec. XLVI, 3.

Слово умозрит. Добротолюбія, часть IV. стр. 138.
 Phot. Biblioth. Cod. 234. p. 913.
 Contr. haeres. Lib. IV, c. 37. §. 1. 5.

<sup>5)</sup> По русск. перев. стр. 71. 72.

ственность, которой подвергають нашу волю и Богъ и люди, и указываетъ на нъкоторыя опытныя обнаруженія свободной воли. «Если мы не имбемъ свободной воли, то зачемъ наша воля подвергается ответственности? Если наша воля не свободна, то Богъ не по праву осуждаеть ее. Но если она свободна, то справедливо взыскиваеть Онъ. Требованіе отчета связано съ свободою» 1). «Наказанія, которымъ подвергаются дерзкіе, и законоположенія, которыми вразумляются неразумные, свидьтельствують о свободь. Судія, наказывающій преступника, убійцу, вора и прелюбодья, показываеть и научаеть нась, что есть у насъ свобода. Если нътъ свободы: зачъмъ наказаніе?» 2) «Если судьба такъ устроила руку, чтобы она вездв носила смерть: то почему рука убійцы ціненьеть при народь? Кто остановиль вліяніе звізды его? Елудница стыдится судін и расканвается. Кто сделаль целомудреннымъ лицо безстыдной? Если и доброе и худое-отъ судьбы, если нътъ свободы, нътъ способности различать: то откуда въ насъ наклонность къ добру и отвращеніе къ злу?» 3) «Свобода», по ученію Ефрема, «не такъ слаба и безсильна въ людяхъ, чтобы ръшительно не могла противиться злу и дълать добро. Естество свободы одинаково во всъхъ людяхъ. Если она совершенно безсильна въ одномъ: то и во всъхъ; и если кръпка въ одномъ: то такова же (по своей природѣ) и во всѣхъ... Если больной тебв говорить, что на его вкусь сладкое горько: это оть того, что усилившаяся въ немъ болёзнь заглушила въ немъ сладкое — источникъ пріятнаго ощущенія. Равнымъ образомъ, когда нечистый говорить, что свобода его безсильна, обрати вниманіе на то, какъ самъ онъ лишилъ себя упованія, отрицаясь свободы, составляющей украшеніе природы человъческой... Кто хотя концомъ пальца своего попробуетъ морской воды, тоть узнаеть, что вся она горька, какъ ни много ея: такъ по одному человъку можно судить обо всъхъ. Не трудись дознавать обо всъхъмогутъ ли они побъждать лукаваго: если одинъ могъ побъдить, то и всь могутъ побъдить. Ибо если ты возмещь Ноя: онъ одинъ можетъ обличить всёхъ современниковъ своихъ, что если бы они захотёли, были бы счастливы. Сила свободы была одинакова и у нихъ, и у Ноя» 4). И для принятія благодатныхъ силь нужно со стороны челов'вка, какъ учать Отцы, свободное произволение и способность къ благодатной жизни. «Вогъ хочеть спасти насъ», говорить Клименть Александрійскій; «но--не безъ насъ самихъ. Ибо это-природное свойство нашей души-стремиться изъ самой себя... Господь привлекаеть къ Себъ тъхъ изъ язычниковъ

и варваровъ, которые имъють свободное стремление къ Нему. Ибо онъ не насильно влечеть къ Себъ могущаго пріять отъ Него спасеніе, предъизбраніемъ его и совершеніемъ въ немъ всего, что нужно для полученія уповаемаго 1). «Духъ», говорить св. Кирилль, «обходя всюду. ишеть постойныхь, ищеть — кому бы сообщить дары Свои. Если кто, слепотствуя, не удостоивается благодати, тоть да не укоряеть Духа, но свое невъріе. Благодать раздъляется по мъръ способности и готовности пріемлющихъ» 2). Когда говорить Апостоль: все зависить ни оть хотьнія, ни отъ подвига, но отъ помилованія Божія (Римл. ІХ, 16): то, какъ замівчаеть Златоустый, «Апостоль не уничтожаеть тімь свободы, но показываеть, что не все принадлежить человеку, а, напротивъ, ему нужна благолать свыше. Хотя полжно и хотъть и подвизаться: однакоже, должно уповать не на собственные труды, а на Божіе челов'єколюбіе» <sup>3</sup>).

Отвергающіе бытіе свободы думають видеть основаніе своего мивнія въ самомъ Писаніи. Такъ, по свидътельству Писанія, Господь ожесточаеть сердце фараона и для того хранить его на земль, чтобы показать надъ нимъ силу Свою (Исх. ІХ, 12. 16). Въ великомъ дому Божіемъ есть сосуды, готовые на погибель (Римл. IX, 22). Какъ скудельникъ изъ одной и той же глины делаеть сосуды для различныхъ употребленій: такъ Богъ иныхъ людей предназначаеть къ блаженству, иныхъ къ погибели: «егоже хощеть, милуеть: а егоже хощеть, ожесточаеть» (Римл. IX, 18. 21). — Но не безъ причины, какъ замечають, Моисей сначала говорить о фараонь-что онь самъ ожесточиль сердце свое (Исх. VII, 13. 22. VIII, 15. 32); потомъ уже говорится, что Богъ ожесточилъ сердце его (Исх. ІХ, 12. Х, 20. 27). Подобнымъ образомъ и Апостолъ говорить о сосудахъ, готовыхъ на погибель, что не Богъ готовить ихъ, но только терпить ихъ, щадить, - не разрушаеть, хранить на земль, чтобы показать на нихъ Свой гитвь и Свою силу (Римл. IX, 22). Пріуготовленіе себя въ сосудъ погибельный, точно такъ же, какъ и ожесточеніе сердца, не есть дъйствіе Божіе, но діло чіловіческой свободы, Богомъ провидимое (Исх. III, 19), попускаемое и обращаемое Имъ въ средство Своихъ мудрыхъ и спасительныхъ целей (IX, 15. 16; сл. Римл. IX, 22). За правильность такого пониманія ручается св. Василій Великій, слова котораго здісь и приводимъ: «Апостоль называеть таковыхъ (фараона и прежнихъ жителей Палестины) въ одномъ мъстъ сосудами гива, совершенными на погибель (Римл. ІХ, 22): однакоже, не должны мы думать, что устроение фараона было чёмъ-нибудь худо

Oper syr. Tom. III, p. 365.
 Advers haeres Cerm. V. Opp. syr. Tom. II, p. 449.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 454. 4) Oper, syr. Tom. II, p. 361, 362.

<sup>1)</sup> Strom. Lib. VI. Dogmengesch. v. Münscher, Ers. Heft. p. 358. 2) Поуч. огласит. XVI, 19. 22. 25.

з) Толк, на Посл. къ Римл. Бес. XVI. По русск. перев. стр. 420.

(въ такомъ случав вина справедливо бы падала на устроившаго); а напротивъ того, когда слышишь о сосудахъ, разумъй, что каждый изъ насъ сотворенъ на что-нибудь полезное... Сосудомъ гнева бываетъ тотъ, кто въ себъ, какъ въ сосудъ, виъстилъ всъ внушенія діавола и по происшедшему въ немъ отъ порчи зловоню не можеть быть взять на кокоенибудь употребленіе, но достоинъ одного истребленія и погибели. Поелику же надобно было его сокрушить, то разумный и мудрый Домостроитель душъ устроилъ, чтобы онъ содълался знаменитымъ и для всёхъ извёстнымъ, а чрезъ сіе, когда самъ по чрезмѣрной порочности сталъ неиспъленъ, -- своимъ обдетвиемъ принесъ пользу другимъ. Ожесточилъ же его Богъ Своимъ долготеривніемъ и замедленіемъ въ наказаніи, давъ усилиться его гръху, чтобы открылась въ немъ правда суда Божія, когда лукавство его возрасло до крайняго предвла. Почему, начавъ съ меньшихъ язвъ и непрестанно умножая и усиливая казни, не смягчилъ его упорства, но нашелъ, что онъ и Божіе долготерпъніе презираетъ, и насылаемыя на него бъдствія переносить, какъ нъчто привниное. Лаже и носять этого не предаль его смерти, пока онъ самъ себя не потопилъ. въ киченіи сердца своего отважившись идти путемъ праведныхъ и возмечтавъ, что Чермное море какъ для народа Божія, такъ и для него. 6удетъ проходимо»  $^{1}$ ).

Признаніе въ потомкахъ Адамовыхъ свободы и возможности д'влать добро значительно разсвеваеть мракь, облегающій мысль о прирожденной. наслъдственной гръховности. Не будемъ излагать исторію спора между Августиномъ и педагіанами. Мы принимаемъ ученіе о первородномъ гръхъ, какъ данное и общее учение всей Церкви. Что первородный гръхъ— не выдумка Августина, какъ думалъ Пелагій, 2) и не частное мевніе кароагенской Церкви, какъ думали защитники Пелагія 3), но древній догмать канолической Церкви, какъ говорить Августинъ, — въ этомъ увъриться не трудно. Изобразимъ здъсь существенныя черты отеческого ученія о первородномъ граха. Въ нихъ раскроется для насъ древность и всеобщность сего ученія и истинное понятіе о насл'ядственной греховности. Такъ, по словамъ Іустина Мученика, «демоны въ самой природъ каждаго изъ насъ имъють себъ союзника -- злое и многообразное пожеланіе всего, что для насъ нисколько не полезно» 4). Пожеланіе это св. Григорій Нисскій называеть полученнымъ вивсть съ природою влеченіемъ къ злу (συμφοία πρὸς τὸ κακὸν) 5). Августинъ приводить слова Григорія Богослова: «Духомъ Святымъ (въ крещеніи)

очищаются скверны перваго рожденія, по которымъ въ нечистотахъ мы зачинаемся, и во гръхахъ раждають насъ наши матери» 1). Въ словъ на Рождество Спасителя святитель Назіанскій говорить о корн'в поврежденія, произращающемъ гръхи, о разрышеніи грыховныхъ узъ, связующихъ человъка при самомъ его рожденіи. «Покланяйся Рождеству, чрезъ которое освободился ты оть узъ рожденія; воздай честь малому Виолеему, который опять привель тебя къ раю» 2). Греховность сія, переходящая на людей вибств съ самой природой, инбетъ свое начало въ преступленін Адама. «Въ первомъ Адамъ», говорить св. Ириней, «мы оскорбили Вога, нарушивъ Его заповъдь; во второмъ Адамъ примирились съ Богомъ, бывъ послушны Ему даже до смерти. Мы были должниками не иному кому, а Тому, Котораго заповъдь мы преступили въ самомъ началь» 3). «Пость», говорить св. Василій, «узаконень въ раю. Если бы ностилась Ева и не вкусила съ древа, то мы не имъли бы теперь нужды въ постъ. Поелику мы не постились: то изринуты изъ рая... Прекрасенъ былъ я по природъ, но сталъ немощенъ, потому что умершвленъ гръхомъ по злоумышленію змія» 4). «Какъ умерли въ Адамь», говорить Григорій Богословь, «такъ будемъ жить во Христь (1 Кор. XV, 22), со Христомъ раждаемые, распинаемые, спогребаемые и совостающіе. Ибо мив необходимо претерпівть сіе спасительное измівненіе, чтобы — какъ изъ пріятнаго произошло скорбное, такъ изъ скорбнаго вновь возникло пріятное. И если вкушеніе было виною осужденія: то не тыть ли паче оправдало Христово страданіе?» 5) Златоустый, объясняя слова Апостола: «до закона гръхъ бъ въ міръ, гръхъ же не вивняшеся не сущу закону» (Римл. V, 13), говоритъ: «Если смерть имъла свой корень во гръхъ, а гръхъ, пока не было закона, не вмънялся, то почему возобладала смерть? Изъ сего видно, что не сей грахъ, не грахъ преступленія закона, но другой именно—гръхъ преслушанія Адамова быль причиною общаго поврежденія. Чемъ же сіе доказывается? Темъ, что умерли всв жившіе до закона» 6). Августинъ приводить слова Амвросія изъ недошедшей до насъ его книги о таинствъ возражденія: «Каждый изъ рождающихся прежде вдыхаеть въ себя заразу греха, чемъ ощутить дыханіе жизненнаго воздуха» 7). Въ другомъ мъсть св. Амвросій говорить: «Прежде нежели раждаемся, мы оскверняемся заразою, и прежде нежели выходимъ на свътъ, уязвляемся первобытнымъ гръхомъ, въ не-

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. VIII, 151. 152.

<sup>2)</sup> Außustin. de nupt. et concup. II, 12.

a) Augustinis et Pelagianis v. Wiggers Th. I, p. 436. 4) Apol. II, p. 58. Edit. 1686.

<sup>5)</sup> Orat. III, catech. cap. 35.

<sup>1)</sup> Contr. Iulian. I, 5.

 <sup>2)</sup> Твор. св. Отн. III, 249.
 3) Contr. haeres. V. XVI, 3.

<sup>4)</sup> Твор. св. Отц. VIII, 3. 4. V, 256.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же, III, 236
 <sup>6</sup>) Толк, на посл. къ Римл. по русск. пер. стр. 207.

<sup>7)</sup> Contr Iulian. II, 6

чистоть зачинаемся» 1). Говоря о благодатномъ возсоздании человъка въ крешенін, св. Василій восклицаеть: «О чудо! тебя обновляють безь переплавки, вновь созидають безъ предварительнаго сокрушенія» 2). «Если бы человъкъ не пришелъ въ единение съ Богомъ», пишеть св. Ириней. — «онъ не могъ бы быть причастникомъ нетленія. Посредникъ межиу Вогомъ и человъками Своимъ сродствомъ (бій оіхіототос прос έхατέρος) и съ Вогомъ и съ человъкомъ долженъ былъ сдружить и сблизить ихъ между собою. Посему Онъ проходить чрезъ всв возрасты, каждый изъ нихъ вводя въ общение съ Богомъ» 3). «Онъ всъхъ хочетъ спасти Собою, всехъ-говорю, которые чрезъ Него возрождаются Богу, младенцевъ, дътъй, отроковъ, юношей и старцевъ. Посему Онъ прохоинть всв возрасты: для младенцевь делается младенцемь, освящая младенцевъ; для детей делается дитятей, освящая находящихся въ семъ возрасть; для юношей дълается юношею, представляя въ Себъ примъръ юношамъ и освящая ихъ Господу» 4). Въ приведенномъ здъсь отеческомъ ученім заключаются следующія главныя мысли: а) что греховность мы получаемъ вмъстъ съ природою; б) что сія прирожденная гръховность переходить къ намъ по наслъдству отъ падшаго прародителя; в) что сія наслідственная гріховность, прежде произвольных гріховъ, ділаеть человъка нечистымъ предъ Богомъ, отчужденнымъ отъ Него, такъ что для соединенія и примиренія съ Богомъ для каждаго необходимо возсозданіе, возрожденіе и освященіе благодатною силою.

Церковь, признавая наследственную прирожденность греховности, конечно, не находить въ семъ догмать ничего несогласнаго и несообразнаго съ премудростію и благостію Творца. Адама умираеть въ изгнаніи, не примиренный съ Богомъ. Богъ безконечно благъ, но Онъ и безконечно свять. Нельзя же требовать, чтобы Богь по благости къ надшему человъку оскорбилъ святость Свою, принявъ въ общение съ Собою существо виновное, нечистое, оскверненное гръхомъ, безъ всякаго удовлетворенія Своей правдъ. Не только близкое общение съ Богомъ (1 Іоан. І, 6), но и созерпание Бога возможно только чистоть и святости (Мате. V, 8. Евр. ХІІ, 14). Падшій прародитель не только не могь самъ очистить себя и возвратить себь прежнюю невинность: не могь даже остановиться на первомъ гръхъ, но влекомый силою зла, все болъе и болъе удалялся отъ Бога, воздвигая гръховное средоствніе между Богомъ и собою. Адамъ, конечно, горькими слезами покаянія оплакалъ свое паденіе и смиренно принялъ и несъ наложенныя на него наказанія за гръхъ: но

4 Ibid. Π, 22, n. 4.

и раскаяніе и наказанія им'тли силу только сдерживающую и обуздывающую зло, но не только не могли исторгнуть изъ души Адама корень зла, не могли даже и остановить быстрое развитие въ немъ граховности. Какъ быстро возрастало и укоренялось зло въ природъ человъческой, это мы видимъ изъ несчастной жизни и въ ужаспыхъ свойствахъ первенца Адамова. Но, говорять, если падшій челов'ять не могь самъ себя очистить отъ нечистотъ грѣха, то Богъ, особенно видя показніе Адама, развъ не могъ простить ему гръхъ его и Своею всемогущею силою очистить его отъ зла? Отцы Церкви не отвергають такой возможности со стороны Бога. Григорій Богословъ говорить о Спаситель, что Онъ, какъ Богъ, могъ спасти единымъ изволеніемъ 1). «Всемогущій», по словамъ Дамаскина, «могъ исторгнуть человъка изъ-подъ власти мучителя и всемогущею Своею властію и силою» 2). Но Божіе всемогущество есть всемогущество правосудное, а не сила только мощная и безпредъльная. Всемогущсство, не облеченное правдою, есть насиліе. Доровавъ тварямъ свободу, Богъ, какъ неизмъняемый и непреложный въ Своихъ совътахъ не можетъ насильственно влечь сотворенную свободу къ Своимъ цёлямъ и сокрушать ее Своимъ всемогуществомъ. Очищение и возсоздание падшей человъческой свободы однимъ только Божіимъ всемогуществомъ было бы насиліемъ и свобод'в челов'вка, и свободів искусителя, который, обольстивъ человъка, имълъ уступленную ему самимъ человъкомъ власть надъ своею жертвою. Правда Божія требовала, въ діль спасенія человітка, не разрушать свободы самого человека и не насильственно исторгать его изънодъ власти діавола. «Весьма легко было для Бога», говорить блаженный Өеодорить, «единымъ произволениемь разрушить владычество смерти и совершенно уничтожить мать смерти-гръхъ, и родителя гръха-вселукаваго діавола изгнать съ земли... Но Богъ благоволиль явить не одно могущество Свое, но и правду Своего Промысла» 3). «Если бы не человъкъ», говоритъ св. Ириней, «побъдилъ противника человъка, то врагъ сей быль бы побъжденъ несправедливо» 4). «Тогда мучитель», какъ говорится въ точномъ изложении православныя въры, «имълъ бы предлогъ жаловаться, что онъ победилъ человека, но потерпель насиліе отъ Бога. Потому, милосердый и человъколюбивый Богъ, восхотъвъ самого надшаго явить побъдителемъ, дълается человъкомъ, дабы возстановить подобное подобнымъ» 5). Адамъ не могь оправдать себя предъ Вогомъ. Вогъ не искалъ мщенія и могъ бы прощоніемъ снять съ Адама его виновность; но это прощеніе могло бы навсегда уничтожить въ немъ

<sup>1)</sup> Apolog. Proph. Pavid. 2) Твор. св. Отц. VIII, 229.

s) Contr. haeres. III, 18 n. 7.

¹) Твор. св. Отп. П, 159.

<sup>2)</sup> Точн. излож. въры. гл. XVIII.
3) De provit. Serm. VI. Opp. tom. IV. p. 578.
4) Contr. haeres. III, 18. n. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Гл. XVШ.

возможность грѣховности? «Не одно прощеніе», разсуждаеть св. Асанасій, «а возсозданіе необходимо стало Адаму. Богь не пожальть бы слова прощенія и разрышенія, если бы оно могло спасти падшаго. Но, конечно, это средство было недостаточно, если Богь для спасенія человыка отдаль на смерть Сына Своего единороднаго. Богь, и вовсе не приходя въ міръ, могь только сказать слово и, такимъ образомъ, разрышить клятву. Но должно смотрыть на то, что полезно людямъ, а не о томъ думать, что вообще возможно для Бога» 1).

Адамъ умираетъ хотя въ раскаяніи, но не очищенный, гръшный, не примиренный съ Богомъ, и умирая оставляеть послѣ себя и свой гръхъ, и свою виновность предъ Богомъ, и всъ наказанія гръха въ наследство всемъ своимъ потомкамъ. Каждый изъ людей рождается грешнымъ, нечистымъ и виновнымъ предъ Богомъ. Оправдывается, говорять, здёсь причта: «Отцы ядоша терпкое, а зубомъ чадъ ихъ оскомины быша» (Іезек. XVIII, 2). Но правда ли — что потомкамъ Адамовымъ достается одна только оскомина отъ плодовъ древа познанія, а не сладкое для греховнаго вкуса вкушение самыхъ плодовъ? «Всв мы вкусили», говорить Богословь, «оть одного и того же древа зла» 2). Каждый изъ насъ рождается виновнымъ предъ Богомъ и повиннымъ всемъ наказаніямъ за грехъ потому, что онъ приносить въ міръ съ собою и въ себъ гръховность Адамову и потомъ раскрываеть ее своею собственною свободною волею. Каждый получаеть граховную нечистоту естественнымъ путемъ рожденія, и Богь осуждаеть, или вибняеть человіку, эло, уже присущее въ немъ съ самой мпнуты его зачатія въ утробі матери. Следовательно, не невинно страдають и осуждаются потомки Адама за гръхъ прародительскій, но и осуждаются и страдають потому, что дъйствительно носять въ себъ и продолжають вину прародителя. Но скажутъ: Вогъ могъ бы остановить естественный потокъ зла, переходящій отъ родителей къ детямъ. — Требовать сего отъ Бога значить требовать, чтобы Неизманяемый изманиль опредаленные Имъ законы распространенія человіческаго рода или остановиль это распространеніе въ самомъ началь, и отняль у Адама данное ему благословение чадородія, въ какомъ случав, какъ замъчаеть Дамаскинъ, злоба людей побъдила бы благость Божію <sup>3</sup>).

Если бы потомки Адамовы приходили въ міръ на неизбѣжную погибель, если бы лежала на нихъ суровая необходимость грѣха и не было бы для нихъ никакихъ средствъ спасенія: тогда можно бы сказать, что люди рождаются и живутъ для населенія парства діавола, какъ говорилъ одинъ изъ пелагіанъ <sup>1</sup>). Но человѣкъ и не на всегда и не совершенно отверженъ отъ Бога. И при наслъдственной гръховности каждый сохраняеть въ себъ свободу, силу противостоять злу, способность любить и дълать добро и пріемлемость всесильной благодатной помощи. А помощь сія была предназначена человѣку прежде паденія и прежде его сотворенія. И Богъ остается непреложенъ въ Своихъ совѣтахъ, и законы естества пребывають неизмѣнны, и свобода человѣка не разрушается, и власть діавола сокрушается не насильственно: и при всемъ томъ неизслѣдимая премудрость Божія явила средство — и спасти человѣка, и возстановить увлеченную имъ во зло тварь.

Да умолкнеть ропоть или малодушной, или кичливой мысли, при взорь на кресть Спасителя! Мы ли будемъ состязаться съ Богомъ о мърахъ Его правосудія, когда предъ нами кресть, и на немъ распятая за насъ Любовь Его?

Теперь остаются вопросы: какъ зло перешло отъ человѣка на подчиненную ему тварь и породило зло физическое? За что страдаетъ тварь, нисколько невиновная въ грѣхѣ человѣка? Въ чемъ состоитъ доступная нашему разумѣнію, премудрость и благость Божія, явленная въ домостроительствѣ нашего спасенія? Почему и послѣ искупленія осталось эло и въ человѣкѣ, и въ твари? Какъ зло теперь согласуется съ мудрыми и благими цѣлями Провидѣнія? Къ чему блюдется зло, и какой конецъ ему?..

#### письмо третье.

#### І. Физическое зло, его происхожденіе и цъль.

Зло въ собственномъ смысль есть зло нравственное, или гръхъ. Однако же, гръхъ влечетъ къ себъ преданное чувственности сердце и совершается по большей части безъ страха, безъ боли, съ любовію, радостію, съ услажденіемъ. По крайней мъръ, въ минуты совершенія гръха человъкъ не чувствуетъ горечи зла. Если и предваряютъ гръхъ упреки и обличенія совъсти, то скоро утихаютъ и не возмущаютъ гръховнаго услажденія. Раскаяніе почти всегда пробуждается послъ гръха, а не сопутствуетъ ему. Не таково зло физическое. Одинъ видъ бользни или несчастія, хотя бы и чужого, бользненно дъйствуетъ на душу. Самое приближеніе физическаго зла еще издали наполняеть сердце страхомъ и

<sup>1)</sup> Contr. arian. Orat. II. n. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тв. св. Отц. І. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Точ. излож. въры по русск. пер. стр. 287.

<sup>1)</sup> August. contra Iulian. III. 9; VI, 9.

смущеніемъ. Всякое прираженіе сего зла есть состояніе непріятное, бользненное, скорбь, страданіе. Оть чего же такое различіе между зломъ и зломъ? Оть того, что физическое зло есть наказаніе и обузданіе грѣха, прегражденіе и пресьченіе грѣховныхъ путей, пріятныхъ и любимыхъ, необходимое слѣдствіе зла нравственнаго, слѣдствіе, о которомъ, впрочемъ, всего менье думаетъ человькъ, когда грѣшить, и котораго, конечно, нисколько не имъли въ виду первые грьшники, возмечтавшіе быть яко бози.

Зломъ физическимъ называются такія явленія и изміненія въ мір'в вещественномъ, которыя им'єють вредное, бол'єзненное или разрушительное вліяніе на существа живыя и чувствующія. Таковы, напримъръ, опустошительныя действія стихій, неурожан, моровыя поветрія. бользни, насильственная смерть, вообще - всв частныя уклоненія оть законовъ и целей физического устройства міра. Душа благоустроенная и благородная бользнуеть и страдаеть подъ ударами такихъ бъдъ, но не внадаеть въ уныніе, не доходить до ропота, а переносить испытаніе или наказаніе съ сокрушеніемъ и смиренною преданностію Промыслу. Но не легко успоканвается разумъ, пыгливый и мудрствующій земная. Его волнуютъ сомненія. Откуда язвы и страданія въ царстве Бога преблагого. безпорядки и нестроенія въ ділахъ Премудраго, разрушенія въ твореніи Всемогущаго? Не сдерживаемая въ своемъ своеволіи, не приводимая къ послушанію віры въ Промысль, отъ такихъ вопросовъ кичливая мысль сившить къ заключению, что вло физическое есть видимсе противорѣчіе премудрости и благости Творца. А отсюда уже одинъ шагъ до того безотраднаго убъжденія немудрыхъ мудрецовъ, что въ разрушительныхъ явленіяхъ физическаго зла-ничего болье, какъ круженіе и бореніе стихій, необходимое, безпъльное и безсмысленное дъйствіе свойствъ матеріи. На сихъ-то джеумствователей падаеть обличение Григорія Богослова, что немного отличаются они отъ людей, страждущихъ на кораблъ тошнотою и головокружениемъ, которые, кружась сами, думаютъ, что и все кружится <sup>1</sup>).

Правда, не съ перваго взгляда открывается необходимая связь между зломъ нравственнымъ и зломъ физическимъ. Мы находимъ дёломъ очень естественнымъ и понятнымъ, что при тёсной связи души съ тёломъ, грёхъ, какъ превратное дёйствіе души, можетъ разстраивать и разслаблять наше тёдо,—и тёло можетъ болёзновать, изнемогать и разрушаться подъ бременемъ служенія грёху. Но какъ можетъ грёхъ дёйствовать на внёшнюю природу, и дёйствовать такъ разрушительно? Неужели грёхи человёческіе заставляютъ трепетать землю, разрушаютъ города, производять

бури на моряхъ и на сушъ? Какимъ образомъ человъческія беззаконія заключають небо, производять бездожіе, засухи, неурожай? Неужели отъ нашихъ гръховъ заражается воздухъ и производить моровыя повътрія? Какъ можеть гръхъ имъть такое разрушительное вліяніе на устройство міра, установленное и хранимое Творцемъ премудрымъ и всемогущимъ? Если мы скажеть, что вет разрушительныя дъйствія въ міръ физическомъ суть непосредственныя и необходимыя слъдствія гръха, то можеть показаться такой отвъть нашъ поситыннымъ и непонятнымъ. Обратимся къ исторіи перваго человъка: она представляеть удовлетворительное объясненіе того — какъ произошло физическое зло и какими путями оно такъ сильно и глубоко проникло весь міръ видимый.

Тело перваго человека было образовано изъ земли, следовательно, по своему происхожденію, оно было сложно и разрушимо. Безсмертнымъ и неразрушимымъ оно дълалось только въ союзъ съ духомъ богоподобнымъ. Плодами древа жизни должна была поддерживаться въ немъ жизнь въ постепенномъ безбользненномъ преобразовании въ тело духовное. Но когда человъкъ гръхомъ омрачилъ въ себъ образъ Божій и изгнанный изъ рая удалель быль отъ древа жизни: въ теле его не осталось основанія безсмертія, оно сдівлалось беззащитнымь отъ тлінія и необходимо должно было раздълять общую участь всъхъ земныхъ и бренныхъ вещей. «Человъкъ и въ состояни непорочности былъ земля, по своему происхожденію; но сія земля закрыта и ограждена была отъ тлінія образомъ Божінть и силою древа жизни; по совлеченіи образа Божія она обнажается и съ удаленіемъ отъ древа жизни предается естественному разрушенію > 1). Припомнимъ еще, что и основаніемъ царственной власти человъка надъ всею тварію быль также образъ Божій. Съ омраченіемъ образа Божія грехомъ, власть сія хотя не уничтожилась, но много умамилась и ослабъла. Стихіи и силы природы, покорныя человъку невинному и для него безвредныя, посл'в его паденія не могли не действовать болъе или менье разрушительно на обнаженное предъ силою тлънія его тело, которое наравить со всеми бренными тварями должно разлагаться на составныя части свои. Потому-то въ раю Адамъ и жена его не имъли нужды ни въ какой одеждъ; но по паденіи Богъ далъ Адаму и женъ его одежды кожаныя, и одель ихъ въ защищение отъ внешнихъ вліяній. «И сотвори Господь Богь», повъствуеть Бытописатель, «Адаму и женъ его ризы кожаны, и облече ихъ» (Быт. III, 21). Такимъ образомъ гръхъ, родившись въ душъ, проявляетъ себя въ тълъ человъка и даже простираеть свое действие на внешнюю природу, - въ теле обнажаеть возможность разрушенія и тленія, въ природе открываеть начало болев-

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. П, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записки на кн. Быт. Част. I, стр. 116.

htt

ненныхъ и разрушительныхъ вліяній на жизнь человѣка. Но все это зло, непосредственно выраждающееся изъ грѣха, не могло ли бы ограничиться предѣлами человѣческаго тѣла? Не видно еще путей, по которымъ зло такъ глубоко проникло въ тварь и созрѣло въ ней до такой страшной, разрушительной силы, съ какою является нынѣ.

Не усомнимся сказать, что самъ Богъ расширяеть потокъ зла, пролагаеть ему пути въ Своемъ твореніи, подчиняеть его вліянію тварь, конечно, въ такой мъръ, какую находить сообразною съ цълями Своей высочайшей премудрости. Сіе действіе Божіей премудрости Апостоль называетъ невольнымъ подпаденіемъ твари суств, по воль или по повельнію Того, Кто подвергъ ес. «Суеть тварь повинуся не волею, но за повинувшаго ю» (Римл. VIII, 20). Подвергающій тварь суеть есть Богь. поразившій проклятіемъ вемлю ради человека. Моисей такъ передаеть намъ судъ Божій надъ первыми грѣшниками: «И женѣ рече: умножая умножу печали твоя и воздыханія твоя: въ бользныхъ родиши чада. И Адаму рече: проклята земля въ дълъхъ твоихъ, въ печалъхъ снъси тую вся дни живота твоего: тернія и волчцы возрастить теб'ь, и сн'юси траву селную. Въ потв лица твоего снъси хлъбъ твой, дондеже возвратицися въ землю, отъ неяже взять еси» (Быт. III, 16. 19). Такимъ образомъ проклятіемъ земли Бсгъ открываеть въ Своемъ твореніи источникъ бользней, воздыханій и скорбей для человька. Сіи-то бользненныя и скорбныя действія твари, печаль и воздыханія возбуждающія въ человекть. мы и называемъ физическимъ зломъ. Что же такое проклятіе? Проклятіе есть д'яйствіе противоположное благословенію. Благословеніе есть благое желаніе или благое слово. Но какъ слово Божіе—не то, что немощное слово человъческое, но зиждительно и дъйственно (Евр. IV, 12), и «нарицаеть не сущая яко сущая (Римл. IV, 17): то и благословение Вожіе не подобно благословеніямъ человіческимъ, которыя почасту остаются только благопожеланіями, не имья въ себь силы осуществленія; но Творческое благословение есть осуществление, или дъйствительное ниспослание, существу благословляемому всехъ благъ, призываемыхъ на него словомъ благословенія. Следовательно, и проклятіе вемли есть действительное лишеніе ея, или отнятіе у нея некоторыхъ благъ, дарованныхъ ей благословеніемъ Творца при ея сотвореніи. Что же отнимаеть у земли Богъ, проклинающій ее ради человъка? Благословеніемъ земли на языкъ Писанія означается обиліе плодовъ земныхъ и всь условія, благопріятствующія плодородію земли и довольству ея обитателей. Напротивъ, проклатіе земли означаеть или отнятіе, или умаленіе въ ней плодородной силы и ть причины, отъ которыхъ зависить ся безплодіс. Такъ Израиль полъ благословеніемъ земли разумьеть благотворность дождей, благовременное распространение тенла и свъта и вслъдствие сего, плолоноси земли, обили

млека и плодородіе скота (Быт. XLIX, 25; слич. Втор. VIII, 7—9). Земля благословенная, по слову Аностола, есть «земля, цившая сходящій на ню множицею дождь и раждающая былія добрая онымъ, имже и явлаема бываеть; а износящая тернія и волчець непотребна есть и клятвы близъ» (Евр. VI, 7. 8). Предъ нами и примъръ проклятія, показанный Господомъ: смоковница, проклятая Имъ, засохла (Марк. ХІ, 13. 21). По такимъ соображеніямъ видно, что Богъ проклятіемъ земли умаляеть въ ней силу плодородія, и въ известной Ему мер'в поставляеть ее въ отношенія менже для нея благопріятныя, чемъ въ какихъ была земля благословенная. Проклятая земля настолько оскудеть въ силе плодородія, что вмість съ пшеницею будеть произращать тернія и волчцы и доставлять пропитание человъку только за цену его усильныхъ, изнурительныхъ трудовъ. Воздълывание рая укрвиляло и услаждало человъка, воздълывание земли будеть не только трудно и изнурительно, но и при всьхъ трудахъ будеть предметомъ печалей и скорбей, очень понятныхъ землельдым, когда, напримъръ, неблаговременность или чрезмърное обиліе дождей, или засуха угрожають его належдамъ на благословенную жатву, или губительный градъ истребляеть илоды его тяжкихъ трудовъ.

Въ Св. Писаніи не указаны съ точностію предёлы, которые поставиль Творець силь Своего проклятія. Но исторія міра и судьбы человъка ясно свидътельствують, что сила проклятія не ограничивается только умаленіемъ, или оскудініемъ плодородной силы вемли. И въ Писаніи есть ясныя указанія, что она простирается гораздо далье. Апостоль свидътельствуеть, что вся тварь степаеть и мучится донынь, ожидая освобожденія отъ работы истленія, наложенной на нее проклятіемъ (Римл. VII, 19-22). Но мученія твари никто не станеть объяснять изъ одной только скудости плодовъ земныхъ. Рабство тленію не ограничивается только произращеніемъ тернія и волицевъ. Разв'в не рабство тлінію — моровыя новътрія, разрушительныя эземлетрясенія, губительныя дъйствія стихій? Въ сихъ-то разрушительныхъ дъйствіяхъ и является въ особенности рабство тленію всей твари. Рабство сіе такъ тяжело и изнурительно для тварей, что при концъ міра вся тварь является пророческому созерцанію обветшавшею и распадающеюся отъ ветхости, подобно обветшавшей одеждъ (Псал. CI, 27. Ис. LI, 6). Подъ этимъ образомъ обветшанія скрывается та мысль, что проклатая тварь, подъ игомъ тяжкой работы тленію, потеряла свою юную красоту, которою сіяла земля благословенная, и оскудълъ въ ней избытокъ силъ и совершенствъ, дарованныхъ ей благословеніемъ Творца. И не иное что могло привести тварь въ состояніе истощанія или обветшанія, какъ только сила проклятія. Не могла тварь изнемочь отъ времени, истощиться въ силахъ отъ самой продолжительности своего бытія; потому что премудрый и всемогущій Творець ем могъ

дать ей-и, конечно, дароваль-силы, достаточныя на все время ея бытія и держить ее въ бытіи Своею всемогущею рукою, которая не знаеть утомленія.

Если же тварь подъ проклятіемъ или подъ бременемъ работы тлънію, наложенной на нее проклятіемь, доходить до состоянія обветшанія: то симъ дается уже достовърность гаданію, что сила проклятія простирается гораздо далье, чемъ на одно плодородіе земли. Согласно съ пророческимъ созерцаніями Апостоль уверяеть, что настоящій мірь булеть очищенъ и переплавленъ огнемъ и явится въ новомъ или обновленномъ видь: «нова небесе и новы земли по обътованию Его чаемъ» (2 Петв. III, 10-13). Следовательно, проклятіе такъ сильно и далеко проникло въ тварь, что для нея необходимо огненное очищение, и такъ глубоко сокрыты въ подвергшейся проклятію твари ся первобытиая красота и совершенства, что по снятіи съ ней проклятія, она явится какъ булто совершенно иною или новою. Тайнозрителю было показано будущее состояніе міра, и онъ видълъ новое небо и новую землю, Іерусалимъ новый, уготованный, какъ невъста, украшенная для мужа своего. Подъ новымъ небомъ на обновленной землв «ни плача, ни вопля, ни бользни не буцеть ктому» (Апок. XXI, 1. 2. 4). Следовательно, все, что заставляеть геперь человъка воздыхать, плакать и болъзновать, порождено на землъ силою проклятія, а по снятіи сего проклятія минуеть и уничтожится.

Мы не видали благословенной земли въ ея первобытной славъ и красотъ; нотому, не можемъ указать именно, чего она лишена по силъ а действію проклятію. Если позволены здесь некоторыя соображенія, то по умозаключеніямъ, на Св. Писаніи основаннымъ, можно допустить, что Вогъ, проклиная землю, вмъсть съ силою ея плодородія умаляеть въ ней и всь другія силы, служебныя человьку, отнимаеть у твари извыстную Ему часть первобытной красоты и совершенствъ, и въ ходъ установленнаго Имъ порядка и устройства, какъ говоритъ Пророкъ, путетворить стези гивву Своему (Псал. LXXVII, 50), т. е. предначертываеть, или предопредъляеть въ извъстныя времена міра и въ извъстныхъ мъстахъ частныя уклоненія отъ законовъ и цьлей міроваго устройства, уклоненія, конечно, совершенно сообразныя съ целями Его промыслительной премудрости. Сіи-то предустановленныя Богомъ уклоненія отъ законовъ и цълей міра, осуществляясь въ опредъленныя Имъ времена, въ опредъленныхъ мъстахъ и въ предначертанныхъ формахъ, авляются въ моровыхъ повътріяхъ, въ землетрясеніяхъ, въ разрушительныхъ дъйствіяхъ стихій и въ другихъ бъдствіяхъ, поражающихъ человъческій родъ. Основаніе и оправданіе такихъ соображеній — въ Св. Писаніи. Самъ Господь, соверцая будущія судьбы міра и діла Своего промышленія о немь, до самой кончини его, возв'єстиль: «И будуть

глади и пагубы, и труси по мъстомъ», съ такимъ замъчаніемъ: «Подобаеть бо встить симъ быти» (Мате. XXIV, 7, 6). И въ ветхомъ завътъ было общее върованіе, основанное на Откровеніи Божіемъ, что всякое общественное и частное бъдствіе-отъ Бога, по Его распоряженію и по Его воль. Увъренность эту ясно высказывали Пророки. Такъ, Іеремія обличаеть техъ, которые думали, что то или другое бествіе есть дело случая, а не грозное посъщение Божие. «Кто есть той, иже рече, и бысть, Госполу не повелъвшу? Изъ устъ Вышняго не изыдеть зло и добро» (Плач. Іерем. III, 37, 38). «Или будеть зло во градь», говорить другой Пророкъ, «еже Господь не сотвори» (Амос. III, 6)? И Самъ Богъ говорить черезъ Пророка Исаію, что Онъ «есть зиждяй злая» (Ис. XLV, 7). И день бъдствія Пророкъ называеть днемъ посъщенія Вожія (X, 3). И не только Пророки, но и многіе другіе изъ благочестивых в мужей ветхозавътнаго міра, выражають понятіе о злъ. какъ о грозномъ посъщеніи Божіемъ. Умнъйшій изъ друзей Іова высказываеть увъренность, что всъ воздушныя явленія, градъ, бури и облака носятся и обращаются по Божію распоряженію, дабы исполнить все то, что Онъ поручиль имъ на земномъ шаръ, посылаетъ ли Онъ ихъ въ наказаніе земли, или по ея потребностяммъ, или для показанія Своей милости къ ней. «Вся. елика заповъсть имъ, сія чиноположена суть отъ Него на земли: аще въ наказаніе, аще на землю Свою, аще на милость обрящеть и» (Іов. XXXVII, 12. 13). Премудрый сынъ Сираховъ исповедуеть, что все бедствія и всь разрушительныя действія твари суть наказательныя орудія, Богомъ сотворенныя и пріуготованныя, и что каждый изъ сихъ грозныхъ служителей гивва Божія приходить на землю въ определенное ему время и съ ведичайшею точностію исполняеть слово, или повеленіе, данное ему Творцомъ (XXXIX, 31). «Суть дуси», говорить сынъ Сираховъ, «иже созданы быша на месть, и яростію своею утвердиша раны имъ (злымъ). Во время скончанія изліють криность и ярость Сотворшаго ихъ совершатъ. Огнь, и градъ, и гладъ, и смерть, вся сія создана быша на месть: зубы звърей, и скорпіи, и ехидны, и мечь отмщаяй въ погиболь нечестивыхъ» (XXXIX, 34-37). «Смерть, и кровь, и рвеніе и оружіе, наведенія (несчастія), гладъ, и сокрушеніе (бол'взнь), и раны, — на беззаконныхъ создана быша сія вся» (Х.І., 9. 10). Подобное воззрвніе на зло находимъ въ книгь Премудрости Соломоновой. Вогъ, по слову Мудраго, всю тварь вооружаеть страшными орудіями истребленія, въ защиту добродьтельныхъ, противъ враговъ Своихъ — нечестивцевъ. Сім орудія-губительныя молніи, градъ и прочія разрушительныя дъйствія. Во всякомъ грозномъ явленіи физическаго зла Мудрый видить возстаніе или ополченіе твари противъ нечестія, подъ предводительствомъ Самого Бога воинствъ и Господа силъ. «Онъ облечется въ Свою ревность, какъ во всеоружіе, и вооружить тварь для наказанія враговъ. Споборствовать Ему будеть міръ противъ безумныхъ. Прямо пойдуть меткія стрѣлы молній, и изъ круга облаковъ, какъ изъ лука, полетять къ предопредѣленной цѣли» (Прем. V, 18. 21. 22). Міръ есть споборникъ праведныхъ. Ибо тварь, служа тебѣ Творцу, напрягаетъ силу свою для наказанія неправедныхъ (XVI, 17). Такимъ образомъ Писаніе свидѣтельствуетъ, что всѣ и всякое грозное и разрушительное дѣйствіе твари есть Божіе распоряженіе, Богомъ предопредѣленное и предназначенное для извѣстнаго мѣста и для извѣстнаго времени, и что, слѣдовательно, все физическое зло, тяготѣющее надъ человѣкомъ, есть дѣйствіе проклятія, изложеннаго Богомъ на тварь за грѣхъ человѣка.

Противъ такого заключенія поставляють вопрось: проклятіе есть ли дъйствіе—достойное Бога? Согласно ли съ благостію Творца открывать въ Своемъ творсніи источникъ бользней и страданій для человька? Согласно ли съ Божією премудростью отнимать у твари данную уже ей красоту и совершенства и вносить безпорядокъ, нестроеніе и разрушеніе въ благоустроенное твореніе?—Напрасно думають, будто много силы въ такихъ и подобныхъ вопросахъ. Отвъты на нихъ успокоительные и неопровержимые есть въ Писаніи.

И безъ большой проницательности видна неистинность мыслибудто Вогь проклятіемъ земли Самъ вносить нестроеніе или производить разстройство въ Своемъ царствъ. Если бы въ этой мысли была хеть тень правды, если бы Богь действительно отрекся отъ Своихъ намъреній и перемънилъ Свои совъты о міръ, и предоставилъ тварь ея собственнымъ силамъ, то міръ давно бы превратился въ хаосъ или ничтожество. Разрушение порядка и устройства есть дело неприличное и неестественное и человъческой мудрости: можеть ли же оно быть дъломъ премудрости Творческой? «Нъсть бо нестроенія Богь», говорить Апостоль (1 Кор. XIV, 33). По слову Пророка, законы міра, установленные Богомъ, «не умолкнутъ предъ лицомъ Его» (Iep. XXXI, 37), «н не мимо идуть», какъ говорить другой Пророкъ (Псал. СХLУШ, 6). И Самъ Богъ даеть объщание послъ потопа: «Во вся дни вемли съятва и жатва, зима и зной, льто и весна, день и нощь не престануть» (Выт. VIII, 22). Следовательно, такъ называемыя нами потрясенія и разрушенія въ природ'є нисколько не возмущають постояннаго и неуклоннаго хода мірового устройства и законовъ. Они не могуть разстроить и разрушить порядокъ, установленный въ мір'є мыслію Творца; потому что разрушительныя дійствія твари не составляють возмущенія силь вещественныхь самопроизвольнаго и случайнаго: но если онъ-и уклоненія отъ законовъ міра, то уклоненія, Богомъ предначертанныя, для высшихъ нравственныхъ целей предопределенныя, изъ которыхъ

кажному назначены свои предълы, указано свое мъсто и свое время. И если сін разрушительныя явленія суть действія природы. Вогомъ предначертанныя и предопределенныя: то, очевидно, оне стоять не вне мірового порядка, но суть благопотребныя и законныя явленія въ ходъ этого порядка, премудро введенныя въ него Богомъ. Нашему близорукому возарѣнію явленія физическаго зла представляются уклоненіями оть законовъ міра, но по Творческому плану мірового устройства онъ составляють звенья въ цени событій, не разрывающія связность и стройность целаго. А иначе и не могъ бы сохраняться постоянный и неизмънный порядокъ міра. «И что кажется намъ неровнымъ», говорить св. Григорій Богословъ, -- «безъ сомпьнія, изравнивается у Бога. Нодобно сему въ тълъ есть части выдавшіяся и впалыя, великія и малыя; также на землъ есть мъста возвышенныя и низкія: но все сіе во взаимномъ соотношении образуеть и представляеть нашимъ взорамъ прекрасное цълое. Равно и у художника сначала-нестройное и неровное вещество потомъ является весьма искусно обделаннымъ, когда изъ него устроится какое-нибудь произведеніе; послів чего и мы, увидівть это произведеніе въ совершенной красотъ его, понимаемъ и узнаемъ искусство художника. Такъ не будемъ же почитать Бога такимъ несовершеннымъ художникомъ, каковы мы, не будимъ находить неустройства въ управлении міромъ, потому единственно, что намъ неизвъстенъ образъ управленія» 1).

Богъ, проклиная землю, отнимаеть у твари некоторую часть ея первобытного совершенства. Но это не есть передълка творенія, которая показывала бы въ Художникъ міра недостатокъ мудрости. Не есть это, со стороны Бога, раскаяніе въ Своей щедрости или благости, съ которою Онъ наделилъ тварь дарами и совершенствами. Богъ, говоритъ Апостоль, подвергь тварь суеть «на уповании, яко и сама тварь свободится отъ работы истявнія въ свободу славы чадъ Божінхъ» (Римл. VIII, 20. 21). Богъ, следовательно, не отнялъ безвозвратно у твари ея первобытнаго совершенства, но только сокрыль до времени, именно, до того времени, когда человъкъ, очищенный отъ гръха, опять сдълается достойнымъ жить на земл'в св'етлой и блаженной. Съ прославленіемъ человъка и тварь будеть возстановлена въ первобытное состояніе красоты и совершенства и явится, по словамъ Тайнозрителя, какъ невъста, украшенная для мужа своего (Апок. XXI, 2). Земля назначена въ свътлое и царственное жилище человъку. Человъкъ палъ и заболълъ гръхомъ. Та же земля сдълалась его больницею. Въ больницъ не у мъста блескъ и великольніе царственнаго жилища. Больному и ненужна, и нерадостна пышность больничнаго пом'ященія. Дорого для него

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. II, 37.

особеннаго рода удобство устроенія и прим'вняемость къ нуждамъ его и потребностямъ. Возблагодаримъ неизреченную благость Создателя, Который отдаеть подъ больницу Свое величественное создание и не жалветь привести его въ состояние, примънительное къ особеннымъ нуждамъ и потребностямъ заболъвшаго и врачуемаго человъчества. Возблагоговъемъ предъ премудростію Міроздателя, Который, провидя всъ судьбы человъка, такъ устроилъ землю, чтобы она могла быть и светлымъ жилищемъ человъка невиннаго, и больницею зараженнаго гръхомъ, и мъстомъ упокоенія его бренному телу, и опять великолепнымъ обиталищемъ человъка прославленнаго!

Васъ, можетъ быть, смущаетъ мысль, что мы признаемъ физическое зло Божіниъ распоряженіемъ или дійствіемъ Его проклятія. Вы привыкли къ мысли, что зло физическое, всв бъдствія и страданія человъка составляють естественное порождение или слъдствие зла нравственнаго, или гръха. Мы и не думаемъ оспаривать мысль священную и непререкаемую въ своей истинности. Действительно, все скорби и человъческія бъдствія, и страданія суть порожденіе и слъдствіе гръха. Богь не виновенъ ни въ одной человъческой слезъ, ни въ одномъ вздохъ. И однакоже, правда — что физическое эло пришло въ міръ проклятіемъ земли. Какъ же, скажете, согласить ту и другую мысль? — Очень просто. Врачь приготовляеть больному горькое врачевство, делаеть на его теле бользненныя прижиганія и разсьченія и даже иногда отнимаеть цьлый членъ. Что же? Во врачь или въ больномъ причина такихъ дъйствій? Конечно-въ больномъ. Бользнь вызвала потребность или необходимость горькаго врачевства и бользненнаго врачеванія. Такъ точно и физическое зло есть потребность, вызванная бользнію человька — гръхомъ, и нотому-есть порождение, или следствие, греха, хотя и вводится въ міръ Богомъ, врачующимъ человъка. Всъ дъйствія зла суть средства, уготованныя Богомъ для уврачеванія греховной болезни. Разсуждать такъ учить насъ св. Василій Великій. Онъ говорить: «Голодъ, засухи, дожди, суть общія какія-то язвы для цёлыхъ городовъ и народовъ, которыми наказывается эло, преступившее мфру. Посему, какъ врачъ, хотя производить въ теле болезненныя страданія, однакоже благодетелень, потому что борется съ бользнію, а не съ больнымъ: такъ благъ и Богъ, Который частными наказаніями устрояеть спасеніе цілаго. Ты не ставишь въ вину врачу, что онъ иное ръжеть, другое прижигаетъ, а другое совершенно отнимаеть: напротивъ того, даешь ему деньги, называешь его спасителемь, потому что остановиль бользнь въ небольшой части тыла, нока страданіе не разлилось во всемъ тель. А когда видишь, что отъ землетрясенія обрушился на жителей городь или что на мор'я съ людьми разбился корабль, — не боишься подвигнуть хульный языкъ на истиннаго

Врача и Спасители. Но тебъ надлежало разумъть, что въ бользняхъ умъренныхъ и излъчимихъ люди получають пользу отъ одного объ нихъ попеченія; а когда оказывается, что страданіе не уступаеть врачебнымъ средствамъ, тогда необходимымъ дълается отдъленіе поврежденнаго, чтобы бользнь, распространяясь на соприкосновенныя съ нимъ мъста, не перешла въ главные члены. Посему, какъ въ резании и прижигании не виновенъ врачъ, а виновна болъзнь, такъ и истребленія городовъ, имъя началомъ чрезмерность греховъ, освобождають Бога отъ всякой уко-DИЗНЫ > 1).

- Физическое зло есть наказание гръха. Наказание, чтобы не быть простымъ мщеніемъ, должно имьть цьлію улучшеніе или исправленіе наказуемаго. И, действительно, главная цель всехъ несчастій и бедствій. всьхъ грозныхъ и разрушительныхъ дъйствій твари, есть пресьченіе гръховныхъ путей и исправление грешника. Богъ, по слову Пророка, не отъ сердца, неохотно поражаетъ и преогорчеваетъ сыновъ человъческихъ (Плач. Іер. III, 33). Богословъ не усумнился сказать, что гитвъ Богу несвойствень, и ниспосланіе бъдствія или несчастія есть действіе Божіе. насильно вынуждаемое нашими гръхами. Во время одного общественнаго бъдствія, убъждая людей къ покаянію и за покаяніе объщая прекращеніе Божія гивва, святитель говорить: «Достовърно знаю сіе я—споручникъ Вожія челов'вколюбія—знаю, что, оставивъ гнівъ, который Ему противоестественъ, даеть Онъ мъсто милости, которая Ему естественна. Къ гивву принуждаемъ Его мы, а къ милости Онъ стремится. И если біеть принужденно, то ужели не помилуеть, следуя Своему естеству? Помилуемъ только сами себя, открывъ путь праведному благоутробію Отца» 2). Главную цель грозныхъ и карательныхъ посещений Вожихъ прозръвалъ еще древній Мудрецъ, когда говорилъ Богу: «Ты побіеши его (человъка) жезломъ, душу же его избавиши отъ смерти» (Притч. XXIII, 14). Смерть души-оброкъ гръха. Слъд., по слову Мудраго, Богъ поражаеть человъка ударами бъдствій и несчастій для уврачеванія его и очищенія отъ гръха, какъ и объясняеть сіи слова св. Василій: «Поражается плоть, чтобы исцалилась душа; умерщвляются грахи, чтобы жила правда» 3). Ту же цель обдетвій и несчастій видить и Апостоль, когда говорить: «Тъмже не стужаемъ си: но аще и внъшній нашъ человъкъ тлъстъ, обаче внутренній обновляется по вся дни» (2 Кор. IV, 16). Подъ ударами вившнихъ бъдствій и озлобленій телесный человъкъ бользнуеть, страдаеть, разрушается: но тыми же ударами расторгаются гръховныя привязанности, сокрушаются предметы чувственной любви, от-

¹) Твор. св. Отц. VIII, 146. <sup>2</sup>) Твор. св. Отн. П, 61. <sup>3</sup>) VIII, 149.

сѣкаются грѣховные струпы и наросты, врачуется болѣзнь грѣха, такъ что Богъ, говора словами Василія Великаго, одного и того же оживотворяеть тѣмъ самымъ, чѣмъ убиваетъ, и исцѣляетъ тѣмъ, чѣмъ поражаетъ 1). Опытовъ такого болѣзненнаго, но спасительнаго врачеванія и исцѣленія исполнена исторія народа Божія, и всѣ они подходятъ подъ одинъ взглядъ Пророка: «Егда убиваше я, тогда взыскаху Его, и обращахуся, и утреневаху къ Богу: и помянуша, яко Богъ помощникъ имъ есть, и Богъ Вышній избавитель имъ есть» (Псал. LXXVII, 34, 35).

Вопросы о цъляхъ и происхождении физическаго зла издревле слышались въ міръ христіанскомъ. Во времена Василія Великаго, какъ самъ онъ свидътельствуетъ, часто повторялись вопросы: отъ чего же бользни? отъ чего безвременная смерть? отъ чего истребленія городовъ, кораблекрушенія, войны, голодныя времена? Это есть зло, а между тімь все это Божіе произведеніе. Поэтому, кого же иного, кром'ь Бога, признаемъ виновникомъ происходящаго? - Святитель старался успоконть и вразумить совопросниковъ. «Когда слышишь», говорить онъ, «несть зло во граде, еже Господь не сотвори» (Амос. III, 6): слово «зло» понимай такъ, что Инсаніе разумѣеть подъ онымъ бѣдствія, посылаемыя на грѣшниковъ къ исправленію прегръщеній. Ибо сказано: «Озлобихъ тя и гладомъ заморихъ, да благо тебъ сотворю» (Второз. VIII, 3. 16), остановивъ неправду прежде, нежели разлилась она до безм'врности, какъ потокъ, удерживаемый какою-ни-есть твердою плотиною и преградою. Поэтому, бользни въ городахъ и народахъ, сухость въ воздухъ, безплодіе земли и бъдствія, встръчающіяся съ каждымъ въ жизни, пресъкають возрастаніе гріжа. И всякое зло такого рода посылается отъ Бога, чтобы предотвратить порождение истинных золь. Ибо и телесныя страданія, и внешнія б'єдствія направлены къ обузданію гріха. Итакъ, Богь истребляеть зло, а не отъ Бога зло. И врачь истребляеть бользнь, а не влагаеть ее въ тъло. Разрушенія же городовъ, землетрясенія, наводненія, гибель воинствъ, кораблекрушенія, всякое истребленіе многихъ людей, случающееся отъ земли или моря, или воздуха, или огня, или какой бы то пи было причины, бывають для того, чтобы уцьломудрить оставшихся; потому что Богъ всенародные пороки уцеломудриваетъ всенародными казнями > 2). Отъ чего, спрашиваеть св. Григорій Богословь, оть чего неурожан, тлетворные вътры, градъ? Оть чего порча въ воздухъ, бользии, землетрисенія, волненія морей и небесныя явленія? И отвічаеть: «Тварь, созданная въ наслаждение людямъ, сей общій и равный для всъхъ источникъ удовольствій, обращается въ наказаніе нечистивыхъ, чтобы мы тъмъ же самымъ, чъмъ были почтены и за что оказались неблагодар-ными, теперь вразумились и познали силу Вожію въ злостраданіяхъ, когла не познали ее въ благотворныхъ дъйствіяхъ» 1).

Но не всъ же легко приходять въ смиренное и покаянное чувство — при видъ или подъ ударами грозныхъ и разрушительныхъ дъйствій твари. Издавна были, какъ свидетельствуеть св. Григорій Богословъ, немудоне мудрены, слепо увлекаемые безпорядочнымъ и темнымъ лухомъ. Имъ казалось, что внешнія бедствія и потрясенія суть следствія безпорядочнаго и неправильнаго движенія вселенной, неуправляемаго и неразумнаго теченія вещей» 2). Также думають и современные намъ f суемудры. «Все равно, — говорять они, — такъ или иначе устроены вещи; и когда земля дрожить, поглощаеть города, выбрасываеть горящую лаву и отодвигаетъ море: тутъ происходитъ просто борьба теплорода, упругости газовъ и тяжести. Все это-необходимое дъйствіе свойствъ матеріи. Всякое возмущение въ системъ показываеть, что туть дъйствують не высшія ціли, а свойства матерін; система міра полна такихъ возмущеній» 3).—Конечно, Богъ не посылаеть въ міръ новыхъ силь или какихъ-нибудь чрезвычайныхъ грозныхъ дъятелей для произведенія разрушительныхъ явленій. Въ нихъ действуютъ обыкновенныя силы или свойства матеріи, и матерія сама по себъ, разумъется, не имъеть и не можеть иметь въ виду никакихъ целей. Но разве можеть безъ мысли и безъ цъли дъйствовать Тоть, Кто повъсилъ землю на ничтожествъ (Іов. XXVI, 7), хранить ея силы, управляеть ея дъйствіями сообразно съ идеями Своего Творческаго ума? Враги истины не видять или не хотять видьть ничего выше матеріи. Поэтому, разрушительныя действія твари и кажутся имъ просто возмущеніями, борьбою свойствъ матеріи, безцільною и безсмысленною. Но въ сихъ же самыхъ действіяхъ матеріи богопросвъщенный взоръ Пророка видить наведение зла, или ниспослание обдетвій отъ Бога, и наведеніе зла-премудрое (Ис. XXXI, 2). Вмізсто того, чтобы доказывать истину Вожія промышленія о мірь, истину, всегда признаваемую здравымъ разумомъ и ясно возвъщаемую въ Откровеніи, -- мы раскроемъ здісь ніжоторыя черты Творческой премудрости н благости, которыя дають намъ видёть свящ. писатели въ наведенін зла, или въ ниспосланіи на землю какъ общественныхъ, такъ и частныхъ бъдствій.

Каждое бъдствіе, какъ выражается пророкъ, исходить изъ устъ Вышняго (Плач. Іер. III, 38), т. е. приходить по Его повельнію. Не

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Отц. VIII, 144. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) II, 51

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Отц. II. 51.

<sup>3)</sup> Литтре, въ Современникъ 1847. № 2.

бываеть въ городъ несчастія, которое бы не было послано Госполомъ (Амос. III, 6). Губительныя молній идуть путями, имъ предначертанными и предназначенными (Іов. XXXVIII, 25. 35), и, какъ говорить Мудрый. «на намерение полетять» (Прем. V, 21), то-есть падають на места. назначенныя имъ премудростію Того, Кто въ Своемъ творческомъ планъ предначерталь имъ пути. Стихіи, въ своихъ разрушительныхъ дъйствіяхъ, творять слово Его (Псал. СХLVIII, 8), и притомъ-съ совершенныйшею точностію (Сир. XXXIX, 38). Всв грозныя и разрушительныя действія природы совершаются въ свои, определенныя имъ, времена, когда Промыслитель міра находить ихъ нужными и необходимыми: «въ заповъдяхъ Его возвеселятся, и на земли на потребу уготовятся, и во временахъ своихъ не имутъ прейти слова» (Сир. XXXIX, 38). Ни одно изъ нихъ не переходить назначенныхъ ему предвловъ, и каждое имъетъ свою определенную меру. «Напитаеши насъ хлебомъ слезнымъ», говорить Псалмонъвецъ, «и напоиши насъ слезами въ мъру» (опредъленною мърою) (Псал. LXXIX, 6). На такую же точность въ назначении меры и предъловъ каждому бъдствію указываеть пророкъ, когда говорить народу отъ лица Вожія, что Богъ на одинъ городъ посылаеть бедствіе, а другой, соседній съ нимъ, до времени избавляеть отъ наказанія; на одну часть полей посылаеть благовременный дождь, а другую ихъ часть изсущаеть бездождіемъ (Амос. IV, 3). «У Господа», говорить Вогословъ. «и милость на мерилехъ (Ис. XXVIII, 17), потому что благость Его не безразсчетна, и гить Божій соразмітряется съ гріжами» 1). Потому-то. какъ говоритъ Іовъ, пагуба и смерть возвъщають славу премудрости Божіей (Iob. XXVIII, 22).

Съ благоговъніемъ созерцають свящ, писатели великую благость Вожію, являемую человъку въ самыхъ посъщеніяхъ гнъва Вожія. Богъ не отъ сердца, неохотно поражаетъ людей (Плач. Іер. III, 33), любитъ и щадитъ Свое созданіе (Прем. XII, 25, 27). Одно строгое правосудіе требовало бы, чтобы наказаніе шло по слъдамъ гръха, но движимое благостію Вожественное правосудіе умедляетъ наказаніемъ. Такъ, чрезъ пророковъ предрекались задолго—грядущія бъдствія, уже вполнъ заслуженныя по суду Правды. Между грознымъ пророчествомъ и его исполненіемъ проходило много времени, такъ что нераскаянные нечестивцы дерзали глумиться и надъ пророками, и надъ Богомъ пророковъ. «Долги дни», говорили они, «погибе всякое видъніе» (Іезек. XII, 22): много прошло времени, проросство не исполняется и не исполнится. Такое медленіе наказаній Пророкъ наблюдалъ не только въ исторіи цълаго народа, но въ жизни частныхъ людей. Иный нечестивець, по внутреннему ужо

сознанію своей граховности, со страхомъ ожидаетъ наказанія, но ободренный его медленіемъ приходить къ нельной мысли: забыль Богъ, закрылъ липо Свое, не увидить никогда. Онъ не смотрить, не взыщеть (Псал. ІХ, 32, 34). Что же значить такое медленіе? Апостоль указываеть въ немъ Божіе полготерпеніе или любовь къ людямъ, ожидающую ихъ покаянія. «Не коснить Господь обътованія, якоже нізцыи коснівніе мнять: но долготерпить на насъ, не хотя да кто погибнеть, но да вси въ покаяніе пріндуть» (2 Петр. III, 9). Нераскаянные грешники въ такомъ медленіи находять поводъ къ безумному самообольщенію въ безнаказанности. Но если Богъ медлить наказаніемъ, то, конечно, видить людей, которые умъють пользоваться Его благимъ медленіемъ и отвращаютъ грядущій гить покаяніемъ и исправленіемъ. А на небесахъ великая бываеть радость и объ одномъ грешнике кающемся (Лук XV, 7). Движимый тою же благостію, Богь не посылаеть внезапно наказаніе во всей силь, какой достойны наказуемые, и однимъ карательнымъ посъщениемъ не истребляеть нечестивцевь, хотя бы они и достойны были такой участи. Богъ соблюдаетъ постепенность въ наведении золъ и обрекаемаго по суду правды гръшника и даже цълый народъ на истребление ведеть Онъ путемъ постепенныхъ казней-отъ легчайшей до болве и болве тажкой. Разительный примерь такой благой постепенности — исторія казней египетскихъ. Фараонъ и воинство его погибають въ морѣ послѣ того уже, какъ цълый рядъ казней, постепенно усиливаемыхъ, не пробудиль въ нихъ покаянія и смиренія предъ Богомъ Израиля. Съ глубокимъ чувствомъ благодарности прославляетъ Мудрый благость Божію за такое постепенное наведеніе золь, или ниспосланіе наказаній нечестивымъ. Древніе жители Палестины мерзостями разврата и идолопоклонства истощили Божіе долготерпівніе. Но Господь однимъ ударомъ не истребляль ихъ съ лица земли, на которой они уже недостойны жить. Богъ, какъ замъчаетъ Мудрый, не истребляетъ ихъ въ одной брани, не наводить на нихъ дикихъ зверей, не сокрушаетъ ихъ внезапно бурями и молніями. Вперели евреевъ Онъ посылаеть на нихъ враговъ, менте сильныхъ. Это были осы или шершни (Прем. XII, 8. 9. Исх. XXIII, 28). Потомъ уже обращаетъ противъ нихъ истребительный мечъ народа Своего. Какая же пъль такой постепенности въ казняхъ? «Заблуждающихъ но малу обличаени», говорить Мудрый, «и въ ниже согрѣнають, воспоминая учиши, да пременившеся отъ злобы верують въ Тя, Господи. Враги отроковъ Твоихъ и должныя смерти съ толикимъ мучилъ еси внятіемъ и щадініемъ, даяй времена и місто, имиже бы измінилися отъ злобы» (Прем. XII, 2. 20). Благоговъя предъ такою благодатію и долготеривніемъ Божественнаго правосудія, Мудрый испов'ядуеть, что каждый, - внимательный къ судамъ Вожіимъ, не дерзнетъ и не можеть жаловаться

<sup>1)</sup> Твор. св. Отп. II, 50.

на Бога или роптать на Него за погибель истребленныхъ народовъ. «Кто речеть Тебь: что сотвориль еси? Или кто станеть противу суду Твоему? Кто же истяжеть Тя о язынъхъ погибшихъ, ихже Ты сотворилъ еси? Или кто въ предстательство Тебъ пріидеть, отмститель на неправедныя человъки» (защитникъ праведныхъ) (Прем. ХП, 12)? Свящ. писатели указывають еще на одно поразительное явление благости Божией въ самыхъ наказаніяхъ. Богъ умеряють, смягчають силу заслуженнаго и ниспосылаемаго наказанія, предъ Своимъ правосудіемъ какъ бы прикрываеть любовію часть человіческихь гріховь, помня немощь естества человъческаго. Богъ наказываеть, по слову Мудраго, «со многимъ внятіемъ и щадініемъ» (Прем. XII, 20), то есть съ снисходительностію, съ осторожностію, подобною той, какую наблюдаеть врачь, подвергая врачебнымъ орудіямъ слабое и малосильное тело больного. Евреи, уже не разъ вразумляемые наказаніями и бълствіями, льстили Богу устами своими, сердце же ихъ неверно было Ему, и нетверды они были въ завъть Его. Но, по увърению Псалмонъвца, и къ нимъ Богъ былъ милостивъ, покрывалъ гръхъ и не погубляль ихъ, много разъ удерживалъ гиввъ Свой и не пробуждалъ всей прости Своей. Онъ помнилъ, что ониплоть, вътръ, который уходить и не возвращается (Псал. LXXVII, 32-39). По замъчанію св. Григорія Богослова, Господь у всёхъ убавляеть нъчто изъ заслуженнаго ими наказанія и нерастворенное вино

Наконецъ, священная исторія представляеть намъ примъръ милованія, или избавленія оть наказанія, вполнъ заслуженнаго, уже опредъленнаго и возвъщеннаго, - примъръ ниневитянъ. Знаменитая въ древности столица ассирійскаго царства своими вопіющими на небо гръхами и беззаконіями привлекла на себя грозный гитьвъ Божій и осуждена на истребленіе. По повельнію Божію, пророкъ Іона приходить въ Ниневію и возвъщаетъ ея жителямъ, что чрезъ три дня ихъ городъ будетъ разрушенъ. Съ върою и смиреніемъ принимають ниневитяне грозное пророчество. Беззаконія прекращены, установленъ строгій постъ. Облеченные во власяницы, въ глубокомъ раскаяніи и сокрушеніи, ниневитяне ожидаютъ исполненія пророчества. Вельможи и самъ царь подають народу примъръ покаянія и смиренія предъ Богомъ израилевымъ. Господь, умилостивленный такимъ глубокимъ и всенароднымъ покаяніемъ ниневитянъ, отменяеть казнь. Пророку, который жаловался на неисполнение своего пророчества, Богъ говоритъ: «Мнъ ли не пожалъть Ниневіи, города многолюднаго, въ которомъ более ста двадцати тысячъ человекъ, не умъющихъ отличать правой руки отъ львой» (младенцевъ) (Іон. IV, 11)?

гнвва растворяеть челов вколюбіем в 1).

Въ исторіи Іоны есть черта, очень зам'вчательная. Іона, какъ изв'ьстно, получивъ повслъніе Божіе идти съ грозною проповъдію въ Ниневію. хотыть убъжать отъ лица Ісговы въ Оарсисъ. Что же заставляло пророка уклоняться отъ исполненія пророческаго служенія? Самъ онъ объясняеть, это была боязні, что Богь умилостивится надъ Ниневіею и не исполнить пророчества. Во времена нечестія, господствовавшаго и у іудеевъ и у язычниковъ, пророкамъ большею частію надлежало быть провозвъстниками грядущихъ бъдствій и наказаній. И опыть научиль нхъ, что Богъ охотно отмъняетъ или умъряетъ предсказанное навазаніе. если люди спъщать умилостивить Его правосудіе покаяніемъ и исправленіемъ. Когда тредхневный срокъ Ниневій прошелъ, и въ городъ не начиналось разрушеніе, пророкъ поняль, что наказаніе отмінено, и такъ говоритъ въ молитвъ къ Богу: «О, Ieroba! Не о томъ ли думалъ я, когда еще быль на земль своей? Потому-то я прежде и бъжаль въ Өарсисъ, ибо я зналъ, что Ты человъколюбивъ и милосердъ, долготер. пъливъ и богатъ благостію, и жалбешь делать зло» (IV, 2).

Что Богъ посылаеть рышительную казнь на нечестивыхъ тогда уже, когда мъра гръховъ ихъ наполнена и переполнена, когда и долготерпъніе совершенно безполезно, и исправление нечестия невозможно, - объ этомъ яснье всего свидьтельствуеть намъ молитвенный разговоръ Авраама съ Вогомъ, явившимся ему у дуба мамврійскаго. Отходя отъ Авраама, Богъ открываетъ ему близкую погибсяв Содома и Гоморра, дошедшихъ до носл'єдней степени разврата и нечестія. Авраамъ дерзастъ ходатайствогать передъ Богомъ за нечестивыхъ, ради праведныхъ. Богъ милостиво слушаетъ ходатайство и въ Своихъ ответахъ Аврааму являеть Свою Сезмірную любовь къ человіку и Свое чудное долготерпініе (Быт. XVIII, 23-33). Священная исторія сохранила намъ сказаніе о томъ, что Богъ ради одного праведника щадитъ целый народъ, по собственному суду Его достойный истребленія. Это было въ пустынь при Синав. Моисей воззванъ былъ Богомъ на гору для выслушанія закона и полученія скрижалей завіта, и сорокадневнымъ постомъ и молитвою готовился предстать предъ лице Божіе. Въ это время евреи сливаютъ золотого тельца, приносять ему жертву и въ честь сего идола совершають языческое празднество, и все сіе ділають при подножіи Синая, на которемъ только что совершилось грозное и величествениое явленіе Господа. Разгивванный такимъ жестокосердіемъ и неблагодарностію народа, Богъ объявляетъ Монссю на горъ, что Онъ истребитъ евреевъ, уничтожитъ самое имя ихъ на землъ и отъ Моисея воздвигнетъ Себъ новый народъ. Со страхомъ и скорбію сходить Монсей съ горы и усматриваетъ нечестивый праздникъ. По совершении очистительнаго наказанія народа и по истребленіи идола, Монсей снова восходить на гору, сорокъ дней и

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. II, 50.

сорокъ ночей проводить въ пость, не всть хльба, не пьеть воды, и потомь уже дерзаеть предстать предъ Господа ходатаемь за народъ, обреченный на истребленіе. Гньвень быль Господь; трепетень Моисей; по ходатайство его было принято. И молитва одного праведника, дьйствительно чудная по изумительной силь самостверженія, спасаеть цьлый народъ. Посль самь Моисей такъ из бражаль израильтянамъ тогдашнее свое состояніе: «И боязнень бъхъ гньва ради и ярости, яко разгньвася Господь на вы, да потребить васъ: и послуша мене Господь и въ то время» (Второзак. IX, 19).

На какую же наводять насъ мысль приведенныя нами свидътельства Писанія и прим'вры изъ исторіи? Они дають намъ твердое и непоколебимое убъждение, что физическое эло стоить подъ управлениемъ Божественнаго Промысла такъ же, какъ и всякое благодьтельное явление въ мір'я, что всі б'єдствія и несчастія суть Божіи пос'єщенія, направляемыя премудростію Божіею къ цьлямъ благимъ, и преимущественно руководимыя любовію, или Божіею благостію, которая не спішить и заслуженнымъ наказаніемъ, умъряеть или смягчаеть его силу и съ любовію отмъняеть наказаніе, если люди предупреждають или встръчають его покаяніемъ и исправленіемъ. Предъ такими св'єтлыми и ут'єшительными возэрвніями боговдохновенных созерцателей, предъ убълительною силою историческихъ примеровъ — какъ жалки и ничтожны умствованія техъ близорукихъ мудрецовъ, которые въ разрушительныхъ дъйствіяхъ природы видять только возмущенія вещественных силь, безцільныя и безсмысленныя, какъ будто возможны такія возмущенія въ царствъ Бога всемогущаго и премудраго! И такъ истинно наставление св. Церкви, внушающее намъ, что противъ всякаго частнаго и общест еннаго бъдствія лучшее врачевство-молитва, покаяніе и исправленіе жизни!

#### II. Воздыханія и страданія твари.

Есть еще одинъ вопрось о физическомъ злѣ. Человѣкъ заслуживаетъ наказанія, и оно необходимо ему, какъ лѣкарство — больному. Но чѣмъ виновна тварь, невольное орудіе казней, подчиненная подъ иго тяжкой работы тлѣнію? За что страдаетъ тварь, нисколько не виновная въ грѣхѣ человѣка? Апостолъ дѣйствительно свидѣтельствуетъ, что со времени проклятія покоренная суетѣ тварь совоздыхаетъ и соболѣзнуетъ даже донынѣ (Римл. VIII, 22). Но апостолъ слышалъ воздыханіе твари въ своемъ собственномъ духѣ и ощущалъ ея страданія собственнымъ сердцемъ. А тварь, какъ въ своихъ хвалебныхъ славословіяхъ, такъ и въ своихъ воздыханіяхъ и страданіяхъ безчувственна и безсознательна.

Природа славословить Творца, но не сознаеть своихъ славословій. Они приходять въ сознаніе только въ человіческомъ духів, который понимаєть ихъ. Также точно — тварь страдаеть: но страданіе ея ощутительно не для нея самой; оно ощутительно человіческому духу, который видить въ немъ слідствіе собственнаго растлінія. Тварь и славословить Творца въ человіческомъ сознаніи, и страдаеть въ человіческомъ сердціє: своими красотами и совершенствами она возбуждаеть въ душі человічка любовь и благодарность къ Творцу; своими грозными и разрушительными дійствіями наполняеть горькимъ и покаяннымъ чувствомъ сердце грішника.

О страданіяхъ твари неодушевленной, конечно, не можеть быть и рѣчи. Молнія не чувствуеть сожальнія, сожигая жилище или поражая человъка. Море не состраждеть страждущимь, когда буря его разрушаеть и поглощаеть корабль. Мудрый увърень, что тварь въ своихъ разрушительныхъ дъйствіяхъ исполняеть повельніе Творца и исполняеть «радостно» (Сир. XXXIX, 31). Подъ радостію исполненія Мудрый, конечно, разумьеть не слыпое и безцыльное, но совершенно цылособразное, всегда готовое и неуклонное служеніе твари цылмь, указаннымь ей Творцемь.

Но среди тварей есть существа живыя и чувствующія. Животныя ощущають боль и, следовательно, могуть болезновать и страдать въ работь тльнію. Вмысть съ человыкомь и они испытывають вредныя и разрушительныя вліянія и дійствія стихій, подвергаются смерти, тлінію и разрушенію. Возникающія при этомъ недоумінія разрушаются сами собой при ръшеніи вопроса, имъли ли когда животныя и могуть ли имъть въ себъ какое-нибудь основание безсмертия и неразрушимости? Человъкъ созданъ безсмертнымъ и по тълу, но тъло его было безсмертно не само по себъ, а потому, что принято было въ союзъ съ духомъ человъческимъ и ограждено отъ тлънія образомъ Божіимъ. Но неестественно представлять себь, что на благословенной земль и каждая живая тварь имъла бы также непреходящее и нескончаемое бытіе. Такое представленіе неестественно потому, что не соотвътствуеть естеству животныхъ, которыя, какъ существа безличныя, не самостоятельныя, не имъютъ въ себь основанія нескончаемости и неразрушимости. Отдельныя твари приходять и уходять, уступая свое мьсто следующимь за ними тварямь, и изъ однехъ формъ переходять въ другія, новыя. Въ этомъ круговращеніи, или последовательномъ повторении однородныхъ существъ физическихъ, и состоитъ жизненная дъятельность, постоянно обновляющаяся и никогда не перестающая жизнь природы. Богъ, говорить Писаніе, «смерти не сотвори» (Прем. I, 13). Конечно, не Богъ создалъ смерть человъческую; не Божіе твореніе-печальный и безобразный видъ смерти и тлівнія, который представляется намъ въ царствъ животныхъ. Все это безобразіе, пораПодготовлено для онлайн библиотеки Киевской Духовной Академии и Семинарии http://Lib.kdais.kiev.ua

> жающее человъка, есть произведение разъединяющей и гастиъвающей силы гръха. На землъ, не пораженной проклятіемъ, твари, теряя отдъльное бытіе, возвращались бы въ общую жизнь природы, или изъ однёхъ формъ бытія переходили бы въ другія, путемъ совершенно безбользненнымъ, не такимъ, каковъ настолщій, страшный и зловонный, путь тлънія и разложенія тыль, но путемъ сообразнымъ съ первобытною красотою и гармонією природы, подобно тому, напримітрь, какъ и нынів земляный червь преобразуется въ крылатую бабочку, или ладанъ, брошенный на огонь, возвращается въ общую жизнь природы въ благоуханіяхъ. Впрочемъ и въ проклятой земль состояніе животныхъ не такъ печально и болъзненно, какъ намъ иногда кажется. Мы воображаемъ въ животныхъ свои собственныя горькія чувства и мрачныя мысли, которыя возбуждаются въ насъ при видъ смерти и тлънія. Провидъніе обезпечило неприхотливыя и необходимыя потребности животныхъ. Ужасающій человька видь тльнія и разрушенія не вызываеть въ животныхъ никакой мысли и, следовательно, нисколько ихъ не трогаеть и не возмущаеть. И человъка страшить не только самая смерть, сколько сознаніе грѣха, которато она произведеніе, и мысль о томъ, что ожидаеть его по ту сторону гроба. Жавотному смерть предстаеть какъ необходимый законъ природы, и оно повинуется ему, какъ и всякой естественной необходимости, безсмысленно, безсознательно и безпечально. Св. Григорій Богословъ ръшительно признаетъ состояніе животныхъ, и при жизни и при смерти, безпечальнымъ и покойнымъ по сравнению съ горькою, исполненною скорбей и печалей, участію челов'єка на земль. «Тьлець, едва оставивъ нѣдра рождающей, уже и скачеть, и крѣпко сжимаетъ сладкіе сосцы, а на третьемъ году носить ярмо, влачить тяжелую колесницу, и могучую выю влагаеть въ крынкій навыйникъ. Пестровидный олень, едва-изъ матерней утробы, и тотчасъ твердо становится на ноги подлъ своей матери, бъжить оть кровожадныхъ исовъ, и оть быстраго коня скрывается въ чащахъ густого лъса. Недавно еще покрытый перьями птенецъ, едва оперился, уже высоко надъ гназдомъ кружится по просторному воздуху. Золотая пчела оставила только пещеру, и воть строить себъ противоположную обитель, и домъ наполняетъ сладкимъ илодомъ; а все это трудъ одной весны. У всёхъ у нихъ готовая нища, всёмъ ниръ даеть замля. Если и трудятся, то у нихъ небольшая однодневная работа. Такъ жизнь ихъ не обременена трудами. Подъ камнемъ или вътвями всегда готовый у нихъ домъ. Они здоровы, сильны, красивы. Когда же смирить бользнь, -- безпечально испускають последне дыханіе, не сопровождають другь друга плачевными пъснями, и друзья не рвуть на себъ волосъ. Скажу еще болье: они безтрепетно теряютъ жизнь: и звърь, умирая, не боится никакого зла. Посмотри же на жалкій человъческій

родъ, тогда и самъ скажещь со стихотворцемъ (Гомеръ-въ Одиссев): «Ныть ничего немощные человыка» 1).

Но если на долю живыхъ тварей и достаются какія-нибудь страданія, то вспомнимъ, что вся тварь на землів существуєть для человіка. и скажемъ болье: вся тварь потолику и достойна существованія, что служить нравственнымъ цалямъ человака. Сте служение человаку есть ея назначеніе, высшая и последняя цель ея бытія. Созданная и украшенная для человъка, за него проклятая, она за нимъ и ради его будетъ возстановлена въ первобытное состояние славы и красоты. «Ужели тварь», говорить Златоустый, «терпя за другого, терпить обиду? Нимало. Она для меня и существуеть. А если существуеть для меня, то какая для нея обида, когда терпить для моего исправленія? А иначе къ неодушевденному и безчувственному нельзя даже приложить понятія о справедливомъ и несправедливомъ... Что ты говоришь, будто бы тварь чрезъ тебя потеривла вло и стала тленною? Ей не сделано симъ никакой обиды, потому что чрезъ тебя же опять будеть нетленною. Какъ кормилица, воспитавшая дарскаго сына, когда взойдеть онъ на отеческій престоль, имбеть свою долю въ царственныхъ его благахъ, такъ и тварь, по слову Апостола» (Римл. VIH, 21)<sup>2</sup>). Кормилица, продолжаемъ сравненіе Златоустаго, получивши свою долю отъ царственныхъ благъ своего питомца, конечно, не станетъ сътовать о безсонныхъ ночахъ, которыя проводила у его колыбели, или о лишеніяхъ и скорбяхъ, которыхъ стоило ей его вскориленіе.

Итакъ. Писаніе ув'вряеть насъ, что физическое зло вызвано гр'вхомъ, какъ лъкарство болъзнію, и введено проклятіемъ, какъ горькое, но спасительное врачество гръховныхъ бользней. Проклятая тварь въ своихъ разрушительныхъ дъйствіяхъ служить благу человька. Служеніе сіе поручено ей Творцомъ и управляется Его промышленіемъ премудрымъ и любвеобильнымъ. Ученіемъ о проклятіи твари, или о покореніи ея суеть ради спасенія человька, и о будущемь ея возстановленіи апостоль, какъ замічаеть Златоустый, какъ наутину или дітскія игрушки, разрушаеть всв философские толки, составленные о семъ мірв 3).

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц IV, 264—266.

Толков на посл. къ Римл. 14, по русск. перев. стр. 344. 345. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 342.

### письмо четвертое.

#### 1. Ограниченіе зла и возсозданіе человітка.

Въ двухъ последнихъ письмахъ мы старались прояснить себе древнюю, или первобытную исторію зла, какъ она пересказывается намъ библейскими повъствователями. Въ этой мрачной исторіи, какъ мы видъли, главный д'ятель есть челов'якь, увлеченный лукавствомъ падшаго духа. Богъ-не творецъ смерти, не Богъ нестроенія, не виновникъ зла. Богъ попускаеть и терпить эло, какъ порождение человъческой свободы, ограничиваеть его силу, ослабляеть или умягчаеть его следствія, направляеть ихъ ко благу, такъ что внешнія озлобленія и пораженія служать спасительными врачевствами граховныхъ бользней, и самая смерть полагаетъ предвлъ грвху. Но вся такая двятельность премудрости Вожіейограничивающая, умъряющая, направляющая эло къ добру, есть дъятельность только отрицательная. Если бы Богь ограничился только такими дъйствіями Своего промышленія, то зло, конечно, не могло бы совершенно восторжествовать надъ добромъ и сокрушить его на земль, но и само никогда не могло быть искоренено, подобно тому, какъ и телесная болъзнь не пройдеть, если врачь будеть только ограничивать ея силу. умърять ся дъйствія, а не разрушить самое основаніе ся вь тьль, не исторгнеть самый корень ея. Подобно сему и для человъка, заболъвшаго гръхомъ, конечно-благодътельно и временное ослабление бользии, ограниченіе и смягченіе ся д'виствій: но для полнаго его выздоровленія необходимо совершенное ся уврачеваніе, искорененіе ся изъ существа человъческаго, которое она всецъло проникла и отравила, обновление возсоздание человъка, возведение его въ первобытное состояние муховнаго здравія и совершенства. Такое дело, какъ возсозданіе человека, конечно, возможно только его Создателю. И сіе дело благоволиль принять на Себя в совершить единородный Сынъ Вожій, Искупитель нашъ. Совершеніе искупленіи со встии его предварительными действіями и со встии его следствіями составляеть рядь спасительныхь, благодатныхь действій, совокупность которыхъ называется Вожественнымъ домостроительствомъ человвческого спасенія. Ясное созерцаніе неизгладимыхъ таннъ домостроительства недоступно и свытлымы, безплотнымы умамы (1 Петр. I, 12), твиъ паче помраченному гръхомъ уму человъческому. Однакоже, тайна сія не остается совершенно непроницаемою и недоступною и челов'яческому разумьнію. Слово Божіе открываеть намъ премудрость домостронтельства въ такой мёрё, въ какой, конеч о, находить откровение сіе для насъ необходимымъ и спасительнымъ. Въ чемъ же состоитъ открытая и доступная нашему разумёнію премудрость и благость Божія, явленная въ домостроительстве нашего спасенія? Посильное разрёшеніе сего вопроса будеть предметомъ нашихъ дальнёйшихъ бесёдъ.

183

## II. Въчная мысль Божія объ искупленіи человъка и первое ея откровеніе.

Къ Въчному не во времени пришла мысль о твореніи: не со времени паденія человька явилась въ умь Его мысль объ искупленіи человъка падшаго. Творецъ отъ въчности содержить въ умъ Своемъ мысль о мір'в въ полномъ ея раскрытіи, такъ что все судьбы и все бытіе и міра и челов'яка во времени есть продолжающееся осуществленіе в'ячной и неизмънной Творческой мысли. Отъ въчности Богъ видитъ и создание человъка, и его паденіе, и его искупленіе. Посему Спаситель нашъ называется «Агицемъ, заколенымъ отъ сложенія міра» (Апок. XIII, 8). И Апостолъ ясно свидътельствуетъ, что въ Інсусъ Христь исполнилось предвъчное опредъление премудрости Божией (Ефес. III, 10. 11) и что домостроительство спасенія есть тайна, сокрывавшаяся отъ въчности въ Богь (III, 9). Когда настало время, — Самъ Богь сообщилъ человъку первое или начальное откровение сей сокровенной тайны. Сіе радостное откровеніе посл'ядовало тогда, когда оно было всего неожиданные для человека, именно, въ те горькія и тяжкія минуты стыда и страха, которыя испытывали наши прародители непосредственно послѣ своего грѣхопаденія. Въ сіе время Богь приходить въ рай и призываеть смятенныхъ и трепещущихъ гръшниковъ на судъ правды Своей. Онъ проклинаетъ искусителя, обличаетъ прародителей, опредъляеть имъ наказание и среди обличеній и угрозъ изтекаеть имъ благовъстіе спасенія: «Съмя жены сотретъ главу змія» (Быт. III, 15). Въ семъ благовъстіи Адамъ понялъ, по крайней мъръ, то, что отъ жены родится ему Избавитель. Въ силу такого пониманія виновницу смерти своей онъ называеть жизнію, какъ имьющую родить Освободителя отъ власти смерти и человькоубійцы. Ева сившить видьть обътованнаго Избавителя въ своемь несчастномъ первенцъ 1). Что же доказываетъ такая поспъшностъ въ ожиданіи обътованія и надежда видіть столь близкое и скорое его исполненіе? Всякая слишкомъ поспъшная и несбыточная надежда обличаетъ въ человъкъ непонимание своихъ силъ и средствъ и той цели, къ которой онъ стре-

<sup>1)</sup> Записки на кн. Быт. ч. 1, 129, 130.

мится надеждою. Такъ и прародители еще не понимали—какъ глубоко ихъ паденіе, какъ дъйственна сила гръха, разъединившая ихъ съ Богомъ, и кажъ недоступно ихъ собственнымъ силамъ примиреніе съ Богомъ и возвращеніе въ блаженное общеніе съ Нимъ. При такомъ внутреннемь состояніи прародителей, они, конечно, не были достойны искупленія и не способны принять Искупителя, если бы Онъ и пришелъ къ нимъ. Опыты жизни, несчастныя событія въ семействъ, быстрое усиленіе нечестія и развращенія на землъ, безъ сомньнія, научили Адама глубже и истиннъе понимать силу и неисцъльность человьческой гръховности и не быть столь поснышнымъ въ своихъ ожиданіяхъ Избавителя.

# III. Судьба обътованія Божія въ мірт допотопномъ и послт потопа до Авраама.

Адамъ въ первое время по изгнаніи изъ рая является слишкомъ поспъшнымъ и нетерпъливымъ въ ожидании обътованнаго Избавителя: потомки его, напротивъ, крайне равподушны къ сему обътованію. Не служить оно для всехъ, какъ бы должно быть, предистомъ живой веры и радостныхъ упованій, напротивъ, многими пренебрежено и забыго. Еще при жизни Адама Каинъ воздвигаетъ себъ потомство, достойное своего родоначальника. По смерти Авеля у Адама рождается Споъ и дълается родоначальникомъ племени благочестиваго, которое сохраняеть въру и обътовтніе, слышанное отъ Адама. Благословенное потомство Сиев сохраняло себя отъ опаснаго сближения и соприкосновения съ отверженнымъ потомствомъ Канна, но не могло навсегда удержаться въ этомъ спасительномъ отдаленіи. Брачные союзы сблизили, наконецъ, то и другое потометво. Побуждениемъ къ такимъ союзамъ была красота дочерей въ нечестивомъ племени, следовательно, довольно глубокое ниспаденіе въ чувствительность племени благочестиваго. И что теперь большею частію бываеть при опасныхь сближеніяхь порока и добродьтели, то было и тогда. Сближение между благочестивыми и нечестивыми не управомудрило последнихъ, а погубило первыхъ. Плодомъ нечистыхъ супружествъ были исполины, люди знаменитые въ древнемъ мірь по своимъ великимъ телеснымъ силамъ и по своимъ великимъ насиліямъ и беззаконіямъ. Такіе страшные и могучіе предводители нечестія согнали сь лица земли оставшіяся еще на ней добродьтель и благочестіе. Вся земля сдълалась позорищемъ насилій, преступленій, разврата и нечестія. Въ краткихъ и немногихъ чертахъ изображается въ Писаніи состояніе перваго міра, но и въ сихъ немногихъ чертахъ довольно виденъ страшный образъ растявнія. Писаніе не говорить - были ли идолы въ допотопномъ мірь;

и очень вероятно, что до потопа не было еще идолопоклонства на земл в Служение твари, и притомъ въ такомъ грубомъ видъ, каково идоло поклонство, есть другая противоположная крайность самообожанія, которымъ началъ человъкъ свое отпадение отъ Бога. Чтобы перейти отъ самообожанія къ идолопоклонству, отъ самообоготворенія до поклоненія твари, нужно пройти средній, лежащій между ними, путь чувственнаго огрубынія и растлінія. Міръ допотопный и проходиль этоть гибельный путь, и дошель до последнихъ его пределовъ. Крайнее и всеобщее развращеніе правовъ и всецьлое погруженіе въ чувственность, дошедшее до решительного забвенія о вечности и о Боге, воть черы, въ которыхъ слово Вожіе изображаеть состояніе допотопныхъ людей. «Растлівся земля предъ Вогомъ», свидътельствуетъ Вытописатель, «и наполнися земля неправды. И видь Господь Богь землю, и бъ растленна: яко растли всяка плоть путь свой на земли» (Быт. VI, 11. 12). До какой степени можеть доходить гръховная безпечность и самозабвение людей, сие покавываеть намъ страшный и поразительный примъръ древняго міра. Потопъ не внезапно пришелъ на землю. За сто двадцать лътъ до потопа Богъ открылъ единственному праведнику тогдашияго міра волю Свою объ истребленіи людей съ лица земли. Такое раннее откровеніе, конечно, имъло цёлію вразумить и привести къ покаянію нечестивыхъ. Пропов'вдникъ правды (2 Петр. II, 5) возвъщалъ людямъ грядущее наказаніе и объявиль имъ время, оставленное еще для нихъ Вожіниъ долготерпвніемъ. Когда назначенный срокъ приближался къ концу, -- Ной, не таясь и не скрываясь, началъ строить и построилъ ковчегъ. Настали последние дни земли; Ной получаеть повельніе войти въ ковчегь. Воды потопныя уже начинають свое шествіе на землю, а на землъ--веселые праздники и брачныя пиршества. «Въху во дни прежде потопа», свидътельствуетъ Господь, «ядуще и піоще, женящеся и посягающе, до негоже дне вниде Ной въ ковчегъ, и не увъдъща, дондеже приде вода и взятъ вся» (Мате. XXIV, 38. 39).

Когда потопныя воды омыли землю отъ гръховныхъ сквернъ, Вогъ даетъ обновленному міру торжественное объщаніе—не посылать на землю наказанія, подобнаго потопу. Въ міръ открывается непрерывный рядъ чудесъ неистощимой любви Божісй къ человъчеству и Вожескаго попеченія о сохраненіи среди людей истиннаго богопознанія и въры въ обътованнаго Избавителя.

Чрезъ седмь и восемь стольтій посль потопа, земля, населенная потомками Ноя, опять представляеть на себь новсемьстное распространеніе нечестія и еще новое грубьйшее явленіе грьха—идолопоклонство. Въ продоженіе ньсколькихъ стольтій люди успыли забыть Бога Адамова и Ноева. Немногіе избранные помнили и чтили Его. Обытованіе Избавителя въ большей части Ноева потомства также было забыто. Безъ

особеннаго Божія попеченія весь міръ скоро сділался бы идолопоклонникомъ, и въра въ Обътованнаго совершенно исчезла бы на земль. Опять нуженъ быль бы потопъ или подобная казнь. Но Богъ непреложенъ въ Своихъ обътованіяхъ. Потопа болье не будеть, и земля не подвергнется подобному наказанію.

### IV. Повтореніе обътованія и приготовленіе богоизбраннаго народа къ Искупителю.

Среди міра, погруженнаго въ нечестіе и идолопоклонство, Богъ благоволилъ воздвигнуть Себъ новый народъ, поставить его подъ Свое особенное, чудодъйственное водительство и сдълать его хранителемъ истиннаго богопознанія и обътованія о Искупитель. Конечно, я не могу здісь пересказать вамъ всю исторію евреевъ и проследить все чудные пути, по которымъ Богъ велъ и привелъ народъ Свой, а чрезъ него и все человъчество къ обътованному Искупителю. Мы можемъ останавливаться только на важнъйшихъ и болье знаменательныхъ судьбахъ еврейскаго народа и міра языческаго, именно, на тъхъ событіяхъ, въ которыхъ преимущественно осуществлялся и раскрывался Божественный планъ домостроительства нашего спасенія.

Исполнениая чудесь, безпримърная исторія богоизбраннаго народа начинается тихимъ и незамътнымъ событіемъ. Въ Месопотаміи сынъ нъкоего Оарры получаеть повельне огъ Бога-оставить свою землю, родину, отеческій домъ и идти въ землю, ему еще неизвъстную, которую Вогъ объщаеть указать ему во время пути. Вмъсть съ повельниемъ сынъ Өарры получаеть великое обътование. Богъ объщаеть ему, еще бездътному, произвесть отъ него великій народъ, благословить его, возвеличить имя его и, наконецъ, воздвигнуть ему Съмя, въ Которомъ будетъ благословеніе для всьхъ народовъ земли (Быт. XII, 1—4). Удостоившійся такого призванія и обътованія сынъ Өарры есть отецъ върующихъ-Авраамъ. Съ върою, достойною отца върующихъ, Авраамъ повинуется Богу призывающему и по указанію Божію приходить въ землю Ханаанскую. Въ землъ Ханаанской Богъ является Аврааму и объщаетъ отдать потомству его землю сію. Но земля сія заселена многочисленными и сильными племенами. Авраамъ уже старъ и бездътенъ; жена его пережила обыкновенное время дъторожденія, и притомъ была неплодна. Авраамъ, однако, не изнемогаетъ въ въръ. Богъ, съ Своей стороны, укръпляетъ праведника неоднократнымъ повтореніемъ, что не Елизіеръ, котораго думаль усыновить Авраамъ, и не сынъ Агари, но сынъ, который родится отъ Сарры, будетъ наследникомъ обътованій и благословеній и

что оть Сарры возстанеть потомство Аврааму, безчисленное, какъ звізды небесныя и какъ песокъ земной. Сто льть исполнилось Аврааму, кода Сарра родила Исаака, сына въры, очищенной и укръпленной продолжительнымъ испытаніемъ. Въра Авраама была уже достаточно испытана и укрвплена, когда рожденіемъ Исаака начиналось исполненіе Божіихъ обътованій. Но Богъ, желая явить челов'вчеству высокія свойства отца в'врующихъ, вводитъ его въ послъднее, величайшее испытание и чрезъ сіе испытаніе возводить Авраама на возможную для челов'єка степень духовнаго величія. Любовь къ Богу и преданность вол'в Его не могла явиться въ человъкъ возвышениъе и величествениъе, какъ явилась она въ Авраамъ, приносящемъ въ жертву Исаака. Если велика была любовь и преданность Богу отца, возносящаго на жертвенникъ своего единороднаго и возлюбленнаго, то тою же любовію и преданностію великъ и сынъ, безпрекословно давшій престарълому отцу связать себя и возложить на дрова

жертвеника.

Богъ, остановившій руку Авраама, уже подъявшую жертвенный ножъ на сына, съ особенною силою и торжественностію повторяеть патріарху всь прежнія Свои обътованія и благословенія. «Мною Самьмъ кляхся, глаголеть Госнодь, Егоже ради сотвориль еси глаголь сей, и не пощадълъ еси сына твоего возлюбленнаго Мене ради: воистинну благословя благословлю тя и умножая умножу съмя твое, яко звъзды небесныя и яко песокъ въ скрай моря: и наследить селя твое грады супостатовъ: и благословятся о Съмени твоемъ вси языцы земніи» (Быт. XXII, 16-18). Не ясно видно въ исторіи — какъ глубоко понимали патріархи посл'вднее важн'вйшее об'втованіе о С'ємени, въ Которомъ благословеніе всёхъ народовъ земли и Которое ость Христось (Гал. III, 16), сынъ Авраама (Мате. I, 1). Но къ духовному зрвнію отца върующихъ, предочищенному и просвътленному искушеніями, приближенъ быль внутренныйшій и глубочайшій смысль сего обытованія и вмысть глубочайшій смыслъ собственнаго его жертвоприношенія, въ которомъ, какъ въ прообразованіи, Авраамъ съ любовію и радостію прозрыть духомъ великую Голгооскую Жертву. Часть сего радостнаго прозрънія, конечно, сообщена была и Исааку, который въ жертвоприношении Авраама прообразовалъ Христа, приносимый волею отца и приносящій себя собственнымъ согласіемъ и изволеніемъ. Объ Авраамъ Самъ Господь свидътельствуетъ, что патріархъ, конечно-на горъ Моріа, возвышенъ былъ до прозрънія въ тайну искупленія. «Авраамъ отець вашъ», говорить Госнодь іуденмъ, «радъ бы былъ, дабы видълъ день Мой: и видъ, и возрадовася» (Іоан. VIII, 56). Тихо, въ кругу семейства, престарылый патріархъ доживаетъ глубокій вечеръ своей жизни. Исаакъ наслідуеть всь обътовавія и благословенія, данныя Богомъ отпу его, и самъ, въ свою очередь, передаеть ихъ сыну своему Израилю. Богъ укрѣпляеть сіе благодатное наслѣдство надеждъ и обътованій и за сыномъ, и за внукомъ Авраама. Тему и другому Богъ повторяеть обътованіе многочисленнаго потомства, обладанія Ханаанскою землею и обътованіе о Съмени, Которымъ благословятся всѣ народы земли (Быт. XXVI, 3. 4. XXVIII, 13. 14). Въ семействъ Израиля видимо начинаеть исполняться обътованіе многочисленнаго потомства—въ двѣнадцати сынахъ его, какъ родоначальникахъ будущаго народа.

Чудное, безпримерное въ исторіи человечества, зредище представляеть собою семейство натріарховъ. Одинокое, отъ всёхъ отдёльное и незамътное для міра, стоить оно подъ особеннымъ попеченіемъ и распоряженіемъ Іеговы и являеть собою какъ бы новый рай на земль, покрытый уже глубокимъ мракомъ нечестія и идолопоклонства. Близость патріарховъ къ Богу напоминаетъ собою райскую близость первозданнаго къ своему Создателю. Такая близость патріарховъ къ Богу основывается на ихъ крепкой вере въ Вога и въ Его обетования и на совершенной, всьмъ жертвующей, любви къ Нему. На земль-они странники и пришельцы, а духомъ постоянно живуть въ будущемъ и уповаемомъ. Съ непоколебимою върою Авраамъ пріемлетъ и храпитъ Вожіе обътованіе многочисленнаго потомства и обладанія Ханаанскою землею, хотя онъ еще одинокъ, бездътенъ, неплоденъ, престарълъ, а обътованная земля населена многочисленными и сильными племенами. Не разъ слыша отъ Бога то же обътование, Авраамъ не только не обнаруживаеть сомнънія, но не оскорбляеть Бога даже простою пытливостію и недоумѣніемъ. Умирая онъ оставляетъ единственнаго сына: но по въръ въ обътование потомства онъ покупаетъ у жителей Ханаана мъсто для своей могилы, желая, чтобы кости его хранились въ той земль, которою будеть владъть его потомство, теперь еще все заключенное въ Исаакъ. Съ върою Авраама Исаакъ хранитъ обътованіе. Внукъ Авраама, умирая въ Египтъ, завъщаваеть перенесть кости свои въ землю обътованія, и сіе объщаніе онъ оставляеть сынамь своимъ, какъ драгоценнейшее наследіе, какъ свое дъйствительное владъніе. Въра поистинъ чудная и изумительная!

Въ семействъ патріарховъ начинается осуществленіе на земль Божественнаго плана домостроительства. Ни одинъ изъ существовавшихъ народовъ не достоинъ былъ принять святыню обътованія и еще болье не способенъ былъ хранить ее. Начальникъ и виновникъ зла торжествоваль и, конечно, считалъ міръ върною добычею. Человъчество дъйствительно погибало во злѣ, не имѣло въ себѣ и возможности спасенія, теряло въ себѣ и самую пріемлемость спасительнаго обътованія. Тогда Богъ, движимый любовію къ погибающему человъчеству, благоволитъ воздвигнуть Себѣ новый народъ на землѣ, отдѣлить его отъ всего язы-

ческаго міра, поставить подъ непосредственное и особенное Свое водительство и въ семъ народѣ сохранить истинное богознаніе и богопочтеніе, и ему же поручить на сохраненіе великое обѣтованіе о Сѣмени жены, въ Которомъ благословеніе и спасеніе всѣхъ народовъ земли. На землѣ еще находитъ Богъ человѣка, достойнаго быть родоначальникомъ народа Божія и отцомъ всѣхъ вѣрующихъ. Сообразно съ такимъ назначеніемъ Авраама, онъ вызывается съ родины, отдаляется изъ отеческаго дома, въ которомъ уже были идолы, и потомъ, предочищенный и возвышенный искущеніями, въ глубокой старости, отъ супруги престарѣлой и неплодной, раждаетъ сына, не столько по силѣ естества, уже пережившаго время рожденія, сколько по плодотворной силѣ вѣры и по чудодѣйственной силѣ благодати. Такимъ образомъ основаніе богоизбраннаго народа совершенно сообразно съ его высокимъ назначеніемъ и служеніемъ на землѣ, основаніе не столько естественное, сколько духовное, благодатное, чудодѣйственное.

Вогомъ насажденное и воспитанное семейство патріарховъ, сообразно съ своимъ назначениемъ, должно было возрасти въ народъ и занять землю обътованную. Богъ назначаетъ народу Своему землю, заселенную многочисленными хананейскими народами, кинящую медомъ и млекомъ. Но, какъ правосудный, Онъ не посылаетъ преждевременной казни на хананеевъ. Открывая Аврааму временное переселение будущаго потомства его во Египетъ, Богъ указываетъ причину сего въ томъ, что мера беззаконій амморейскихъ еще не исполнилась (Быт. XV, 16). По возвращеніи изъ Египта евреи должны будуть истребить хананеевъ и очистить для себя обътованную землю. Тогда хананеи будуть достойны истребленія, какъ испелнившіе міру беззаконій, потерявшіе способность раскаянія и обращенія; но во времена патріарховъ Богъ находить ихъ еще достойными Своего долготеривнія и пощады. Такъ Богъ праведенъ въ Своей благости и благъ въ самыхъ делахъ правосудія! Патріархи должны оставить на определенное время владение обстованною землею ся языческимъ обитателямъ. Не въ Палестинъ, но въ Египтъ долженъ возрастать и возрасти народъ Вожій. Въ назначеніи Египта м'єстомъ переселенія евреевъ видна попечительность о нихъ Божія. Презрѣніе египтянъ къ пастушеской жизни, которую вели потомки Израиля, делало сихъ последнихъ въ Египте дальше, чемъ въ Палестине или иной какой земль, отъ идолопоклонства и безопасные отъ опасныхъ языческихъ вліяній. Не робкими и безызв'єстными странниками приходять патріархи въ Египеть. Ихъ ожидаетъ тамъ радушный и почтеный пріемъ. Темное дъло, сдъланное братьями съ Іосифомъ, Богъ обращаетъ въ дивное средство ко благу Израиля. Проданный въ рабство въ Египетъ, Іосифъ, послъ многихъ испытаній и искушеній, дълается спасителемъ Египта и

правителемъ всей земли, въ которой быль рабомъ и узникомъ. Въ чудныхъ судьбахъ жизни своей онъ самъ видить руку Промысла, пролагающую путь Израилю. «Богь посладъ меня предъ вами», говорить онъ братьямъ, «для сохраненія вашей жизни. Не вы послали меня сюда, но Богъ, Который поставилъ меня отцомъ фараону, господиномъ во всемъ дом'в его и владыкою во всей земл'в египетской (Быт. XLV, 5. 8). Вы помышляли противъ меня эло; но Богъ претворилъ то въ добро» (L, 19). Изъ уваженія и благодарности къ Іосифу фараонъ принимаеть Израиля и отдаетъ ему лучшія пажити земли египетской. Семейство Израиля, перешедшее въ Египетъ въ числъ семидесяти душъ, плодилось, размножалось и возрастало съ быстротою изумительною. Между тъмъ, время шло, патріархи давно скончались, умеръ Іосифъ, забылись и заслуги его Египту, и вся слава его, и самое имя его. На престолъ вступилъ государь, который уже ничего не зналь объ Іосифь. На израильтянъ стали смотръть подозрительно. Страшило египтянъ чрезвычайно сильное возрастание народа Божія. Египтянамъ выгодно было удержать у себя евреевъ, телько не въ видъ свободныхъ, и потому опасныхъ иноплеменниковъ и сильныхъ пришельцевъ, а въ качествъ невольниковъ или рабовъ. Решились принять противъ нихъ меры угнетенія и порабощенія. Но и подъ игомъ порабощенія, при всей тяжести изнурительныхъ работъ, возрастаніе народа шло съ прежнею быстротою. Тогда были предприняты противъ евреевъ меры безчеловечныя: дано повеление сперва повивальнымъ бабкамъ, а потомъ и всемъ египтянамъ - бросать въ реку новорожденныхъ еврейскихъ младенцевъ мужескаго пола. Богъ оставляеть евреевъ тернъть сін злостраданія. Достигая особенныхъ цілей Своего промышленія, Творецъ, обыкновенно, не нарушаеть естественнаго хода событій, обращая только сін событія въ средства для Своихъ півлей, конечно - если событія не противодъйствують цалямь Промысла. Гоненіе и страданіе есть та великая школа образованія, въ которой раскрываются и крыпнуть духовныя силы какь отдыльныхъ людей, такъ и пылыхъ народовъ, если только нравственныя силы людей, подвергаемыхъ испытанію, не слишкомъ разслаблены чувственностію и еще способны кръснуть и возвышаться. При такихъ условіяхъ въ школю скорбей и страданій, какъ свидітельствуеть Аностоль, научаются терпівнію, опытности и упованію (Римл. V, 3. 4). Посему ніть ничего удивительнаго, что Богъ вводить народъ Свой въ такую школу, когда она, по естественному ходу событій, устрояется на пути ему. Среди гоненій и озлоб-

леній евреевъ со стороны египтянъ приближается къ концу время,

предназначенное для пребыванія Израиля въ Египтъ. И вспомнилъ Богъ, говоритъ Бытописатель, завътъ Свой съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іако-

вомъ (Исх. П, 24). Богъ воздвигаетъ Моисея—служителя завъта сего.

По случаю, въ которомъ видимо особенное дейстіе Провиденія. Моисей усыновленъ и воспитанъ дочерью фараона, и наученъ всей мудрости египетской. Когда настало время, - Богъ призываетъ Монсея, поручаетъ ему вывести израильтянь изъ Египта и противъ невърія фараонова вооружаеть его силою чудесь и знаменій. Монсей является къ фараону и отъ имени Іеговы, Бога еврейскаго, требуеть освобожденія Израиля. «А кто такой Іегова, — отвъчаетъ фараонъ, — чтобы я послушалъ гласа Его и отпустиль сыновь Израиля? Я не знаю Ісговы, и Израиля не отпущу» (Исх. V, 2). Въ доказательство своего Божественнаго посольства Моисей предъ глазами фараона превращаеть свой жезлъ въ змія. То же делають съ своими жезлами жрецы и тайновъдцы египетскіе. Фараонъ отказываеть Моиссю и въ тотъ же день даеть повеление увеличить, и безъ того тяжкую, работу евреевъ и не давать имъ ни мальйшаго отдыха. Отказъ фараона и состязание съ Монсеемъ египетскихъ мудрецовъ есть открытое возстаніе язычества противъ Бога Израилева. Фараонъ не хочеть и знать Вога евреевъ. Жрены думають торжествовать надъ Вожественною силою чулодъйствія. Народъ еврейскій, чувственный и жестоковыйный, не научился въ Египтъ терпънію и упованію; при видъ новыхъ гоненій и озлобленій, онъ падасть духомъ, терясть надежду избавленія (Исх. VI, 9), не имбеть уже той твердой въры, какою воодушевлялись патріархи, не дов'вряеть об'єщанію Моисея и сл'єдовательномогуществу Бога Авраамова, именемъ и силою Котораго Монсей объщаеть имъ избавление. Обстоятельства сложились такъ, что для разръшенія ихъ необходимо было особенное, чрезвычайное проявленіе силы Божіей. И оно не замедлило. Казнь за казнію идеть на Египеть. Жрецы посрамлены, упорство фираона сокрушено, великій вопль въ Египть, всь въ ужасъ и трепеть предъ силою Бога еврейскаго, съ Которымъ думалъ состязаться фараонъ и народъ его. Восталь упадшій духъ евреевъ, воскресла въ нихъ въра въ Бога Авраамова. Полные радости и упованія на Бога, Спасителя своего, израильтине оставляють Египеть, и на берегу моря, чудесно пройденнаго и поглотившаго фараона со всъмъ воинствомъ его, они поютъ Богу восторженную пъснь хвалы и благодаренія. Исходъ евреевъ изъ Египта, съ окружающими его обстоятельствами, не есть только частное событие въ истории еврейской или частное поражение идолопоклонства египетскаго, но грозное откровение всему языческому міру всемогущества Творца неба и земли, имъ забытаго и отвергнутаго. Страшныя казни египетскій, погибель фараонова, спасеніе евресвъ не могли не произвесть потрясающаго и ужасающаго впечатленія на весь тогдашній міръ (Исх. ІХ, 16). Особенно близко и сильно было это впечатльніе на жителей ханаанскихъ. Монсой такъ изображаеть силу сего впечатльнія: народы слышать, трепещуть, ужась объяль живущихь въ Филистимъ. Матутся князи едомовы, вождей моавитскихъ объялъ трепетъ, унылы всъ жители Ханаана. Страхъ и ужасъ напалъ на нихъ; отъ величіи мышцы Твоей они онъмъли (Исх. XV, 14—16; сн. Іпс. Нав. II, 9. 10). Конечно, это было одно изъ послъднихъ средствъ къ вразумленію хананеевъ, нечестіе которыхъ уже исполнило мъру долготерпънія Божія. Такъ въ рукахъ Промысла одно событіе служитъ средствомъ для многихъ великихъ и спасительныхъ цълей.

Дальнъйшій путь израильтянь, указуемый и остняемый видимымъ Вожіннъ присутствіемъ и сопровождаемый чудесными действіями Божія попеченія, приводить ихъ вь пустыню синайскую. Въ синайской пустынь совершается событие, великое въ истории не одного еврейскаго народа, но и целаго человечества, именно-установление Ветхаго Завета. Чрезъ Моисея Богъ возвъщаетъ израильтянамъ, что хочетъ вступить съ ними въ завътъ, освятить ихъ въ Свой собственный, отдъльный народъ и устроить въ нихъ Себъ священное царство. Народъ единогласно изъявляетъ покорность Богу и готовность исполнить всв условія завъта. Два дня проходять въ очистительныхъ приготовленіяхъ. На третій день, на вершинъ горы, дымящейся и трепещущей, съ грозною и величественною торжественностію Богъ является народу и вслухъ его изрекаетъ сущность закона-десятословіе. На другой день народъ торжественно даетъ клятву въ върности Богу и Его закону. Моисей, между тъмъ, воззывается на гору, гдв въ продолжительныхъ собесвдованіяхъ съ Богомъ пріемлеть отъ Него различные законы для новаго народа Божія. Объявивъ сонть сыновъ израилевыхъ Своимъ собственнымъ народомъ и священнымъ царствомъ, а Себя — Царемъ сего царства, Богъ возводитъ израильнять въ благоустроенное состояние народа, вводить въ него и устрояеть въ немъ жизнь нравственную, церковную и гражданскую. Творецъ начерталъ на сердцѣ каждаго человѣка внутренній законъ совѣсти, но законъ сей, со дня на день, изнемогалъ и затемнялся въ людяхъ. Въ помощь сему закону Богъ даетъ народу Своему правственный законъ вившнимъ образомъ. Во время синайскаго явленія Богъ вслухъ всего народа изрекаеть сокращение закона въ десяти заповъдяхъ и начертываеть сін запов'єди на двухь каменных скрижаляхь, которыя повел'ьваетъ хранить въ ковчетъ (Втор. Х, 2-4). Кромъ скрижалей сообщается народу писанное слово Божіе, заключенное въ письмена рукою Моисея. Изреченные Богомъ Моисею на горъ законы и уставы, по Божію повеленію, Моисей записываеть въ книгу завета и береть съ народа клятву въ върности писанымъ законамъ (Исх. XXIV, 4-7, XXXIV, 27). Предъ своею смертію Монсей отдасть весь писаный законъ священникамъ и старвишинамъ израилевымъ, заповъдуетъ имъ — въ праздникъ кущей, когда весь Израиль придеть явиться предъ лицемъ Ісговы, Бога

своего, читать сей законъ вслухъ предъ всемъ Израилемъ, предъ всемъ сонмомъ мужей, женъ и детей, «да услышатъ, и научатся боятися Господа Бога своего, и послушають творити вся словеса закона сего» (Втор. XXXI, 9—14). Въ дарованіи закона писанаго открывается благое попечение Божие о народь. Простота патріархальной жизни, не требовавшая многостороннихъ и разнообразныхъ законовъ, необходимыхъ уже для народа, долгоденствие патріарховъ, способствовавшее къ сохраненію между ними Вожіихъ повельній и обътованій посредствомъ устнаго наставленія, или преданія отъ предковъ къ потомкамъ, душевная чистота патріарховъ и ихъ особенная близость къ Богу, делавшая ихъ способными и достойными частыхъ непосредственныхъ откровеній Божінхъ,-все это дълало неощутительнымъ для Церкви патріархальной отсутствіе писанаго слова Божія. При иныхъ условіяхъ былъ народъ, устрояемый синайскимъ законодательствомъ. Многочисленныя подробности данныхъ ему законовъ, нравственныхъ, церковныхъ, гражданскихъ, равно какъ умноженіе людей, но уменьшеніе способныхъ къ непосредственнымъ откровеніямь, распространеніе идолопоклонства, сокращеніе челов'яческой жизни, были причиною того, что духъ небеснаго ученія заключенъ въ письмена священныхъ книгъ 1).

Апостолъ, изображая духъ и назначение закона, даннаго чрезъ Моисея, называеть этотъ законъ «пъстуномъ», или дътоводителемъ ко Христу (Гал. III, 24). Такое дътоводительство было назначениемъ и закона нравственного. Строгъ и грозенъ былъ дътоводитель сей: но своею строгостію онъ какъ нельзя болве соответствоваль своему назначенію и нравственному состоянію подзаконныхъ людей. Своею строгостію, страхомъ своихъ угрозъ и проклятій, законъ пробуждалъ и раскрываль въ людяхъ сознаніе ихъ греховности и неоплатной виновности предъ Богомъ и витстъ сознание ихъ нравственнаго безсилия и немощи примириться съ Богомъ и оправдаться предъ Нимъ. А это--тв два необходимыя убъжденія, къ которымъ прививается и на которыхъ основывается спасительная въра въ необходимость искупленія-и въ каждомъ человъкъ, и въ народъ, и въ цъломъ человъчествъ. Слъдовательно, законъ содъйствоваль возрастанію и раскрытію въ народі візры въ Искупителя и постепенно возводиль Изранля къ достойному принятию Искупителя. Сего достигалъ законъ неумолимою строгостію своихъ требованій и вслідствіе того пробужденіемъ въ народі глубокаго сознанія въ человіческой немощи и гръховности. Подъ строгостію Моисеева закона Богъ скрываль любовь къ людямъ, подобно какъ мудрый отецъ скрываетъ иногда отъ дътей горячность любви своей къ нимъ и принимаетъ на себя видъ строгій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Начерт, Биб. Ист. стр. 194. премудрость и едагость вожия.

для ихъ же пользы. Нравственное состояние еврейскаго народа именно было таково, что для него полезнье быль страхь и угроза, чъмъ кротость и открытая любовь. И дъло благой мудрости — обуздывать страхомъ невничательнаго или еще неспособнаго внимать внушениямъ любви. Страхъ закона сдерживалъ въ народъ языческия увлечения и страсти, а посильное исполнение закона, если не могло дать праведности, то возводило на извъстную степень нравственнаго очищения и предочищало въ душахъ, преданныхъ закону, способность къ принятию благодатныхъ дъйствий. — Такъ законъ дътоводствовалъ ко Христу и къ благодати Его.

Въ Церкви патріархальной, при страннической жизни ея членовъ, богослужение не могло совершаться въ одномъ определенномъ месть, нарочнто для сего устроенномъ и укращенномъ, подобномъ храму. Глава семейства или первородный совершаль жертвоприношение на простомъ, безъискусственномъ жертвенникъ, устрояемомъ иногда на мъстахъ, ознаменованныхъ богоявленіемъ или инымъ замічательнымъ событіемъ. Теперь Богъ основываетъ церковное благоустройство въ Своемъ народъ и учреждаеть для него торжественное богослужение. Во всыхъ подробностяхъ Онъ показываеть Монсею образъ, по которому онъ долженъ устроить скинію свиденія, въ которой Богъ и Царь евреевъ, какъ въ Своемъ храмъ и царскомъ двораъ, хочеть являть народу Свое присутствіе, принимать отъ него поклонение и возвъщать ему волю Свою. Виъстъ съ тъмъ Вогъ установляетъ чивъ и обряды богослуженія, опредъляетъ времена, назначаеть лицъ для совершенія богослужебныхь дійствій, вообщеобразуеть полное устройство встхозавътной Церкви. Устройство и богослуженіе ветхозав'ятной Церкви им'яло особенное значеніе-прообразовательное. Законъ обрядовый, по слову Апостола, быль законъ, «сънь имый грядущихъ благъ, не самый образъ вещей» (Евр. X, 1), т. е. въ обрядахъ и священнодъйствіяхъ Церкви подзаконной, какъ въ своей тъни, отражалось ть ю Христово (Кол. II, 71)—совершенное Имъ искупленіе и Его благодатныя дъйствія. Известно, что по тыни, которую отбрасываеть тело, можно въ извъстной мърв опредълять величину и очертание тела, его движенія и направленіе. Прообразовательный характерь іудейской Церкви состояль въ томъ, что въ ея устройствъ, въ ея утвари, обрядахъ, богослуженін, отр. жался образъ будущаго, заключалось предначертаніе, или предъизображеніе лица Мессіи и благодатнаго царства Его. Израильтянинь, внимательный къ своей въръ, желая уразумъть силу и цель обрадовъ и священнодействій своего богослуженія, могь уразумъвать въ нихъ очертанія, или образы, будущихъ дъйствій Мессіи, по добно тому, какъ мы теперь въ обрядахъ и священнодъйствіяхъ литургіи видимъ изображенія уже совершенныхъ Христомъ дъйствій или событій изъ Его земной жизни. Устроеніе прообразованій есть великое діло премунрости, исполненной благости и любви къ человъкамъ. Не всъ способны къ непосредственно духовнымъ созерцаніямъ. Для большей части людей, особенно ветхозавътныхъ, къ пониманію невидимаго и духовнаго необходимъ былъ путь чувственный. Идея искупленія такъ высока, духовна, необъятна человъческою мыслію, что изъ созерцаній пророческихъ не могла легко и скоро входить въ сознаніе народа, который еще не могь отвлечься отъ видимаго и стать на высоту чисто духовнаго созерцанія. Господь снисходить къ этой немощи человіческаго пониманія. Прообразованія устроены, какъ чувственныя опоры, для восхожденія въ духовную область пророческих вышаній и прореченій. Прообразованія ть же пророчества, только въ вещахъ и дъйствіяхъ, а посему, какъ болье наглядныя и осязательныя, чыть слово или понятіе, доступные чувственному разумънію человъка. Евреи слышали, напримъръ, пророчество о грядущемъ Первосвященникъ, Который единожды принесетъ жертву Вогу за гръхи всъхъ людей, жертву очищенія и искупленія. Чувственное очертание того же пророчества представлялось имъ въ ихъ первосвященникъ, когда онъ въ день очищенія разъ въ годъ входилъ съ кровію во Святое Святыхъ. Такимъ образомъ Пророки своими пророчествами наводили мысль на прообразованія, а сіи последнія приближали къ понятіямъ пророчества.

Важнъйшимъ дъйствіемъ обрядоваго богослуженія была жертва. Смыслъ жертвеннаго богослуженія заключается въ томъ, что оно установлено Богомъ, какъ прообразование искупления, и имъло силу умплостивительную предъ Богомъ по въръ приносящихъ жертвы въ обътованнаго Искупителя. Первая жертва, въроятно, принесена была еще въ раю. Догадываются, что кожаныя ризы, въ которыя облекъ Богъ Адама и жену его, сдъланы были изъ кожи звъря, принесеннаго въ жертву. Авель уже приносить жертву оть первородных стада своего (Быт. IV, 4). Невъроятно, чтобы самъ Авель изобрълъ жертвенное богослужение, какъ и вообще невъроятно, чтобы жертва была изобрътеніемъ человъческимъ. Разумъ самъ собою никогда не могъ прійдти къ мысли угождать Богу проливаніемъ крови животныхъ, или кровію животнаго ум:.лостивлять гнѣвъ Вежій за беззаконія человіческія. Въ средстві, очевидно, ніть ничего соответствующаго цели. Жертва Авеля необходимо наводить на мысль, что Авель научился приношеню въ жертву первородныхъ отъ Адама, Адамъ отъ Бога, а Богъ явилъ въ нихъ Агица закланнаго отъ основанія міра (Апок. XIII, 8) 1). Жертвенное богослуженіе распространилось во всемъ языческомъ мірь и совершалось у всехъ народовъ, у которыхъ было какоо-нибудь понятіе о Вожествъ, хотя, разумьется, истин-

<sup>1)</sup> Записки на кн. Быт. ч. 1, стр. 134.

ный смыслъ жертвы затемнялся и искажался по мъръ того, какъ и самое понятіе о Божествъ терялось во мракъ многобожія. Это потемнъніе и искаженіе дошло до той безразсудной мысли, что Божеству угодна и пріятна кровь не только животныхъ, но и кровь человъческая, которой не мало пролито на языческихъ алтаряхъ. Въ Церкви патріархальной, при высокой въръ и особенной близости къ Богу патріарховъ, при частыхъ откровеніяхъ и богоявленіяхъ, сохранялось истинное понятіе о жертвъ, и духовному оку приносящихъ жертвы открытъ былъ ихъ внутреннъйшій смыслъ. Авраамъ при своемъ жертвоприношеніи видъвшій день Искупителя, Исаакъ, участвовавшій въ семъ видъніи, Израиль, прозръвшій Бога Избавителя, чаяніе языковъ (Быт. XLVIII, 15. XLIX, 10), послъ столь высокихъ прозръній могли и сами видъть, и другимъ указывать образъ Искупителя и Избавителя, прообразуемый въ жертвахъ.

И при устроеніи ветхозавітной Церкви жертва вводится въ составъ богослуженія и получаеть здісь особенную важность и торжественнесть. По мальйшихъ подробностей законъ опредвляетъ различные виды и обряды жертвоприношеній. Самъ Богъ усвояеть жертвамь силу очистительную и умилостивительную. Богъ запрещаетъ употреблять въ пищу кровь животныхъ, какъ святыню, которую Онъ пріемлеть на жертвенникъ, какъ очищеніе и умилостивленіе за гръхи человъческіе. «Зане душа всякія плоти кровь его есть, и Азъ дахъ ю вамъ у алтаря умоляти о душахъ вашихъ: кровь бо его вивсто души умолитъ» (Левит. XVIII, 11). Въ чемъ же состояла очищающая и оправдывающая сила жертвы? По слову Апостола, въ жертвъ было напоминание гръховъ (Евр. X, 3). Въ своей жертвъ человъкъ видълъ, что оброкъ или наказание гръха есть смерть. Закланіе жертвеннаго животнаго изображало ему его собственную повинность смерти. Следовательно, жертва напоминала человеку или вводила его въ сознаніе своихъ гръховъ, виновности предъ Вогомъ, повинности смерти. Съ такимъ сознаніемъ естественно пробуждалась потребность, молитвенное желаніе очищенія и оправданія, избавленія отъ гръха и смерти. Пробужденное сознаніе въ необходимости очищенія и искупленія естественно обращало человека верою и упованиемъ къ Избавителю, обътованному патріархамъ, возв'ящаемому Пророками, искупительное д'яйствіе Котораго прообразовательно изображалось самою же жертвою и въ семъ образь болье или менье приближалось къ разумьнію израильтянь. Такимъ образомъ жертва была и дъйствіемъ покаяннымъ--исповъданіемъ гръховъ, нечистоты и виновности предъ Богомъ, и дъйствіемъ молитвеннымъ-модитвою объ очищении и избавлении, и свидътельствомъ въры въ Искупителя, прообразуемаго жертвою.

Но сознаніе или расканніе во гръхахъ не есть еще ихъ очищеніе, сознаніе вины не есть уже оправданіе, точно такъ же, какъ прозръніе

въ прообразование искупления не есть уже полное участие въ его благодатныхъ действіяхъ. Однакоже, Богь усвояеть жертве не прообразовательное только значеніе, но дъйствительную благодать очищенія. «Азъ дахъ ю (кровь животнаго) вамъ у алтаря умоляти о душахъ вашихъ: кровь бо его вивсто души умолить». Не могъ же Богь объщать народу того, чего не было въ жертвъ и что она еще только прообразовала. Не усумнимся сказать, что ветхозавътная жертва была не только прообразованіемъ искупленія, но и средствомъ къ низведенію благолати Христовой въ души върующихъ въ грядущаго Искупителя. Искупленіе не было еще совершено во времени, но оно решено было въ въчномъ совътъ Вожіемъ. Агнецъ закланъ отъ сложенія міра (Апок. XII, 8). Богъ съ клятвою утвердилъ въчное служение Мессии и отъ въчности приняль ходатайство жертвы Его, имфвией совершиться во времени (Псал. СІХ, 4). Если священническое служеніе Мессін имъло ходатайственную силу предъ Вогомъ и до воплощенія Мессіи, то, конечно, оно могло низводить благодать и на чадъ ветхозавътной Церкви. Когда евреи, уклонившіеся на пути языческаго нечестія и забывшіе об'єтованіе объ Искупитель, приносили свои жертвы съ языческимъ безсмысліемъ, думали благоугождать Богу самою кровію козловъ и тельцовъ, приносили жертвы, не принося покаянія во гръхахъ своихъ, не освящая своихъ жертоприношеній молитвеннымъ желаніемъ примиренія съ Богомъ и върою въ Искупителя, -- Богъ ствергалъ такія жертвы (Ис. І 11), какъ приношенія безжизненныя и безсмысленныя. Въ истинюмъ своемъ значеніи жертва была дъйствіе покаянное, возводящее къ въръ въ Искупителя и по въръ низводящее благодать освященія. Такимъ образомъ жертвы ветхозавътныя, какъ и весь законъ Моисеевъ, были дътоводителями ко Христу.

Не забыта въ синайскомъ законодательствъ и гражданская жизнь народа еврейскаго, для которой также даны ясные и опредъленные законы. Какъ Царь народа израильскаго, Богъ оставляеть Себъ царскую власть и всъ царскія права, право мира и войны. Такимъ образомъ обътованіе Божіе, данное Аврааму, приходитъ въ исполненіе. Изъ пототомства патріарха Богъ воздвигаетъ Себъ особенный, собственный Свой народъ и дълаетъ его хранителемъ исгиннаго богопознанія и обътованія, въ которомъ заключается благословеніе для цълаго человьчества. При Синаь основывается на земль царство Божіе, которое, заключаясь теперь въ народы израильскомъ, должно со временемъ принять въ себя всь народы земли. Синайскій Законодатель, устрояющій Себъ царство въ Израиль, есть Сынъ Божій (Евр. XII, 26), по воилощеніи основавлій на земль всемірное благодатное царство, въ которомъ исполнились древнія обътованія и пророчества. Синайское законодательство есть основаніе на земль

The state of the s

и начальное пріуготовительное устроеніе всемірнаго и благодатнаго царства Христова. Въ дальнъйшихъ судьбахъ еврейскаго народа видимъ постепенное раскрытие сего первоначальнаго устроения, или пріуготовленіе основаннаго во Израил'в парства Божія къ принятію своего Царя и Спасителя міра. Пророчествомъ о его пришествій довершается устроеміе ветхозавътной Церкви во времена Моисея. Моисей, исполнивъ дъло служенія своего, возвішаеть народу Божіе обітованіе-воздвигнуть Пророка подобнаго Монсею, Который, такъ же какъ Монсей, будетъ посредникомъ между Богомъ и людьми и черезъ Котораго Богь невидимый и неприступный будеть открывать людямъ Свою волю, Свои советы и повеленія. «Пророка отъ братіи твоея, якоже мене, возставить тебъ Господь Богъ твой, Того послушайте. И рече Господь ко мев: Пророка возставлю ниъ отъ среды братій ихъ, якоже тебъ; и вдамъ слово Мое во уста Его, и возглаголеть имъ, якоже заповъдаю Ему» (Втор. XVIII, 15. 18). Народъ, устрашенный грознымъ величіемъ синайскаго богоявленія, умоляетъ Бога не глаголать къ нему непосредственно, но чрезъ Монсея. Богъ, хотя пріемлеть посредничество Монсея, однако объщаеть воздвигнуть другого Пророка-Посредника, Который есть ходатай новаго завъта, единый ходатай Бога и человъковъ (1 Тим. П. 5), исповъдавшій Бога, «Его никтоже вид'в нигд'вже» (loan. I, 18). Евреи, приведенные въ благоустроенное состояніе народа Божія, оставляють Синай.

Печальными событіями начинается исторія царства Вожія на земль. По выходе изъ пустыни синайской израильтяне приближаются къ предъламъ земли обътованной. Богъ повелъваетъ Монсею прямо вести народъ въ землю Ханаанскую (Вгор. ІХ, 23); но народъ проситъ М. исол предварительно послать въ нее соглядатаевъ. Монсей уступаетъ малодушному желанію. Посланные, по прошествіи сорока дней, возвращаются изъ Ханаана и единодушно восхваляють обиліе и богатство земли сей, но десять изъ нихъ въ страшныхъ и преувеличенныхъ чертахъ изображаютъ многочисленность и силу ханаанскихъ жителей, общирность и кубпость ихъ городовъ. Народъ падаетъ духомъ. Тогда все общество подняло в иль, пишеть Моисей, и плакаль весь народъ во всю ту ночь (Числ. XIV, 1). За страхомъ и уныніемъ послідовало открытое возстаніе противъ Монсея и Самого Бога. Забылъ неблагодарный народъ всв Божіи благодьния, вев чудеса Божія могущества и попеченія о немъ. Израильтяне ропшуть на Царя своего, Который будто бы вывель ихъ изъ Египта по ненависти и на истребление (Втор. I, 27). Забыли израплытяне Божіе обътованіе — отдать имъ во владеніе землю Ханаанскую и въ руки ихъ всъхъ жителей ея. Монсей и Ааронъ умоляютъ народъвъровать Богу и Его обътованію. Но возстаніе не утихаеть. Хотять, наконецъ, побить камнями Монсея и Аарона, выбрать себъ новаго вождя и подъ его водительствомъ возвратиться въ Египетъ. И только явленіе славы Вожіей спасаеть Монсея отъ смерти, а народъ — отъ злодівнія. При подножіи Синая, на которомъ едва только утихли трубные звуки и громы, сопровождавшіе явленіе Ісговы, народъ уже поклонялся золотому тельцу, совершивъ ему языческій праздчикъ, и за такое в роломство едва не подвергся совершенному истребленію по суду правды Божіей. Вогъ объявиль уже волю Свою Монсею — истребить народъ съ лица земли и отъ Монсея воздвигнуть Себъ другой народъ, многочисленнъйшій и сильнъйшій. Но Монсей снова является ходатаемъ за народъ, умоляеть Вога еще разъ простить гръхъ народу, заклинаетъ Вога пощадить Его собственную славу, явленную язычникамъ въ дивныхъ судьбахъ сего народа, напоминаеть Богу Его собственныя слова, сказанныя Моисею на горъ: Господь медленъ на гнъвъ и великъ въ милости, прощаетъ беззаконія и преступленія (Числ. XIV, 18). И на сей разъ Вогъ внемлеть ходатайству Своего Пророка, но уже не оставляеть народа ненаказаннымъ. Въ наказачіе евреевъ Богъ опредъляеть исполненіе ихъ собственныхъ словъ, сказанныхъ во время возмущенія и ропота: «О если бы мы умерли въ пустынь сей!» (XIV, 3). За каждый день согляданія земли Ханаанской народъ долженъ заплатить годомъ странствованія въ пустынь, и въ продолжение сего сорокальтняго странствования должны умереть вев исшедшіе изъ Египта, начинай съ двадцатильтнихъ юношей. Не они, а уже дети ихъ войдуть въ землю обътованія. Съ скорбію повель Монсей осужденный и смятенный народь отъ предвловь земли обътованной назадъ въ пустыню на опредъленное ему тамъ странствованіе. Такое замедленіе нисколько не препятствовало ціли, съ которою Богь воздвигь народъ Свой и определиль ему вступить въ землю обетованную. Дело было не въ томъ, что народъ ранее или позднее вступить въ землю обътованія, но чтобы онъ вступиль въ нее достойнымъ обътованія. Главное назначеніе народа было не временное его благоденствіе, или благосостояніе гражданское, но духовное его служеніе цълямъ Промысла и спасенію народовъ, какъ хранителя богопознанія и въры въ обытованнаго Избавителя. Такому назначению народа не только не препятствуеть, но содъйствуеть сорокальтнее его пребывание въ пустынь, какъ отсычение въ немъ египетскихъ пороковъ, недостойныхъ народа Божія, какъ очистительное приготовленіе въ немъ духовныхъ способностей къ его высокому служенію на земль.

Прошли сорокъ лътъ странствованія, и всѣ египетскіе выходцы сложили кости свои въ пустынѣ. И Моисей взятъ былъ Богомъ. Преемникъ Моисея Інсусъ вводитъ новое поколѣніе израильтянъ въ землю обътованную и раздъляетъ ее на удѣлы между колѣнами израилевыми. При вступленіи въ землю обътованную израильтянамъ повелѣно было Самимъ

Богомъ истребить всёхъ ся обитателей мечомъ. Такое безпощадное истребленіе хананеевъ можеть показаться, и казалось инымъ, несправедливостію, паже жестокостію ненужною и безпальною. Неужели Богъ не могъ найти на земль иного мьста для израильтянь, кромь Палестины, и неужели для блага одного народа необходимо было кровавое истребление народовъ многихъ? Если бы Израилю нужно было только мъсто обитанія, то Творецъ земли, конечно, нашелъ бы такое мъсто и внъ Палестины и въ случав нужды самую пустыню синайскую могь бы протворить для народа Своего въ землю, кипящую медомъ и млекомъ, подобно тому, какъ претвориль для него дно Чермнаго моря въ путь сухой и проходимый. Богъ отдаетъ израильтянамъ Палестину не за ен только плодородіе, но преимущественно потому, что положение ея соответствовало распространенію булушихъ вліяній его на весь языческій міръ. «Избраніе земли Ханаанской въ жилище благословенному потомству Авраамову есть дело Божіей благости, несмотря ни на какія прецятствія доставляющей возлюбленнымъ Своимъ землю, кипящую медомъ и млекомъ, и дъло всеобъемлющей премудрости, избирающей хранилищемь Божественныхъ обътованій и зрълищемъ великихъ откровеній землю наиспособньйшую къ сообщенію со всёми частями свёта, дабы вся земля удобнёе видёла спасеніе, содълываемое посреди земли, и скорье приняла въ немъ участіе» 1). Что касается до ханаанскихъ жителей, то истребление ихъ не есть дело напрасное и несправедливое, въ которомъ будто бы Богъ изъ любви къ однимъ уже не пощадилъ другихъ. На судъ Божіемъ нъть пристрастія или лицепріятія. Богъ находить несправедливымъ истребить хананеевъ во время патріарховъ и потому выводить народъ Свой изъ Палестины въ Египетъ, ибо, какъ говоритъ Богъ Аврааму, донынъ мъра беззаконія амморейскаго еще не исполнилась (Быт. XV, 16). Значить, что при вступленіи израильтянъ въ Палестину мера эта уже нанолнилась. Наполненіе міры беззаконій означаеть такое состояніе или степень гръховности и растлънія людей, на которой всь мъры къ ихъ исправленію дівлаются недібиствительными, покаяніе становится невозможнымь, а потому и долготеривние Божие — безполезнымъ. Народъ самъ себя вводить въ неисходную погибель, теряя все доброе и святое, ради чего и возможно на землъ существование и отдъльныхъ людей и цълыхъ народовъ. Израильтине, какъ истребители хананеевъ, суть не более, какъ орудія правиднаго суда Божія надъ народами, недостойными Божія долготерпенія, такъ же какъ потопныя воды были орудіемъ истребленія перваго міра и огонь—орудіемъ погибели Содома. Для одного и того же дела Богъ избираетъ различныя средства, сообразно съ целями Своего

промышленія. Монсей говорить народу предъ вступленіемъ его въ землю Ханаанскую: «Нътъ, не за праведность твою и не за правоту сердца твоего ты идешь наследовать землю ихъ (хананеевъ), но за нечестія и беззаконія народовъ сихъ Іегова Богъ твой изгоняють ихъ отъ лица твоего, чтобы исполнить слово, которое съ клятвою далъ Господь отцамъ твоимъ-Аврааму, Исааку и Іакову» (Втор. IX, 5). Израильтяне не скрывають, какъ тайну, обътованіе, данное Аврааму о земль Ханаанской. Это страшное для палестинскихъ жителей обътование легко могло дойти до нихъ даже изъ Египта, если еще не отъ патріарховъ. Въдома имъ была слава Бога Израилева, въ которомъ для не вовсе омраченныхъ очей видимъ былъ Богъ, Творепъ міра, забытый язычниками. Сдава дивныхъ дълъ Божінхъ въ Египть и слухъ о чудесномъ переходь евреевъ по дну моря наводить страхъ и трепеть на жителей Ханаана, но не обращаеть ихъ къ Богу (Исх. XV, 14-16). Слышимы были и извъстны имъ чудеса, совершенныя Богомъ въ пустынъ, какъ свидътельствуетъ Монсей предъ Самимъ Богомъ (Числ. XIV, 14). Вперели израильтинъ Богъ посылаетъ еще на ханаанскихъ жителей предварителъную казнь, какъ последнее вразумленіе. Наконецъ, завоеваніе земли Ханаанской, совершаемое постеменно и притомъ не столько естественными силами израильского народа, сколько чудодейственною силою Бога Израилева, давало ханаанскимъ народамъ и время и возможность сознать ничтожество своихъ боговъ и обратиться съ покаяніемъ къ Богу Израиля. Но сколь ясно и сильно Богъ не напоминалъ о Себъ жителямъ Ханаана. они упорно ищутъ защиты противъ Него у своихъ идоловъ. Раавъ только въруетъ Богу еврейскому, и сія въра спасаеть ее и все родство ея отъ всеобщаго истребленія.

Завоеваніемъ земли Ханаанской окончательно исполняется часть обътованія, даннаго Аврааму. Отъ него воздвигнуть народь, устроенъ, отдъленъ отъ міра языческаго, принять подъ особенное попеченіе Божіе, овладьть, наконець, землею обътованія и является на ней какъ хранитель истиннаго богопознанія и богопочтенія среди земли, покрытой мракомъ идолопоклонства. Теперь должна раскрываться и осуществляться и другая часть обътованія,—обътованіе о Съмени, въ которомъ—благословеніе не только народа израильскаго, но и всёхъ народовъ земли. Въ народъ должно проясняться понятіе объ обътованномъ Съмени, сознаніе необходимости искупленія, въра въ обътованнаго Искупителя, пріемлемость искупленія, или готовность и способность принять Искупителя.

Въ первые въка послъ завоеванія земли Ханаанской, въ такъ называемыя времена Судей, народъ не являеть себя способнымъ къ раскрытію и уясненію себъ обътованія о Съмени. Не долго хранятъ израильтяне върность Богу и Царю своему. Они входять въ запрещенныя Богомъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записки на кн. Быт. Ч. II, стр. 90.

сношенія и связи съ языческими народами, перенимають ихъ пороки и заражаются заразою языческого міра — идолопоклонствомъ. За языческое нечестіе Богь предаеть народь Свой въ руки язычниковъ. Тягость порабощенія заставляеть евреевъ обратиться къ Богу, и Онъ воздвигаеть имъ избавителя. Избавленные опять начинають забывать Бога, снова обращаются къ идоламъ, опять впадають во власть поработителей до новаго раскаянія въ нечестін и до новаго избавителя. Такой рядъ порабощеній и избавленій и составляеть всю исторію періода Судей. Съ перваго взгляда не видно въ народъ движенія къ той высочайшей цъли Промысла, по которой народъ израильскій воззванъ къ бытію. Но было бы невърное понимание дъла, если бы мы остановились только на одной внъшности событій, не видя ничего далье. Въ періодъ Судей союзъ народа съ Богомъ, заключенный въ пустынь синайской, дъйствительно по временамъ ослабъваетъ, нарушается, но всегда возобновляется и, несмотря на всь временныя ослабленія и нарушенія, окончательно остается неразрушимъ. Несмотря на идолопоклонство, дворъ скиніи не оставался пустымъ и забытымъ. Среди народа постоянно оставалось но мало избранныхъ, которые чтили Бога израилева, и въ опредъленныя времена собирались предъ скиніею совершать узаконненые праздники. Во все время Судей Богъ, конечно, имълъ извъстное Ему число Своихъ чтителей и ревнителей закона, непричастныхъ идолопоклонству, такъ какъ и во времена еще болье мрачныя и нечестивыя у Господа было по нъскольку тысячь во Израиль, не преклонившихъ кольна Ваалу. Такимъ образомъ языческій міръ, несмотря на всь усилія, не могь поглотить собою царства Вожія, сокрушить его незыблемое основаніе, стереть съ лица земли изтинное богопознаніе, хранимое во Израиль. Сіе великое сокровище народа Божія сохранно было пронесено чрезъ всь внутреннія смуты и нестроенія, и сквозь всв опасности и нападенія со стороны язычниковъ. И самые поработители народа Божія своими поб'єдами и торжествами надъ нарамльтанами не только въ нихъ, но и въ самихъ себъ не могли убить сознанія о непобъдимой силь и могуществь Бога еврейскаго. Они видьли, что бъдствіе и порабощеніе евресвъ всегда есть слъдствіе ихъ невърности своему Богу, что нечестіе народа Божія, а не силы поб'єдителей, не боги ихъ предаютъ ихъ въ руки израильтянъ, что за раскаяніемъ евреевъ и обращениемъ ихъ къ своему Богу тотчасъ следуетъ освобожденіе ихъ оть порабощенія и иногда чудное торжество надъ поработителями. Такой ходъ событій, конечно, только распространяль между язычниками и возвышалъ въ ихъ глазахъ славу Бога Израилева. Какой же урокъ для себя вынесъ самъ народъ израпльскій изъ этого смутнаго и тяжелаго времени?

Урокъ, который давало Провидъніе народу во времена Судей, по-

вторялся не разъ и своимъ уже многократнымъ повтореніемъ не могъ не сдѣлать впечатлѣнія на самыхъ даже маловнимательныхъ къ ученію премудрости Божественной. Не въ буквѣ только закона, но въ опытахъ жизни, въ событіяхъ исторіи, самымъ яснымъ и убѣдительнымъ образомъ раскрылась народу вся истинность Божія обѣтованія— что міръ и благоденствіе израильтянъ, и торжество ихъ надъ язычниками возможно единственно подъ условіемъ неослабнаго и неразрывнаго союза съ Богомъ и неизмѣнной вѣрности Моисееву закону. За нарушеніемъ закона и оставленіемъ Бога для Ваала или для иного божества непремѣнно слѣдовало оставленіе Богомъ, униженіе предъ язычниками, страданіе въ порабощеніи у нихъ.

## V. Смѣна правленія судей въ народѣ израильскомъ правленіемъ царей.

Желаніе им'єть царя со стороны народа было оскорбленіемъ Вога, Который Самъ былъ Царемъ Израиля. Посему Самуилъ смутился, выслушавъ это народное желаніе, и съ молитвеннымъ страхомъ приносить его предъ Бога. Богъ, дъйствительно, видитъ въ просьбъ народа уничижение Своей собственной царской власти: однакоже, не отвергаетъ желанія и объщаеть народу цэря. Въ лиць и званіи царя Богъ видить новое средство раскрыть обътование Мессии — Царя. Первый еврейский царь не быль по сердцу Божію. На его преемник почило Божіе благоволеніе. Давидъ быль такой царь, который успокоплъ всв надежды и исполниль всв желанія народа, и висств быль избранное и благословенное орудіе Промысла въ домостроительствъ спасенія человъческаго. Слава и благоденствіе Давидова царствованія навсегда остались въ памяти народа. Давидъ утвердилъ миръ во Израилъ и безопасность отъ враговъ. Прежніе поработители народа Божія были покорены и смирились предъ его силою и славою. Миръ съ Богомъ, столь часто нарушаемый во времена Судей, быль вполив возстановлень и поддерживался благочестіемъ царя. Идолопоклонство было уничтожено, следы его заглажены и не смъли обнаружиться въ благочестивое царствование Давида. Ковчеть завъта поренесенъ въ столицу царства. Царь составляетъ чортежи и заготовляеть матеріалы для постройки величественнаго храма Ісговъ. Богослужение приняло новую торжественность и великольшие, чему много способствовали священныя пъсви, или псалмы, самаго вънценоснаго Пророка. Благоволеніе Божіе видимо почивало на царт и на его народть.

Если бы целію народа израильскаго было его временное благоденствіе на земль, то цель эта была бы теперь вполив достигнута, и на-.

родъ не пожелалъ бы себъ дучшаго царя. Но не для такой цъли воздвигнутъ и столь чудодъйственно воспатанъ народъ. По плану Божію, Давидъ долженствовалъ быть не столько устроителемъ и обладателемъ парства земного и временнаго, сколько Вожественнымъ орудіемъ къ предъизображенію во Израиль царства духовнаго и вычнаго. Давиду приходить мысль соорудить въ Ісрусалим'в величественный храмъ Богу. Царь открываеть свою мысль Пророку Насану, и благочестивая мысль одного Пророка находить себъ радостное сочувствие въ лушъ другого. Но въ ту же ночь Наванъ получаеть откровение и возвъщаеть Давиду отъ лица Божія. что Богъ пріемлеть его приношеніе, но исполненіе объта, или самое сооружение храма, предоставляеть его сыну и наследнику. Вибств съ симъ Наванъ передаетъ Давиду следующее Божіе обетованіе о семъ его сынъ и наследника: «Азъ буду ему во отца, и той будеть Ми въ сына. И въренъ будетъ домъ его и парство его до въка предо Мною: и престоль ого будеть исправлень (будеть стоять) во въкъ» (2 Пар. VII. 14. 16). Въ семъ обътовании мы видимъ дальнъйшее раскрытие обътованія, даннаго Аврааму о Семени, въ Которомъ благословятся всё народы земные. Сіе обътованное Съмя есть сынъ Давидовъ и Сынъ Божій, помазанникъ Божій и Царь Израиля, Царь вічный, Которому не будеть преемниковъ, а Его царствію-конца. Въ возвышенномъ обътованіи о въчномъ Сынъ Давида есть черты, которыя могуть относиться только ко временному преемнику Давида (см. 2 Цар. VII, 12. 14. 15)—Содомону. Черты Царя въчнаго и царя временнаго въ обътовании какъ бы совмъщаются въ одинъ образъ. Но власть и слава царя израильскаго вообще, и Соломона въ частности, действитильно есть образъ, въ которомъ Богъ впервые приближаетъ къ разумънію народа Свою мысль или обътование о Царъ въчномъ и Божественномъ. Мысль, еще невиъстимая для народа въ своей духовной чистоть и возвышенности, на первый разъ сообщается ему въ чувственномъ образъ земного славнаго царствованія. Съ теченіемъ времени об'єтованіе будеть совлекаться своего чувственнаго облаченія и представить въ себ'в уже неприкровенное и ясное об'втованіе о въчномъ и духовномъ царствъ Мессіи. Впрочемъ, за прикровеніемъ симъ, или за образомъ земного царя, не скрывался совершенно внутренній, высочайшій смыслъ обътованія, которому онъ служиль временнымъ облачениемъ. Самъ Давидъ не относитъ полученнаго имъ обътования къ сыну своему Соломону, но благодарить и славословить Бога, который въ семъ обътовании открылъ ему далекое будущее, «глаголалъ о домъ раба Своего вдалеко» (2 Цар. VII, 19). Созерцая пророческимъ духомъ сіе далекое будущее, Давидъ признаетъ себя рабомъ Того, который въ объ-

тованіи изображается сыномъ его, испов'ядуеть Божество Его, нарицаеть

Его Господомъ своимъ (Пс. СІХ, 1; сн. Мо. XXII, 41--44) и изо-

бражаетъ народу будущее парство имъющаго явиться въ потомствъ его Богочеловъка въ такихъ чертахъ, которыя не могутъ относиться ни къ парствованію Соломона и ни къ какому земному парству. «Онъ будеть владычествовать отъ моря до моря и отъ ръки до предъловъ земли. Поклонятся Ему всв цари, всв народы будуть покорны Ему. Имя Его будеть благословенно во въкъ; благословятся въ Немъ всъ племена земныя, всь народы будуть ублажать Его» (Псал. LXXI, 8. XI, 17). Такимъ образомъ чрезъ обътованіе, данное Давиду, начала раскрываться и распространяться въ избранномъ народъ Вожіемъ въра и ожиданіе Мессіи, какъ сына Давидова, Который некогда взойдеть на престолъ отца Своего и утвердить благоденствіе Израиля. Какъ понимали во Израилъ будущее парство Мессіи и какъ Духъ Божій чрезъ Пророковъ очищалъ и возвышаль сіе пониманіе народа, --- это увидимъ далье. Ожиданіе Мессін, какъ Сына и парственнаго Наследника Лавидова, было общимъ ожиданіемъ народа во времена. Спасителя. Слепцы просять себе прозренія у Сына Лавидова, симъ наименованіемъ выражая свою втру въ Інсуса, какъ въ Мессію (Мате. ІХ, 27). Также исповъдуеть свою въру въ Него хананейская женщина. умоляя Сына Давидова исцелить дочь ея (ХУ, 22). Народъ, изумленный чудесами Спасителя, готовъ принять чудотворца за Мессію и такъ выражаетъ свое недоумъніе: не это ли Христось, сынъ Давидовъ (Мато. XII, 23)? При входъ Господа въ Герусалимъ народъ, привътствуя въ Немъ Мессію, восклицаетъ Ему: «Осапна сыну Давидову» (XXI, 9).

Какимъ же образомъ сообщенная народу при Давидъ мысль о Мессін Паръ и Его царствъ пронеслась сохранно и непрерывно чрезъ всю исторію еврейскаго народа, при томъ мракѣ нечестія и идолоноклонства, въ которомъ часто вращался народъ со временъ Соломона? Никакія человъческія усилія и никакая человъческая мудрость не могли бы въ израильскомъ народъ соблюсти и сохранить данное ему обътование Искупителя. Одна премудрость Божія нашла средства не только сохранить спасительную для міра мысль о Мессіи, но и постепенно возвышать ее на возможную для тогдашнихъ людей степень истиннаго и духовнаго пониманія.

Сынъ Давида и наследникъ престола его-Соломонъ въ своей личности представляеть и величіе человівческаго духа, и немощь человівческую въ борьбъ противъ страстей, воюющихъ на духъ. Подъ кръпкою державою Соломона народъ сталъ на высшую степень благосостоянія. Необыкновенная мудрость царя, повидимому, ненарушимо утвердила миръ и благоустройство во Израилъ. Слава Соломона и величіе царства его внушали страхъ народамъ окрестнымъ, уважение народамъ далекимъ. Но, что всего важиве, особенное благоволение Божие было надъ царемъ и надъ народомъ его. Богъ принялъ отъ Соломона исполнение объта Давидова. Храмъ Ісговь быль воздвигнуть въ Ісрусалимъ. При его торжественномъ освящени Богь видимо явиль Свое благословеніе. Предълицомъ всего народа, какъ было во времена Моисся, слава Божія, въ видь облака, осёнила и наполнила новосвященный храмъ. Царь въ благодарственной молитвъ славословитъ Бога вездъсущаго и всеисполняющаго и благоволившаго обитать въ храмъ семъ; молитъ Его утвердить въ немъ въчное Свое пребываніе и милостиво внимать молитвамъ народа Своего. Въ этой торжественной и умилительной молитвъ царь входитъ въ духъ обътованія, предвъщающаго во Израилъ благословеніе всѣмъ племенамъ земнымъ. Онъ призываетъ благословеніе Божіе на всѣ народы земли. Молитъ Бога принимать въ ісрусалимскомъ храмъ и молитвы язычниковъ, да вмѣстѣ съ Израилемъ возблагоговъетъ и вся земля предъ именемъ Бога израильскаго.

Съ паденіемъ Соломона пало благочестіе, а съ нимъ вмѣстѣ — слава и благосостояние народа еврейскаго. Непосредственно послъ Соломона последовало внутреннее распадение и раздвоение парства его, а нечестие и идолопоклонство народа открыло въ него входъ и внешнимъ врагамъ. Несмотря на Божіе обътованіе о дом'в Давидовом, десять кольнъ еврейскаго народа отложились отъ сего царственнаго дома и образовали въ себъ отдъльное царство, получившее название Израильскаго. Царь, избранный отложившимися кольнами, опасаясь, чтобы его подданные, ходя въ іерусалимскій храмъ на поклоненіе, не возвратились подъ власть насл'ёдника Соломонова, ръшился разрушить религіозное единство народа, открыто ввель въ своемъ царствъ поклонение Богу въ образахъ, Его недостойныхъ, и не встретилъ сопротивленія со стороны народа своему беззаконному дълу. Нечестивый царь хорощо понялъ состояние столь же нечестивыхъ своихъ подданныхъ, когда отважился на такой поступокъ. Онъ не усумнился приглашать въ капища своихъ подданныхъ, которые видъли Божіе благословеніе надъ домомъ Давидовымъ, живо помнили славу Соломонову, и весьма многіе были очевидцами и свидітелями явленія славы Божіей въ храм'ь іерусалимскомъ при торжестві его освященія. Но ничто не заговорило въ сердцахъ народа противъ отступленія отъ закона. Ісгова оскорбленъ беззаконнымъ служениемъ, домъ Давидовъ забытъ, народъ отрекся ходить въ храмъ јерусалимскій — уважаемый и язычниками, и ходилъ на поклонение золотымъ тельцамъ. Идолопоклонство сдълалось религіею царства Израильскаго. Съ идолоноклонствомъ пришли языческіе пороки и развращеніе. Народъ вразумляемъ былъ и Божінми милостями и казнями, но не внималъ вразумленіямъ. Богъ посылаль напомнить о Себь Израилю такихъ мужей, каковы были Илія и преемникъ духа его. Конечно, уже ничто не могло обратить народъ къ Богу, когда его не обратила къ Нему безпримърная, даже и между самими Пророками, и не обычайная сила чудесь, которою облечень быль Илія, и грозная карательная сила его ревности по славѣ Божіей Народь сдѣлался неспособнымъ къ обращенію и очищенію. Царство Израильское склонялось къ совершенному упадку. Оно пало и истреблено. Орудіемъ его истребленія быль парь ассирійскій. Большая часть народа отведена въ плѣнъ, изъ котораго уже не возвращались плѣнники. Опустошенные города ихъ заселены язычниками. Такъ погибло царство Израильское, отрекшееся отъ дома Давидова и отъ данныхъ ему обѣтованій.

Со времени разделенія царствь, все надежды истинных израильтянъ, не преклонявшихъ кольнъ Ваалу, сосредоточивались на парствъ Іудейскомъ, въ которомъ водарился сынъ Соломоновъ, въ столицъ котораго стоялъ храмъ Ісговы, и въ немъ совершалось богослужение по закону Моисееву; но не могли успоконться сіи благочестивыя надежды и на царствъ Гудейскомъ. Наслъдникъ Соломоновъ недолго быль въренъ Вогу отцовъ своихъ: и въ Гудећ также быстро распространилось и усилилось идолопоклонство. Явилось и наказаніе въ нашествім паря египетскаго. Хотя Богъ, умилостивленный покаяніемъ царя и народа, смягчилъ наказаніе: однакожъ, попустилъ Сусакину войти въ Іерусалимъ, ограбить дворецъ и самый храмъ. Но народъ не уцьломудрился ни наказаніемъ. ни смягченіемъ его. Храмъ Ісговы постепенно пустыль; во градь Давидовомъ умножились идольскія капища и курились языческія жертвы. Въ ряду царей іудейскихъ было нъсколько царей благочестивыхъ и върныхъ Богу: но они не въ силахъ были искоренить изыческихъ наклонностей, глубоко укоренившихся въ народъ. Они возстановляли истинную религію, но съ ихъ смертію идолопоклонство вопарялось съ новою силою. Доходило дело до того, что храмъ Соломоновъ стоялъ пустымъ, былъ затворенъ, ограбленъ для украшенія языческихъ капищъ и оскверненъ устроекіемъ въ немъ идольскихъ алтарей. Іуден перенесли къ себъ всь мерзости языческихъ чтилищъ. Наконецъ, приходить Іеремія съ грознымъ пророчествомъ, возвъщаетъ грядущее нашествіе паря вавилонскаго, разрушеніе Герусалима и храма. Народъ озлобляеть Прогока, но и не думаеть о показнія. Приходить и исполненіе пророчества. Народъ отведень въ плінь, храмъ сожженъ, сокровища его взяты въ Вавилонъ, городъ разрушенъ. Опусттло царство Божіе на земль. Пророкъ пролиль прощальныя слезы надъ развалинами града Давидова.

Вспомнимъ теперь, что мы разсказываемъ здѣсь исторію не простого, обыкновеннаго народа, который возникаєть и сходить съ земли, не имѣя на ней никакого особеннаго назначенія или своимъ земнымъ временнымъ бытіємъ исполняя все свое значеніе. Мы знаемъ, что временное бытіє не есть послѣдняя цѣль еврейскаго народа. Ему дано чрезвычайное и высокое назначеніе на землѣ— сохраненіе въ мірѣ истиннаго богонознанія и в'вры въ Мессію и принятіе Мессіи. Но однажды Богъ хотвлъ истребить евреевъ и на место ихъ воздвигнуть Себе новый народъ: но. умилостивленный ходатайствомъ Моисея, сохранилъ Израиля. ввель его въ землю обътованія и Давиду повториль обътованіе, данное Аврааму. Если же народъ сохраненъ и не лишенъ обътованія, то, конечно-потому, что неистощимая Божія премудрость, несмотря на все нечестіе и жестоковыйность народа, нашла средство довести его до высокой пъли. По смерти Соломона исторія еврейскаго народа во времена парей представляеть мрачное позорище идолопоклонства и языческаго развращенія. Но въ этомъ глубокомъ мракт Богъ пролагаеть пути, по которымъ проводить свътъ Своего откровенія, постепенно усиливая его животворное свъчение, и никакой мракъ не могъ поглотить его. Обътованіе о Царъ Мессіи, данное Давиду, не только не изгладилось въ сознаніи народа, не только сохранно пронесено чрезъ всю мрачную и нечестивую исторію царствъ, но постепенно и постоянно раскрывалось, уяснялось, восполнялось, такъ что при концв іудейскаго церства сіе обътованіе представляло уже въ себ'в нолное и даже подробное предочертаніе евангельской исторіи Спасителя. Столь чудное дівло Вожіей премудрости совершаемо было и орудіемъ чудодъйственнымъ даромъ пророчества. Со временъ Самуила — чрезъ всю исторію царствъ Пророки илуть постояннымъ, почти непрерывнымъ рядомъ. Пророки были мужи, воздвигаемые и поставляемые Богомъ «стражами дома Израилева» (Ies. III, 17), т. е. хранителями и блюстителями въры въ Бога и въ Его обътованія. Чистая и высокая нравственность, отреченіе отъ всёхъ житейскихъ заботъ и попеченій, совершеннъйшее безкорыстіе и нелицепріятіе, неутомимая ревность въ своемъ служеніи, безтренетная готовность на всв лишенія, страданія, на самую смерть за славу Бога Израилева, суть общія и отличительныя свойства Пророковъ. Предреченіе будущаго главная, но не единственная обязанность пророческого служенія. На Пророкахъ лежала обязанность нравственнаго надзора за народомъ, духовнаго воспитанія его и просвъщенія. Въ качествъ учителей Пророки объясняли наропу смыслъ закона, старались посвять и возрощать добродетели, обличали пороки, предостерегали и угрожали грядущими наказаніями за невърје и нечестје. Пророки не были учителями только избраннаго круга образованныхъ людей, подобно языческимъ филосонамъ, не скрывали мудрости въ тайнъ, не прикрывали ее непроницаемыми для для простыхъ людей покровами, какъ дълали съ своею мудростію завистливые жрены восточные. Пророки были учителя народные въ полномъ смыслѣ слова, ясно и откровенно возвъшали истину и царю, и священнику, и вельможъ, и простолюдину, и образованному, и некнижному, пропов'ядывали во двор'я храма, при городскихъ воротахъ, въ царскихъ чертогахъ, въ тюремномъ

заключени, вездъ и всъмъ-желающимъ и нежелающимъ слышать проповъдь. Слово пророческое, облеченное силою божественною, не примънялось къ мивніямъ народа, не знало лицепріятія, но всегда безтрепетно возв'вщало истину, какъ бы она ни была горька и кто бы ни быль обличаемый. Довольно указать здёсь на одинь примеръ. Давиль быль царь и человькъ близкій къ Богу. Пророкъ Насанъ глубоко уважаль Давида и зналь благоволение къ нему Божие. Но когда Лавидъ впаль въ тяжкій гръхъ. Наванъ приходить къ нему съ обличеніемъ столько же смёлымъ и строгимъ, съ какимъ пришелъ бы онъ ко всякому простому и безвъстному гръшнику. Если и во Израилъ, конечно, и во Іудь, даже въ самыя мрачныя времена нечестія и невърія, находилось по нъскольку тысячъ истинныхъ израильтянъ, не преклонявшихъ кольнъ Ваалу, то несомнънно - этотъ сохранавшійся во Израиль остатокъ добра быль плодомь пророческихъ наставленій и обличеній. Пророки въ дарствъ еврейскомъ имъли и особенное, чрезвычайное полномочіе. Самъ Вогъ объявилъ Себя Царемъ народа Своего и послъ не отказывался ни отъ имени Царя, ни отъ царственныхъ правъ. Следовательно, царь, сидъвшій на престолъ Давидовомъ, говоря приблизительно къ нашимъ понятіямъ, быль нам'ьстникомъ Божіимъ во Іудев. Посему пророкъ, какъ посредникъ между Богомъ и царемъ, былъ уполномоченъ открывать царственныя распоряженія небеснего Царя Его земному нам'єстнику.

Нравственный надзоръ и блюстительство за народомъ не есть главное назначение Пророковъ. Последняя цель ихъ призвания есть служение Божественному плану домостроительства, или служение той Божеской цели, къ которой Господь велъ народъ Свой, а чрезъ него и все человечество. Раскрытие и прояснение обетования о Мессии способомъ наиболе доступнымъ человеческому разумению—вотъ главное назначение Пророковъ. И Пророки исполняли сие назначение въ такой мере, какую определилъ имъ бывший въ нихъ «Духъ Христовъ» (1 Петр. I, 11). Мы представимъ только въ главныхъ чертахъ пророческое объяснение обетования о Месси, или укажемъ на главныя истины, раскрытыя Пророками въ семъ обетовании.

Въ самомъ началъ временъ пророческихъ, во дни Давида, уже было извъстно израильтянамъ, что Мессія будетъ потомокъ и наелъдникъ Давида, Царь обътованный Израилю и благословляемый всъми народами земли. Самъ Давидъ, получивъ обътованіе, прозрълъ въ обътованномъ ему, царственномъ Потомкъ болъе, чъмъ обыкловеннаго земного царя, и вслухъ народа исповъдуетъ въ Немъ Владыку всъхъ царей и народовъ (Псал. LXXI, 11), Сына Божія и Господа своего (II, 7. 22. СІХ, 1) и воспъваетъ царство Его всемірное, непоколебимое и въчное (Псал. LXXI). Но такое высокое созерцаніе Царя-Пророка еще недоступно было народу,

ожидавшему въ Мессіи земного царя, но могущественнаго и побъдоноснаго, Который несокрушимо утвердить престолъ Давида и покорить ему всё народы земли. Народъ мечталъ о земномъ всемірномъ владычестве и ожидаль сего отъ Мессіи. Призваніемъ Пророковъ было очистить сіи чувственныя понятія о Мессіи, приблизить къ разумѣнію людей истинное понятіе о Немъ, воспитать въ народѣ вѣру въ Него, какъ въ Царя царства духовнаго и благодатнаго, какъ въ Искупителя міра и Избавителя человѣковъ отъ власти грѣха, смерти и діавола.

Пророки единодушно предвозвъщають въ Мессіи царственнаго потомка Давидова. Исаія называеть «жезломъ оть корня Іессеева» (XI, 10), Іеремія—«отраслію Давида (XXXIII, 15), царемъ, во дни котораго Іудея будеть благоденствовать, и Израиль будеть жить безопасно (ХХІІІ. 5. 6). Ісвекіндь возв'єщаєть въ Мессін потомка Давидова, пастыря съ владычественною властію царя во Израиль (XXXIV, 23. 24). Михей проповедуеть въ немъ князя ими владыку Израилева (V, 2), Захарія царя Сіона, или Іерусалима (ІХ, 9). Изображан земное происхожденіе Мессіи отъ дома Давидова, Пророки не останавливають взоровъ на человъчествъ Мессіи но возводять върующую мысль въ созерцанію Вожества Его. Предсказывая происхождение Мессіи по плоти отъ Давида, Исаія торжественно возвъщаеть въ плотскомъ рожденіи Мессіи рожденіе чудесное. превышающее законы человеческого естества, рождение отъ девы (VII, 14). Рожденіе столь чудесное и необычайное давало уже предугадывать въ имъющемъ родиться отъ дъвъ болъе, чъмъ простого обыкновеннаго человъка. Мессія, отрасль Давида, сынъ Дъвы, есть вмъсть, по слову Пророка, отрасль Ісговы-прекрасная и славная, произрастеніе Ісговывеличественное (IV, 2). Сынъ дъвы наречется Еммануиломъ, что значить: «съ нами Богь». Именемъ симъ Пророкъ открывалъ людямъ, что въ лиць Мессін пріидеть Богь и поживеть среди народа Своего. Изображая свойства Еммануила, Пророкъ созерцаетъ въ Немъ свойства невозможныя ни въ какомъ земномъ царъ—свойства существа Божескаго: «И нарицается имя Его велика совъта Ангелъ, Чуденъ, Совътникъ, Богъ крепкій, Властелинъ, Князь мира, Отецъ будущаго века» (IX, 6). Происхождение Его, говорить другой Пророкъ, современный Исаін, изъ начала отъ дней въчныхъ (Мих. V, 2), хотя Онъ и родится во времени, въ Виелеемъ. Наконецъ, Пророки уже ясно именуютъ Мессію «Ісговою». Пророкъ переносится духомъ во дни явленія на земль Мессін и, созерцая пріуготовительное служеніе Предтечи, призывающаго людей во срътение грядущему Мессін, именуетъ Его Іеговою. «Гласъ вопіющаго въ пустыни: уготовайте путь Господень, правы сотворите стези Бога нашего. Се Богъ вашъ се Господь. Господь съ крепостію идеть (Исаін XL, 3. 10). Вотъ пророчество Іеремін о Мессін, Котогаго имя-Іегова:

«Воть наступають дни, говорить Ісгова, когда Я выполню то доброе слово, которое изрекь Я о дом'в израилевомъ и о дом'в іудиномъ: въ трани и въ то время возвращу Давиду отрасль праведную, и будетъ производить судъ и правду на земль. И воть какъ нарекуть Его: Ісгова оправданіе наше» (ХХХШ, 14—16). Имя Ісгова, открытое Самимъ Богомъ Моисею въ купинъ, было священное имя Божіе, предъ которымъ глубоко благоговъли израильтяне и, по чувству благоговънія къ нему, съ великою осторожностію произносили его. Посему Пророки, называя Мессію Ісговою, явно и понятно для израильтянъ возвъщали Божество Его. Такія пророчества устраняли чувственныя іудейскія понятія о Мессіи и воспитывали духовную пріемлемость, или въру, которая, постепенно предочищаемая пророческими созерцаніями Божества въ Мессіи, къ опредъленному времени сдълается способною принять благовъстіе, открывающее «велію благочестія тайну»—явленіе Бога въ плоти.

Если отъ временъ Давида израильтяне знали, что царство Мессіи будеть всемірное и въчное, въ которомъ навсегда и непоколебимо будеть утверждено благоденствіе Израиля (Псал. LXXI). Подъ симъ благоденствіемъ народъ понималъ земное благосостояніе, славу и богатство. Въ народъ еврейскомъ родилась гордая мечта всемірнаго владычества. Въ Мессін ожидали царя завоевателя, который рядомъ блестящихъ побъдъ покорить престолу Лавида всв народы земли, Іерусалимъ сделаеть всемірною столицею, а евреевъ — обладателями всея земли. Противъ такихъ чувственныхъ понятій и ожиданій у Пророковъ раскрывается изображеніе царства духовнаго, царства мира и любви. Мессія, Князь мира, утвердить въ Своемъ царствъ миръ, которому не будетъ конца (Исаіи IX 6. 7). Не со славою завоевателя, но съ полнотою духовныхъ даровъ возсядеть онъ на престоль Давида: «и почіеть на Немъ Духъ Ісговы, Духъ премудрости и разума, Духъ совъта и кръпости, Духъ въдънія и страха Іеговы» (XI, 2). Не съ громомъ побъдъ и орудіями брани Онъ явится въ міръ, но съ кротостію миротворца, законодателя: «се Отрокъ Мой», передаеть Пророкъ слово Іеговы о Мессіи. «воспріиму И: Избранный Мой, пріять Его душа Моя, дахъ духъ Мей нань, судъ языкомъ возвъстить, не возопість, ниже ослабить, ниже услышится внъ гласъ Его. Трости сокрушены не сотретъ и льна куряшагося не угасить, но во истину изнесеть судъ» (XLII, 1—3). Онъ не придетъ налагать иго плена и порабошенія на народы, принесеть не скорби и бедствія, сопровождающія завоевателей; напротивъ, Онъ посланъ отъ Іеговы исцълять сокрушенныхъ сердцемъ, проповедывать пленнымъ свободу и заключеннымъ исшествіе на свъть (LXI, 1). Не съ воинскою славою, не съ пышностію и великольніемъ всемірнаго владыки войдеть Мессія въ Свое царство. Входъ Его въ Іерусалимъ будетъ смиренный, безъ всякаго земного блеска. «Радуйся зъло, дщи Сіоня», взываеть пророкъ отъ лица Божія, «проповъдуй, дщи Герусалимля: се Царь твой грядеть тебъ праведенъ и спасаяй, Той кротокъ и всъдъ на подъяремника и жребца юна» (Захар. IX, 9).

Всемірное и в'вчное царство Мессіи предрекъ еще Давидъ: ноклонятся Ему всв пари, говорить онъ, всв народы будуть покорны Ему (Псал. LXXI, 11). Идея всемірнаго владычества Мессін прошла чрезъ всь времена гоороческія, повторялась въ плену и после плена. Пророкъ Ланіидъ видудъ въ виденіи царство Мессіи и такъ изображаеть сіе парство: «И Тому (Сыну человеческому) дадеся власть и честь, и царство, и вси людіе, племена, и языцы Тому поработають: власть Его власть вечная, яже не прейдеть, и царство Его не разсыплется» (VII, 13. 14). «И обладаеть» (Мессія), говорить Пророкь Захарія, «водами отъ моря до моря, и отъ ръкъ до исходищъ земли» (IX, 10). Евреи думали, что такое служение, приносимое Мессии всеми народами земли, будеть служениемь данниковь, Имъ побъжденныхъ и порабощенныхъ, покорность престолу Давида, вынужденная побъдами и завозваніями Мессін. Еще въ пророческихъ пъсняхъ Давида евреи могли слышать ръшительное опровержение сего мибнія. Царь-Пророкъ воспіваєть Мессію, Который приметь поклонение и покорность всехъ парей и народовъ земли, но не какъ завоеватель, а какъ великій благодітель человічества, не за побъды и завоеванія, а за діла милосердія, любви и избавленія, за то, что Онъ избавить воніющаго б'еднаго и угнетеннаго безпомощнаго. Будеть миловать нищаго и бъднаго и спасеть души убогихъ. Искупитъ души ихъ отъ коварства и насилія, и драгоцінна будеть кровь ихъ предъ очами Его (Псал. LXXI, 11—15). Всв такія черты нисколько не идуть къ лицу всемірнаго завоевателя, который, конечно, не можеть слишкомъ дорожить кровію народовъ покоряемыхъ и заботиться объ избавленіи и последняго бедняка отъ насилія и притесненія. Но подъ всемірною державою Мессіи, по слову Пророка, и последніе изъ убогихъ и нищіе будуть благоденствовать, всегда молиться о Немъ и всякій день благословлять Его (ст. 15). Не тяжкое пто порабощенія Мессія наложить на народы, покоряющиеся Ему; но низведеть въ Себъ благословение на вев племена земныя, и вев народы будуть ублажать Его (ст. 16). Такимъ образомъ, какъ владычество Мессіи надъ всеми племенами земными будеть основано не на побъдахъ и завоеваніяхъ: такъ и покорность Ему народовъ земныхъ будеть не вынужденная силою бранныхъ орудій и порабощенія, но покорность свободная, покорность любви и благодарности. Въ такихъ же чертахъ изображаютъ и другіе пророки отношеніе Мессін къ языческимъ народамъ, имъющимъ войти въ Его царство. Въ сіе царство взойдуть народы не невольнымъ путемъ порабощенія, а путемъ свободной покорности. Его «взыщугь языки», говорить пророкъ (Исаіи XI, 10). Онъ будеть «чаяніемъ» или желаніемъ всьхъ народовъ земныхъ (Ам. II, 8). Возвышенныйшій изъ Пророковъ Исаія, созерцая времена пришествія Мессін, изображаєть царство Его, какъ царство духовное, царство свъта и боговъдънія. Пророческому взору представляется вся земля покрытою глубокимъ мракомъ невъдънія и идолопоклонства. И вотъ въ Герусалимъ, на престолъ Давида, является Мессія, Свътъ Ісговы. Къ сему то великому Свъту радостно устремляются всв народы, ходящіе во тмв и живущіе во мракв. «Светися, светися», взываеть Пророкъ къ народу іудейскому, «прінде бо твой св'єть, и слава Господня на тебь возсія. Се тьма покрыеть землю, и мракъ на языки, на тебъ же явится Господь, и слава Его на тебъ узрится. И пойдуть царіе светомь твоимь, и языцы светлостію твоею» (LX, 1-3). «Наполнися вся земля въдънія Господня, аки вода многа покры море» (ХІ, 9). Царство Мессін изображается у другого пророка какъ новый завътъ между Богомъ и людьми, завътъ духовный и до такой степени обильный свётомъ боговёдёнія, что всё будуть знать Ісгову отъ малаго до великаго (Іерем. ХХХІ, 31-34). Вообще же Пророки изображають царство Мессіи царствомъ всемірнаго мира и любви. Когда Мессія взойдеть на престоль Давида, говорить Пророкъ Захарія, — «потребить колесницы отъ Ефрема, и кони отъ Іерусалима, и потребитъ лукъ бранный, и множество, и миръ отъ языковъ (ІХ, 10). Подъ въчною державою Мессіи, по пророческому слову Михея, «раскують мечи своя на рала, и сулицы своя на серпы, и не ктому возметь языкъ на языкъ меча, и не научатся ксему воевати» (IV, 3). Въ поразительныхъ образахъ изображаеть Исаія всеобщую любовь, господствующую въ царствъ Мессіи, которая примирить всякую вражду на вемлів и всів народы соединить подъ единую благую и праведную власть Мессіи. «И настися будуть вкупь волкь со агицемь, и рысь почість съ козлищемь, и телецъ и юнецъ и левъ вкупъ пастися будуть, и отроча мало поведеть я. И отроча младо на пещеры аспидовъ, и на ложе исчадій аспидскихъ руку возложить: и ни сотворять зла, ни возмогуть погубите никогоже на горъ святьй Моей» (XI, 6. 8). Къ такимъ-то высокимъ понятіямъ о духовномъ царствъ Мессін, какъ о царствъ свъта и любви, постепенно возводили пророки чувственный народъ, ожидавшій отъ Мессіи земной славы, богатства и всемірнаго владычества. И, конечно, им'єющіе очи видъти, болье или менье приближались къ высоть пророческихъ созерцаній.

При такомъ пророческомъ изображении царства Мессіи, конечно, могли возникать нѣкоторыя недоумѣнія въ слушателяхъ и читателяхъ пророчествъ. Евреи могли еще понимать всемірное владычество Мессіи въ томъ смыслѣ, что всѣ народы земли будуть побѣждены Имъ и сдѣ-

http://www.near.min

лаются данниками и рабами народа еврейскаго. Но какъ возможно нравственное и свободное единеніе всёхъ народовъ подъ единою властью единаго Царя-Мессіи? Какимъ образомъ Мессія введетъ евреевъ въ союзъ мира и любви со всёми языческими народами, когда законъ Моисеевъ запрещалъ евреямъ всякое сближеніе съ язычниками и когда всё несчастія ихъ суте слёдствія сихъ запрещенныхъ сближеній? Какъ возможно устроеніе возвёщаемаго пророками всемірнаго духовнаго царства, устроеніе царства боговъдёнія, свёта и любви на земль, погруженной въ глубокій мракъ идолоноклонства и нечестія, когда всё народы земные забыли и не знаютъ Бога, и въ самомъ еврейскомъ народъ едва свётился и слабый свётъ богопознанія, а большая часть израильтянъ преклоняють кольна предъ идолами и ревнують язычникамъ въ ихъ порокахъ и мерзостяхъ?

Пророки ясно раскрыли, какъ будеть устроено такое царство на землъ. Съ особеннымъ свътомъ и полнотою возвъщенъ пророками совътъ Божества о спасеніи людей, и не только въ общемъ видъ, но даже и въ подробныхъ чертахъ изображено въ пророчествахъ главное дъло служеніи Мессіи—совершеніе искупленія людей.

Евреи имъли еще Давидово пророчество о въчномъ священствъ Мессіи: «Кладся Господь и не раскается: Ты Іерей во въкъ по чину Мелхиседекову» (Псал. СІХ, 4). Ближайшая мысль, представляющаяся въ этомъ пророчествъ, та, что первосвященническое служение, или жертва, принесенная Мессіею, будеть имъть въчную цъну предъ Богомъ и что такая ціна сей жертвы утверждена клятвою Ісговы, въ которой Онъ не раскается. Выло и другое Давидово пророчество, что Мессія войдеть въ міръ, чтобы въ Своемъ теле принести жертву Богу взамень всехъ жертвъ и всесожженій, которыя стали неугодны Ему, и что Своею жертвою Мессія исполнить всю волю Божію о Себв Самомъ, о Своемъ служеніи и о людяхъ. «Жертвы и приношенія не восхотьль если, тьло же свершиль Ми еси: всесожженій и о гръсь не взыскаль еси. Тогда ръхъ: се прінду, еже сотворити волю Твою, Боже» (Псал. ХХХІХ, 7. 8. 9). Такъ у пророка говоритъ Мессія Богу, идя въ міръ (см. Евр. Х. 5-7). Пророкъ согерцаеть сіе великое жертвоприношеніе Мессіи и открываеть. что оно не будеть блистательнымъ торжествомъ Мессіи, но соединено будеть съ Его истощаниемъ, уничижениемъ, страданиемъ (Псал. XXXIX, 13—18). На свои жертвы евреи не могли возлагать полнаго упованія и искать въ нихъ совершеннаго примиренія съ Богомъ и оправданія предъ Нимъ. Ен е Самуилъ высказалъ мысль, что «послушание паче» (угодите Богу) «жертвы благи, и покореніе паче тука овня» (1 Цар. XV, 22). Но въ сію-то постоянную покорность воль Божіей, или въ правственный неразрывный союзъ съ Богомъ, еврен не могли придти посредствоми своихъ жертвъ и всесожженій. Пророки постояню внушали

народу, что жертва сама по себь не инветь никакой умилостивительной силы предъ Богомъ, если не сопровождается благочестіемъ и внутреннею чистотою приносящаго (Iep. VII, 21), что Богъ хочетъ милости, а не жертвы, что Ему угодиве боговъдение, чемъ всесожжение (Ос. VI, 5), что Онъ не обоняеть жертвы нечестивна (Амос. V. 21). Самъ Богъ объявляеть чрезъ Пророка, что неугодны Ему жертвоприношенія нечестиваго народа, что Онъ отвращаеть очи оть его приношеній, что оиміамъ- мерзость для Него, праздники- въ тягость Ему, и ненавидить ихъ душа Его (Исаін I, 10—15). И Апостолъ Павелъ напоминаеть евреямъ ихъ собственное сознаніе, что ветхозав'ятныя жертвы не могли вполив успоконть совъсти приносящаго жертву (Евр. ІХ, 2), и ихъ собственное убъждение въ невозможности кровью воловъ и козловъ униттожить гръхи и приношеніемъ такихъ жертвъ сдълаться совершенными (Х, 1, 4). По нам'вренію Божію жертва им'вла очистительную и умилостивительную силу, только приносимая сообразно съ духомъ и целію ея установленія, приносимая съ върою въ Искупителя, прообразуемаго въ жертвахъ, по крайней мъръ, приносимая съ сокрушениемъ во гръхахъ, съ покаяннымъ сознаніемъ своей виновности предъ Богомъ, съ молитвеннымъ желаніемъ очищенія и примиренія съ Нимъ. Но евреи, постоянно блуждавшіе по путямъ языческимъ, забывали истинный смыслъ жертвъ, приносили ихъ съ языческимъ безсмысліемъ, думая угождать Богу одною внишностію, самою кровію козловъ и тельцовъ. Такія жертвы, естественно, были безполезны, какъ безсмысленныя и безжизненныя, потому были отвергаемы Богомъ и не могли доставить нравственнаго успокоенія пригосящимъ. При такой немощи жертвъ, свидътельствуемой и пророками, и сознаніемъ, или совъстію, приносящихъ, жертва Мессіи, возвъщенная пророкомъ (Псал. СІХ и ХХХІХ), не могла не обращать на себя вниманія. Жертвоприношеніе Мессіи, вѣчно ходатайственное предъ Вогомъ и утвержденное въ своей силъ клятвою Іеговы, для истинныхъ израильтянъ долженствовало быть предметомъ самыхъ благоговъйныхъ упованій и молитвенных ожиданій. Предвозв'ящаемая пророком жертва Мессін, столь необычайная по своей силь, объщала исполненіе тъхъ упованій, съ которыми напрасно приступали къ жертвамь обрядовымъ, внушала надежду очищенія, оправданія предъ Богомъ, примиренія съ Нимъ и спасенія. Согласно съ симъ и Пророки предвозвъщали въ Мессіи Снасителя Израилю, освящение и избавление людей (Исан LXH, 11, 12) и называли Его Оправданіемъ нашимъ (Iep. XXIII, 6). Желаніемъ народовъ (Агг. II, 5). Само собою разумъется, что упование на очистительную и оправдательную жертву Мессіи расширялось и усиливалось въ народъ по той мъръ, въ какой возростало и прояснялось сознание въ немощи и безполезности (Евр. VII, 18) обрядовыхъ жертвоприношеній. Самов

пророчество объ искупительной жертвь Мессіи могло наводить мысль на истинное понимание обрядовыхъ жертвъ, какъ только прообразований или предъизображеній жертвоприношенія Мессіи.

Но израильтянамъ дано было и ясное пророчество о таинствъ искупленія. Благовъстіе о сей спасительной тайнъ изречено было Пророкомъ Исаіею. Господу благоугодно было тайну искупленія открыть людямъ въ особенномъ свъть и полноть; а носему и благовъстникъ сей тайны получиль силу пророческого прозрѣнія въ такой обильной мѣрѣ. въ какой не имълъ ея ни одинъ изъ Пророковъ. Почти за восемь стольтій до страданія Господа, онъ говорить о нихъ съ ясностію и подробностію Евангелиста. Пророкъ созерцаеть Мессію въ состояніи крайчяго истощанія, уничиженія, страданія, оставленнаго и презръннаго нодьми, въ скорбяхъ, въ болезни, въ язвахъ, въ поруганіяхъ и озлобленіяхъ. Пророкъ провидитъ, что народъ почитаетъ Его злодъемъ и въ Его страданіяхъ видить справедливое, заслуженное Имъ наказаніе: но Страдалецъ сей невиненъ, страждетъ не за Себя, потому что Самъ-чисть и безгръшенъ. «Беззаконія не сотвори, ниже обрътеся лесть во устъхъ Его» (LIII, 9). Наконецъ, открывается взору пророческому и причина страданій Мессіи, и Его искупительная смерть, въ которой Онъ взяль на Себя гръхи всъхъ людей, даетъ за нихъ полное удовлетвореніе правдѣ Божіей (ст. 6), принося Себя Самого Богу въ жертву очистительную за вст беззаконія всего міра (ст. 10). Изобразивъ уничиженное и страдальческое состояние Мессіи, Пророкъ возвъщаеть: «Сей гръхи наша носить и о насъ бользнуеть, и мы вмънихомъ Его быти въ трудъ, и въ язвъ отъ Бога, и во озлоблении. Той же язвенъ бысть за гръхи наша и мученъ бысть за беззаконія наша, наказаніе мира нашего на Немъ (Онъ наказывается, чтобы намъ даровать міръ съ Богомъ): язвою Его мы исцъльхомъ. Вси яко овцы заблудихомъ: человъкъ отъ пути своего заблуди, и Господь предаде Его гръхъ ради нашихъ (Іегова взыскаль съ Него гръхи всъхъ насъ). И Той, зане озлобленъ бысть, не отверзаеть усть Своихъ: яко овча на заколение ведеся и яко агнець предъ стригущимъ его безгласенъ, тако не отверзаеть усть Своихъ. Вземлется отъ земли животъ Его, ради беззаконій людей Моихъ ведеся на смерть» (ст. 4-8). За симъ уничижениемъ Мессии Пророкъ созерцаеть царство Его, -- которое послъ Даніилъ называеть царствомъ святыхъ Всевышняго, -- быстрое распространение сего царства и усиление на земль (ст. 10), Божескую славу и величіе Самого Мессіи, предъ Которымъ будутъ благоговъть цари и преклоняться народы: «удивятся языцы мнози о Немъ, и заградятъ царіе уста своя» (LII, 15). Послъ столь ясныхъ пророчествъ объ искупленіи Даніилъ, конечно, могъ уже кратко возвъщать іудеямъ, какъ истину имъ извъстную, что Помазанникъ или Мессія, будетъ умерщвленъ, и не ради Себя (Дан. IX, 26), и Предтеча могъ указывать на грядущаго Мессію словами Исаін: «Се Агнецъ Божій, вземляй грѣхи міра» (Іоан. I, 29).

Теперь мы видимъ-какъ Богъ хранилъ и раскрывалъ въ народъ Своемъ спасительное обътование о Мессии. Таинство искупления, не переставая быть предметомъ въры, какъ необъемлемое никакою мыслію сотворенныхъ существъ дело безконечной любви Божіей, приближено къ человьческому разумьнію въ ясномъ свыть и въ возможной полноть. Мессія предъизображенъ Пророками какъ царственный потомокъ Давида, но вместь и Сынъ Божій, отрасль Ісговы, вечный и неисповедимый по Своему Божеству, какъ основатель на землѣ вѣчнаго всемірнаго духовнаго царства, которое обнимаеть собою всв народы земли, какъ первосвященникъ, Своею жертвою заглаживающій всв грвхи міра и примиряюшій человічество съ Божествомъ.

Сей нерукотворенный образъ Мессіи есть единственная безцінная святыня, которую сохраняеть и уносить съ собою народъ изъ земли обътованія въ землю плъненія. Къ сему же образу, хранимому въ сердцахъ людей и въ книгахъ пророческихъ, отселъ единственно должны обращаться молитвы, упованія, ожиданія израильтянь въ грядущую для нихъ годину тяжкихъ испытаній и бъдствій. Впрочемъ, и во времена ильна Богъ не оставляль народа Своего и являль ему новые опыты Своего особеннаго попеченія о немъ. Къ утівшенію народа и въ переселенін явился духъ пророчества въ Іезекінль и Данінль. Тоть и другой Пророкъ утешають сетующихъ пленниковъ обетованнымъ возвращеніемъ въ отечество, оживляють и поддерживають въ нихъ въру въ предреченнаго Мессію, и Даніилъ опредъляеть самое время пришествія Его на землю. Самъ Богъ умягчаетъ скорбь плъннаго народа явленіями Своей всемогущей силы въ поразительныхъ наказаніяхъ языческой горпости и высокомбрія --- въ лиць Навуходоносора, языческаго нечестія и богохульства-въ лицъ Валтасара. Являеть милость Свою народу Своему въ славъ Даніила, въ спасеніи его во рву среди львовъ и въ спасеніи прузей его въ пещи огненной, и къ угвшенію народа Своего возбуждаеть глубокое благоговъніе въ языческихъ царяхъ къ великому имени Своему. Конечно--радостно и благоговъйно внималъ народъ, уже вразумленный пленомъ, какъ вавилонские цари одинъ за другимъ исповедывали величіе Бога истиннаго и подъ страшною казнію запрещали всякое хуленіе имени Его.

Наконець, согласно съ пророчествомъ, седьмидесятилътній плънъ оканчивается. Завоеватель Вавилона, Киръ, признаеть себя рабомъ Бога истиннаго и предлагаетъ вавилонскимъ плънникамъ возвратиться въ отечество и построить храмъ въ Ісрусалимъ. Возвращаются не всъ; но,

конечно, лучше изъ іудеевъ, болье внимательные къ обътованіямъ Божіниъ и къ дивнымъ судьбамъ Израиля; прочіе ради житейскихъ выгодъ и связей жертвують любовью къ отечеству и всеми упованіями Израиля. Зоровавель, потомокъ царей іудейскихъ, выводить изъ плена и возвращаеть іудеевъ въ ихъ отечество. Первымъ дъломъ по возвращеніи было создание въ разрушенномъ Іерусалимъ алтаря и возстановление жертвоприношеній. На другой же годъ заложенъ храмъ, и чрезъ двадцать леть, после многихъ препятствій и затрудненій въ дель строенія, после тяжкихъ испытаній и скорбей, зданіе храма приведено къ окончанію. Еще чрезъ несколько десятильтій возстановлены стены Іерусалима, и городъ Давидовъ началъ возникать изъ развалинъ. Первыя времена, по возвращенім изъ пл'вна, отличаются горячностію в'тры и ревностію къ закону. Въ назначенный день народъ торжественно возстановляеть завътъ съ Богомъ: послъ вседневнаго поста и по исповъдании гръховъ, въ глубокомъ сокрушении и раскаянии, народъ даеть клятву исполнять всь заповъди закона, начертанныя рукою Моисея. Возстановленъ забытый праздникъ кущей, со всею законною строгостю, небывалою со временъ Інсуса Навина. Во время праздника народъ потребоваль, чтобы ему читана была книга закона. Слушая чтеніе, народъ забылъ веселіе праздника: плакалъ и рыдаль-въ глубокомъ сознаніи своихъ преступленій противъ закона. Къ утешению и ободрению народа приходять и чрезвычайные посланники Божіи, впрочемъ, уже последніе на чреде пророческаго служенія. Захарія не скрываеть оть іудеевъ мрачныя судьбы ихъ ожидающія и уже предсказанныя Даніиломъ: но за симъ страшнымъ мракомъ Пророкъ созерцаеть радостный свёть обетованнаго царства Мессіи. Домъ Давидовъ оскудель; остающіеся потомки его въ безвестности: но Пророкъ видить и открываеть людямъ, что въ дому Давидовъ Богъ откроетъ родникъ для очищенія гръховъ и омытія сквернъ (XIII, 1). Іерусалимъ въ развалинахъ, но Пророкъ возвѣщаетъ ему радость, торжественное, хотя и смиренное, вшествіе въ него обътованнаго Царя-Мессін (IX, 9). Горько плакали старцы израильскіе, еще номнившіе великольніе храма Соломонова, сравнивая съ нимъ скудость и бъдность новаго, воздвигаемаго храма: но Пророкъ Аггей приходитъ съ утъшеніями и возвъщаеть, что «велія будеть слава храма сего последняя паче первыя» (II, 10), потому что въ сей храмъ придетъ Желанный всвур народовъ (II, 8). Наконецъ, является последній изъ Пророковъ съ увъреніемъ, отъ имени Ісговы, что воздвигнутый храмъ удостоится принять ожидаемаго Мессію: «Внезапу придеть въ церковь

Свою Господь, Егоже вы ищите, и Ангелъ завъта, Егоже вы хощете:

се грядеть, глаголеть Господь Вседержитель» (Малах. III, 1). Малахія,

оканчивая своею проповедію пророческое служеніе во Изранль, даеть

народу какъ бы послъднее завъщание Пророковъ-помнить законъ Моисеевъ-и предсказываеть явление Предтечи, которыя уже укажеть народу пришедшаго Мессію.

Народъ остается безъ Царя и безъ Пророка, не сметъ и думать о прежней самостоятельности и, находясь подъ покровительствомъ языческихъ нарей, то пользуется ихъ милостями и благоволеніемъ, то подвергается ихъ нашествіямъ и грабительствамъ. Одинъ изъ сирійскихъ царей воздвигаетъ гоненіе на святую віру іудейскую: на алтарів Божіемъ поставленъ идолъ Юпитера Олимпійскаго, и храмъ Ісговы превращенъ въ языческое капище. Но въ народъ нашлось еще не мало мужественныхъ ревнителей въры и закона. Началась война за свободу и благочестіе. Посл'є двадцатицятильтней войны иго языческое свергнуто, Юпитеръ изгнанъ изъ храма. Въ ожидании Мессии народъ поручаетъ правительственную власть первосвященнику, «дондеже востанеть Пророкъ въренъ» (1 Макк. XIV, 41). Къ концу того же стольтія іуден своими безпорядками и смутами дали случай римлянамъ вмѣшаться въ дѣла ихъ. Вмешательство владыкъ міра въ дела Іуден, конечно, было то же, что ен порабощение римскому владычеству. Тудея становится римскою областію. Иродъ получаеть власть и имя царя Іудеи, по определенію римскаго сената. На вратахъ јерусалимскаго храма, перестроеннаго и укра-• шеннаго Иродомъ, стоить золотой орель, какъ знамя римскаго владычества въ Іудев. Въ концв Иродова парствованія рождается Господь Іисусъ Христосъ.

Около шести стольтій протекло со времени пліненія вавилонскаго. Конечно, нельзя думать, что въка сін прошли безплодно въ исторін народа и были остановкою, безцёльнымъ промедленіемъ въ ходе Вожественнаго плана, или въ деле домостроительства спасенія. Напротивъ, въка сін имъли великое значеніе въ исторіи народа, такое же, какое имъеть время созръванія для будущей жатвы. Спаситель говорить Апостоламъ: «Инъ есть съяй, и инъ есть жняй. Азъ послахъ вы жати, идъже вы не трудистеся: иніи трудишася, и вы въ трудъ ихъ внидосте> (Іоан. IV, 37. 38). Апостолы собирали жатву съ той нивы, которую возделали и засъяли Пророки. Надобно же было время, въ которое бы васъянная нива созръда и поспъла къ жатвъ. Это время съянія и созръванія и были ть въка, на которыхъ мы теперь останавливаемся. Послъ плена мы видимъ въ народе совершенную перемену и прежде всего замъчаемъ исцъление его отъ глубокой и застарълой въ немъ болъзни идолопоклонства. Къ сему уврачеванию много способствовалъ и самый илънъ, и еще болъе-пророческія внушенія, обличенія, уже исполнившіяся и еще имфющія исполниться угрозы на идолоноклонство. Цель наказанія пробужденіе въ беззаконникъ сознанія своей випы, раскаянія

въ беззаконіяхъ, скорби о добродітели и стремленія примириться съ ней, поруганной и оскорбленной беззаконіемъ. Пъль эта особенно достигается. если благо, отнимаемое наказаніемъ, дорого человъку, хотя бы обладая имъ онъ былъ равнодушенъ къ сему благу. Такую уцеломудривающую и вразумляющую силу особенно имъють наказанія общественныя, которыя потрясають самыя основанія народнаго благоденствія и ставять насильственным ограниченія истиннымъ правамъ и стремленіямъ народа, даже и въ такомъ случав, если бы права, отнимаемыя наказаниемъ, прежде и мало уважаль народь, и стремленія, стесняемыя бедствіемь, были досель ослаблены и подавлены. Такія бъдствія, какъ лишеніе гражданской свободы, плънъ, стъснение свободы въроисповъдания, - при полномъ сознаніи истинности пресл'ядуемой віры, съ одной стороны-возбуждають въ народъ раскаяние и отвращение къ тъмъ преступлениямъ, въ которыхъ опомнившееся сознаніе народа указываеть тайную причину наказаній или бъдствій, а съ другой стороны -- возбуждаеть въ народъ горячность къ благу, отнимаемому и отнятому наказаніемъ, готовность на всё жертвы для его сохраненія или возвращенія. Опасность рождаеть героевъ, и въ подпавшихъ подъ иго порабощенія во всей силь пробуждается чувство свободы, или стремленіе къ сверженію ига. Гоненіе на истинную въру и стеснение свободы вероисповедания со стороны язычества возстановляеть исповъдниковъ, мучениковъ гонимой и преслъдуемой въры, и въ людяхъ даже холодныхъ къ своей въръ равнодущие къ оной гонителей и притъснителей быстро переходить въ ненависть и отвращение. Въ Вавилонъ были и открытыя возстанія язычества противъ въры іудейской. Навуходоносоръ требовалъ поклоненія золотому истукану, который, въроятно, представляль самого царя. Дарій объявиль себя богомь на тридцать лней и подъ страхомъ смертной казни запретилъ въ течение сихъ лней возносить молитву къ какому-либо богу или человъку. Хотя сіи случан и послужили только къ славъ религи еврейской, однакоже, столь грубыя притязанія язычества не могли не возмутить религіозное чувство вавилонскихъ пленниковъ и не пробудить въ нихъ отвращения къ идолопоклонству. Самые указы языческихъ царей, въ которыхъ они торжественно испов'тують величие и силу Бога Израилева, должны были возбуждать въ іуденхъ чувство стыда и раскаянія, и вибсть — отвращенія къ идоламъ, для которыхъ они столько разъ измъняли Богу своему, между тъмъ какъ Его силу и величе теперь исповъдуютъ самые идолоноклонники. Если въ Вавилонъ іудейская въра и не подвергалась постояннымъ гоненіямъ, то постоянно была въ крайнемъ стесненіи. Евреи не имели храма и общественнаго богослуженія. Ограничивались только домашнею молитвою, и ту, конечно, надлежало скрывать отъ насмъщекъ и отъ обиднаго любопытства язычниковъ. Такое стъсненіе, усиливая религіозную

горячность въ народъ, укореняло въ немъ отвращение къ идоламъ. Въ Іерусалимъ, во дни нечестивыхъ царей, евреи равнодушно проходили мимо храма Ісговы въ языческія канища и холодно смотрели на опустывний храмъ и на заключенныя двери его: но изъ Вавилона горячія молитвы ильниковъ неслись въ ту сторону, въ которой стоялъ Іерусалимъ, и глубоко трогались сердца воспоминаниемъ о храмъ, теперь разрушенномъ, о благольній и священной торжественности совершавшагося въ немъ богослуженія. На рікахъ вавилонскихъ плакали іуден, воспоминая сіонскія пъсни, и не могли пъть ихъ на земль чуждой. При такомъ умягчающемъ и вразумляющемъ вліяніи пліна, іудеи вспомнили пророческія ув'єщанія, обличенія, угрозы, которымъ прежде не внимали и отъ которыхъ отвращались. А могли ли іудеи равнодушно внимать ръчамъ пророческимъ, въ которыхъ Богъ устами Пророковъ то жалуется іудеямъ на нихъ самихъ и умоляетъ ихъ опомниться, какъ отецъ---неблагодарныхъ и заблуждающихъ детей, то убъждаеть и обличаетъ, то опредъляеть наказаніе, то, наконець, грозить совершеннымь отверженіемь и пленомъ, въ которомъ они теперь и страдаютъ?

Всь такія соображенія объясняють намъ то явленіе, что іуден выходять изъ плына исцыленными отъ своей застарывшей бользии и выносять изъ него глубокое сознание своей виновности предъ Богомъ и закономъ Его. и отвращение къ идоламъ. По возвращения въ отечество, видъ развалинъ јерусалимскихъ и разрушеннаго храма естественно усиливаеть въ нихъ сіе сознаніе и отвращеніе. Въ первыя времена послъ плена действительно въ народе видна не столько радость освобожденія, сколько глубокое чувство своей вины предъ Богомъ. При заложении второго храма — пъсни радости сливаются съ воплями плачущихъ. Къ возстановленію завъта съ Богомъ народъ приступаеть не съ торжественностію и радостію, но съ сокрушеніемъ грішниковъ, глубоко чувствующихъ свою гръховность: «Собращася сынове Израилевы въ постъ и во вретищахъ, и персть на главахъ ихъ. И исповъдаху гръхи своя и беззаконія отепъ своихъ (Неем. ІХ, 1. 2). Въ праздникъ кущей, по желанію народа, предлагается ему чтеніе закона, и народъ слушаеть сіе чтеніе съ плачемъ и рыданіями столь горькими и спльными, что священники должны были успокоивать народъ, представляя ему несовмъстность такого плача съ торжествомъ праздника (VIII, 9). Едва успоконлись скорбныя чувства, возбуждаемыя воспоминаніемъ пліна и видомъ разрушенія, какъ является новое испытаніе для укрупленія вуры-гоненіе Антіоха. Двадцатипятильтняя борьба за въру противъ греческаго идолопоклонства окончательно утверждаеть въ народъ въру въ единаго Бога и отвращение къ идоламъ и ко всему языческому. Ни Предтеча, ни Спаситель не находять въ Іудев и следовъ идолопоклонства. Итакъ.

ливными судьбами Промысла народъ еврейскій приводился къ одной изъ своихъ цълей, предназначенныхъ ему въ планъ Божественномъ; несмотря на всв уклоненія отъ Бога и блужданія по путямъ языческимъ, избранный народъ сохраняеть во все время своего бытія ввъренное ему сокровище богопознанія, и во времена Мессіи одинъ изъ всёхъ народовъ земныхъ поклоняется Богу единому-Творцу міра.

Пругое назначение избраннаго народа-принятие и сохранение обътованія о Мессіп. Обътованіе сіе, первоначально данное въ раю прародителямъ, которымъ объщанъ Сокрушитель ихъ духовнаго врага, было почти забыто первымъ міромъ. Немногіе вспомнили о немъ и послѣ потопа. Тогда Богъ находить Авраама и вверяеть ему пренебреженное міромъ обътованіе о Съмени, въ Которомъ — благословеніе и спасеніе міра. Семейство Авраама, потомъ его потомство, наконецъ народъ, отъ него воздвигнутый и отделенный отъ всехъ народовъ, назначается быть хранителемъ сего обътованія о Владыкъ народовъ (Быт. XLIX, 8. 10). Народу Богъ подтверждаеть сіе обътованіе торжественнымъ завътомъ съ нимъ при Монсев. Въ новомъ свете дано сіе обетованіе Давиду, которому возвъщается парственный потомокъ со властію надъ цълымъ міромъ, въчный Царь и въчный Священникъ. Послъ Давида, несмотря на глубокій мракъ нечестія и идолопоклонства, облегающій царство Іудейское, обътование о Мессии раскрывалось, постоянно приближаясь къ опредъленной ясности и полнотъ. Пророки предъизобразили и Лице Мессіи, и Его искупительное служение человъчеству, и Его благодатное царство, основанное Его живописною смертію. Но между темъ, какъ предъ духовными взорами іудеевъ раскрывалось грядущее царство Мессіи, — ихъ земное нарство, сокрушаемое беззаконіями народа, постоянно приближалось къ своему конечному разрушенію. Наступають дни гивва Божія. Іерусалимъ разграбленъ, храмъ разрушенъ, земля обътованія опуствла. Богъ отнимаеть у іудеевъ отечество, храмъ и его святыню-ковчегъ Завъта, отвергаеть ихъ богослужение, но оставляеть имъ духовное сокровище, которое они уносять съ собою въ Вавилонъ, т. е. побътование о Мессии, раскрытое Пророками. Въ плену Даніилъ и Ісзекіиль являются споручниками Божественнаго обътованія, его непреложнаго исполненія. Послъ плена еще приходять три вестника о Мессіи: Захарія предсказываеть входъ Мессіи во Іерусалимъ, Аггей-пришествіе Мессіи во храмъ, Малахія — явленіе Предтечи. Затьмъ пророчество умолкаетъ. Въ продолженіе четырехъ сотъ л'єть въ Іудев н'єть ни царя, ни Пророка. Д'єло Божіе совершено. Обътованіе о Мессіи раскрыто въ возможной ясности и полноть. Однакоже, проходить около пяти соть льть прежде, чвмъ Мессія начинаеть Свое служеніе. Конечно, лета сім нужны были и для языческаго міра который своими путями веденъ быль въ им'єющее открыться на земль царство Христово, но они еще болье нужны были для народа избраннаго. Лета сін даются избранному народу, чтобы ознакомиться и сблизиться съ пророчествами, изъ пророческихъ книгъ перенести ихъ въ сознаніе и жизнь, приліпиться къ нимъ вірою, упованіемъ, желаніями. Да не покажется странною мысль, что для народа еще нужно было знакомство съ пророчествами и что со временъ Давида онъ не уситьть еще сделать сего. Безспорно — въ Іудет были избранные, которые неослабно съ благоговъйнымъ вниманіемъ следили за ходомъ пророческаго ученія и носили въ душахъ начертанный Пророками образъ Мессіи; но большинство, или собственно народъ, едва ли могь стоять на такой высотъ въдънія. Вращаясь почти неисходно во мракъ языческихъ пророковъ и идолопоклонства, могъ ли онъ быть внимательнымъ къ Пророкамъ Бога, имъ забытаго и оставленнаго? Наролъ не хотълъ слушать Пророковъ, запрещалъ имъ проповъдь (Исаін XXX, 10. Амос. II, 12) или издъвался надъ ней, какъ надъ пустословіемъ. «Пророцы наши быша на вътръ», говаривалъ народъ. Такую же невнимательность къ пророчествамъ и невъріе имъ Пророкъ обличаеть и въ вельможахъ іудейскихъ (Іер. V, 4. 5). Жрецы видели въ Проровахъ возмутителей общественнаго спокойствія (Іер. XXVI, 8). Іудейскія власти ихъ преследовали и заключали въ темницы. Пророки умирали смертію мучениковъ. Пророкъ засвидътельствовалъ о своемъ народъ, что онъ не знаетъ путей Ісговы: «не увъдаща пути Господня» (Iep. V, 4). Познаніе сихъ путей Господнихъ, открытыхъ и указанныхъ Пророками, но еще мало въдомыхъ народу, есть то сближение съ пророчествами, на которое дается народу время, протекающее между окончаніемъ пророчествъ и явленіемъ Мессіи.

И время это вполнъ соотвътствовало своей цъли въ исторіи народа. Мы видели, что изъ плена вынесь народъ глубокое сознание своей виновности предъ Вогомъ и Его закономъ и отвращение къ идоламъ. Почувствовавшій вину свою народъ самъ выражаеть желаніе — ближе познакомиться съ закономъ Монсея. По требованію народа, на іерусалимской площади, предъ входными воротами открыто чтеніе закона. Для той же цели начали умножать синагоги, или народныя собранія, въ которыя стекались іуден слушать чтеніе Монсея и Пророковъ, Каждый и незначительный городъ имель по крайней мере одну синагогу (Мате. XIII, 54); въ большихъ городахъ было ихъ болъе (Дъян. ІХ, 2. 20); въ самомъ Іерусалим' число синагогь простиралось до четырехъ соть и болье. Собраніе въ синагогахъ бывало каждую субботу, а позднее и по два раза въ недълъ. Такимъ образомъ быстро и повсемъстно распространялось въ народъ въдъніе закона и пророчествъ. Къ Пророкамъ обращало народъ и его гражданское состояніе. Въ своей прошедшей исторіи народъ вильлъ рядъ дивныхъ, великихъ Вожіихъ къ нему благодьяній и милостей и непрерывный рядъ своихъ беззаконій и преступленій. Отрадны были воспоминанія о славномъ царствованіи Давида и Соломона, но эти св'єтлыя времена скрывались за мракомъ временъ последующихъ. Вообще, за свое прошедшее народъ долженъ былъ скорбъть и раскаяваться; безотрадно было и настоящее. Престолъ Давида оставался незанятымъ. Самый храмъ, воздвигнутый посл'в пл'вна, стояль какъ горькое обличительное напоминаніе ічдеямъ о слав'є и великольній храма перваго. Ічдея была подъ болье или менье тяжелымь для народнаго чувства покровительствомъ государей языческихъ. Самая независимость ея, посль борьбы маккавейской, была не болье-какт тынь прежней силы и самобытности. Наконець, и твиь эта исчезла предъ всемірнымъ владычествомъ Рима. Іудеямъ оставалось одно будущее; а вдали сего будущаго сіяль свытлый образь Мессін и царства Его, начертанный Пророками. Къ сему-то вождельнному будущему, къ сему Божественному образу обратились теперь гонимыя скорбію настоящаго и прошедшаго сердца народа, къ Нему устремились молитвы, упованія, желанія Израиля. И чемь более всматривались въ образъ Мессіи и различали въ Немъ благодатныя черты, темъ живее делались чаянія народа. Мессія-быль предметомъ народной віры и всеобщаго ожиданія. Это ясно видно въ евангельской исторіи. Когда явился Іоаннъ Креститель, - изъ Іерусалима послано было къ нему посольство, состоящее изъ священниковъ и левитовъ, съ вопросомъ: не онъ ли Мессія (Ісан. І, 19. 20). Пророки, въ свое время, и въ вельможахъ гудейскихъ не находили достаточныхъ посятій о Лиць Мессіи и о царствъ Ero (Iep. V, 5), а теперь простыя женщины и рыбари знають самыя возвышенныя пророчества о Мессін-о Божествь Его. Мареа и Наванаиль исповедують въ Інсусе Христе Сына Божія (Іоан. XI, 27. I, 49). Андрей и Филиппъ признаютъ въ Інсусъ Того, о Которомъ говорятъ Монсей и Пророки (I, 45). Простая самарянка знаеть, что придеть Мессія и научить людей спасенію (IV, 45). Жители города самарянскаго въ проповъди Іисуса находять ясное для себя и убъдительное доказательство, что «Сей есть воистину Спасъ міру, Христосъ» (ст. 42). Народъ іудейскій, пораженный чудомъ насыщенія пятью хльбами, приходить къ убъжденію. что Іисусь есть Пророкъ, ожидаемый въ міръ: «яко Сей есть воистипну Пророкъ, грядый въ міръ» (VI, 14). Всь сіп примъры достаточно показывають, какъ во время Спасителя во Гудев всеобще было ожидание лессін и общензв'єстны пророчества о Немъ даже въ простомъ народ'ь.

Итакъ, народъ іудейскій подъ чуднымъ водительствомъ неисповъдимой премудрости Божіей исполняеть возложенное на него служеніе человъчеству. Онъ сохраняеть на землік познаніе Бога истиннаго, содержить, сохраняеть обътованіе объ Искупитель и передаеть его человъ-

честву. Конечно, и избранный народъ самъ по себ не могъ бы устоять на стражъ своего высокаго служенія; парство тьмы постоянно стремилось поглотить его и угасить сіяющій въ немъ свътъ спасенія міру. Народъ былъ немощное орудіе: и только Божеская премупрость могла достигнуть чрезъ сіе орудіе великой цъли.

Теперь вы видите — съ какою премудростію и попечительностію Божією совершалось пріуготовительное устроеніе царства Мессіи во Израилъ. Что же, спросите вы, дълалось въ это время внѣ Іудеи? Въ какомъ отношеніи къ сему уготовляемому царству стояли народы языческіе? Неужели языческій міръ находился въ неисходной далекости и нисколько не приближался къ сему царству, въ которое онъ долженъ былъ войти? А если приближался, то какими путями? Отвътомъ на эти вопросы начну слъдующее письмо.

### письмо пятое.

# 1. Почему јуден не узнали Мессін въ лицѣ Інсуса Христа.

Вы спрашиваете: какъ же, послѣ столь ясныхъ пророчествъ, іудеи могли не узнать Мессіи въ лицѣ Іисуса Христа? Послѣ илѣна вавилонскаго народъ еврейскій дѣйствительно сдѣлался очень внимательнымъ къ закону и Пророкамъ. Въ народъ распространялось знаніе закона и пророчествъ, и вслѣдствіе сего—было всеобщее ожиданіе грядущаго Мессіи. Однакоже, пришедшаго Мессію не призналъ и не принялъ еврейскій народъ. Чтобы понять — какъ это могло быть, — нужно знать внутреннее состояніе іудейской Церкви и народа во времена предъ пришествіемъ Христовымъ. Состояніе сіе объясняется въ словахъ Господа: «На Моусеовъ сѣдалищи сѣдоша книжницы и фарисее» (Мате. ХХШ, 2). Кто же были книжники и фарисеи, и въ какомъ отношеніи они стояли къ народу?

Книжникъ, въ общемъ значени этого слова, есть человъкъ свъдущій, ученый (1 Парал. XXVII, 32), какъ, напротивъ, люди изъ низшаго сословія, простые и необразованные, называются некнижными
(Дъян. IV, 13). Книжники, люди особенно свъдущіе въ Писаніи, появляются въ еврейской исторіи какъ народные законоучители, какъ наставники и руководители народа въ разумѣніи закона и пророчествъ.
Такихъ наставниковъ мы не видимъ въ древности. Они появляются уже
послѣ плѣнъ, когда прекратился рядъ боговдохновенныхъ учителей или
пророковъ, и быстро начинають размножаться со временъ Ездры. На-

родъ, уцѣломудренный плѣномъ, восчувствовалъ благоговѣніе къ забытому имъ закону Божію и пламенную ревность къ его познанію и изученію. При такой всеобщей ревности къ изученію Писанія открылась настоятельная потребность въ людяхъ свѣдущихъ въ законѣ, которые бы могли руководить народъ въ пониманіи Моисея и Пророковъ. Вызванное потребностію времени сословіе сихъ законовѣдцевъ, или богослововъ, постоянно возрастало до той многочисленности, въ какой оно является во времена Іисуса Христа.

Нельзя не сознаться, что книжники, понимая— на чемъ держится ихъ вліяніе на народъ, почти съ безпримърнымъ въ исторіи трудолюбіемъ и неутомимою ревностію занимались своимъ дівломъ — изученіемъ закона и Пророковъ. Плодомъ ревностнаго и неутомимаго изученія было полное и полробное знаніе священных книгь: но, къ сожальнію, это изученіе и знаніе остановились только на букв'я закона, нисколько не проникая въ его духъ, или въ его внутренній смыслъ. Конечно, такое уважение къ буквъ держалось на благоговъни къ закону, Богомъ изреченному, въ которомъ, следовательно, каждое слово есть слово Самого Бога. Но эта привязанность къ буквъ, хотя и выходила изъ добраго основанія, довела еврейскихъ богослововъ до крайностей въ изъясненіи закона и превратилась въ изучение совершенно внешнее, нисколько не проникающее въ духъ закона. Такое внешнее буквальное изучение закона породило въ книжникахъ то сухое, безжизненное и мелочное направленіе, которое выражалось и въ образъ ихъ мыслей — въ пониманіи предписаній закона, и въ образъ ихъ фарисейской жизни-въ наружномъ лицемърномъ исполненіи закона. Таящійся за буквой духъ-внутренній смыслъ и значение закона-былъ имъ невъдомъ. Все понимание и исполнение закона ограничивалось одною внешностію, обрядностію, формою. Въ изъясненіе закона книжники составили множество толкованій, частію излишнихъ и безполезныхъ, частію софистическихъ и ложныхъ, какъ, напримъръ, они утверждали, что не имъетъ значенія клятва храмомъ, но не позволительна клятва златомъ храма (Мате. ХХІП. 16). Въ руководство къ исполнению закона составили множество правилъ и предписаний, пустыхъ и безсмысленныхъ, которымъ придавали важность божественныхъ повельній, какъ, напримъръ: умытіе рукъ предъ объдомъ, омовеніе по возвращении съ торжища, обмытие чашъ, кувшиновъ, котловъ и скамей (Марк. VII, 3. 4). Эти преданія старцевъ, происшедшія отъ самихъ же книжниковъ, съ теченіемъ времени болье и болье размножались и получали надъ народомъ такую же, если не большую, силу и обязанность, какую имъли заповъди Божін (Мато. XV, 3-6). Такимъ образомъ книжники, съ одной стороны, обременяли народъ пустыми преданіями и прочисаніями, которыя бозъ нужды и пользы только увеличивали и безъ

того тяжелое бремя законнаго рабства (Мате. XXIII, 4); а съ другой стороны держали народъ въ ослъпленіи, останавливая его на буквъ, на формъ и закрывая отъ него внутренній смыслъ и назначеніе закона. Ограничивая всю праведность исполненіемъ обрядовъ и храненіемъ преданій, они подавляли въ народъ сознаніе человъчеслой немощи и необходимости въ Божественной помощи, къ чему долженъ былъ возводить людей законъ Моисеевъ. Посему-то Господь, обличая книжниковъ, говорить, что они, слъпые и несмышленные вожди народа (Мате. ХХІІІ, 16), взяли себъ ключъ разумънія, но и сами не вошли въ истинное пониманіе закона, и желавшихъ войти не пустили. «Горе вамъ законникомъ, яко взясте ключъ разумънія: сами не внидосте и входящимъ возбранисте» (Лук. XI, 52). Таковы-то были книжники. И эти-то люди имъли огромное, почти неограниченное, вліяніе на народъ и держали въ своей власти его умственную, религіозную и гражданскую жизнь...

Уваженіе, питаемое народомъ къ закону, въ извъстной мъръ отражалось на его толкователяхъ и изъяснителяхъ. Народъ благоговълъ предъ ними, такъ что въ народномъ мненіи простой книжникъ стояль выше неученаго первосвященника. Во время Сираха они занимали мъсто посреди вельможь и пользовались великою славою и уваженіемъ въ народъ. На нихъ смотрели какъ на пророковъ: ихъ вліяніе было сильнее, чемъ вліяніе первосвященника 1). Такое уваженіе народа къ книжникамъ дало имъ возможность подчинить своему вліянію всю жизнь народа. Въ синагогахъ книжники, какъ свъдущіе во всъхъ догматах» Моисеевой религіи и хранители священныхъ преданій, постоянно занимали м'єста истолкователей закона и учителей народа. Въ народныхъ училищахъ они занимали мъста учителей еврейскихъ юношей. Такимъ образомъ книжники были единственные люди, отъ которыхъ распространялось по Тудев знаніе закона, а этимъ знаніемъ и ограничивалось все образованіе у евреевъ. Народъ не зналъ другихъ мудрецовъ, кромъ своихъ книжниковъ, --другихъ наставниковъ, кромъ своихъ законоучителей. Подъ вліяніемъ ихъ идей и ихъ правилъ постоянно стоялъ народъ еврейскій въ своей умственной и религіозной жизни.

Подъ ихъ же вліяніемъ стояла и гражданская жизнь народа. Законъ Монсеевъ опредълялъ не только внутреннюю, религіозную, но и внъшнюю, гражданскую жизнь народа. Посему еврейскій богословъ былъ вмъсть и законовъдцемъ. Посему книжники, занимавшіе высшія мъста въ синагогахъ, или въ религіозныхъ собраніяхъ, какъ богословы, должны были занимать высшія мъста въ собраніяхъ правительственныхъ, какъ законовъдцы. Изъ евангельской исторіи видимъ, что они были членами

<sup>1)</sup> Ioseph. Ant. XVII, 2. 4. VII, 10. 5.

ht

верховнаго судилища іудейскаго и, по всей въроятности, — нивли преимущественную силу (XVI, 21. XXVI, 3. 57. XXVII, 41. Марк. VIII, 31. XI, 27. XIV, 43. 53. XV, 1. Лук. IX, 22. XX, 1. XXII, 66 и др.), и изъ среды ихъ неръдко былъ выбираемъ предсъдатель судилища. Теперь понятно, что книжники, глубоко уважаемые народомъ, единственные его наставники и руководители, первыя лица въ синагогахъ и правительственныхъ собраніяхъ, неограниченно господствовали надъ умами народа, надъ его понятіями, върованіями, направленіями.

Такіе полномочные вожди народа, конечно, легко могли ввести его за собою въ царство Мессіи: но, какъ сказалъ Господь, они и сами не входять въ него и желающихъ войти не допускають, а затворяють царствіе небесное предъ человіки (Мато. XXIII, 13), затворяють его и своимъ нравственнымъ вліяніемъ и, гдѣ нужно, своею внѣшнею властію. Ихъ исключительно буквальное понимание закона, ихъ безжизненное коснъніе на одной его внъшности, встръчаеть новое, совершенно противоположное направление въ учении Спасителя, которое есть духъ и жизнь (Іоан. VI, 63). Книжникамъ оставалось одно изъ двухъ: или сознаться, что они, учители народа, всю жизнь почивающіе на законъ, не поняли въ немъ главнаго и существеннаго, что все ихъ понимание крайне поверхностно и одностороние, или — не отрекаясь отъ своихъ въковыхъ религіозныхъ понятій и убъжденій въ своемъ глубокомъ знаніи закона, не принять ученіе Христово, какъ ученіе новое, противное закону Монссеву и только обольщающее народъ (Іоан. VII, 12). И не такичь людямъ, каковы были книжники, слишкомъ самоувъренные въ свеемъ знаніи и пониманіи закона (Іоан. IX, 34. VII, 48. 49), трудно было бы вдругь отречься отъ всехъ своихъ привычныхъ взглядовъ, отъ застарелыхъ убъжденій и върованій. Божественное слово Спасителя, раскрывающее сущность христіанской любви, умягчающее строгость закона и возвышающее духъ его, представлялось имъ, при ихъ безусловной привязанности къ буквъ закона, явнымъ противоръчіемъ Моисею, отмъненіемъ законныхъ заповъдей (Мате. V, 43-47. Іоан. VIII. 5). Ихъ буквальному пониманію закона срываніе классовъ или исціленіе больного въ субботу казалось нарушеніемъ субботняго покоя (Мате. XII, 2. 10), неумытіе рукъ предъ объдомъ — гръхомъ великимъ и тяжкимъ (Марк. VII, 5), допущение къ собъ мытарей и гръшниковъ — осквернениемъ чистоты (Лук. XV, 2). Въ этой-то рабской, слъпой и упорной привязанности книжниковъ въ буквъ и внъшности закона и скрывается первое начало той вражды, съ которою они встрътили и постоянно преслъдовали ученіе Спасителя. Увъренные въ непогръщительности своихъ митній, они видъли въ учени Господа учение совершенно противоположное своимъ мнъніямъ и върованіямъ, следовательно, на ихъ взглядъ противное закону и истинѣ; неутомимо слѣдили за Божественнымъ Учителемъ, вынуждали у Него отвѣты на многое, «подъискиваясь подъ Него» (Лук. XI, 53. 54), и совѣтовались между собою—какъ бы уловить Его въ словахъ (Мато. XXII, 15). Они видѣли въ Немъ льстиваго учителя, который, впрочемъ, казался опаснымъ не для нихъ, непоколебимыхъ въ своихъ убъжденіяхъ, но для простого народа, для невѣждъ въ законѣ (Іоан. VII. 58. 59). Но они имѣли въ рукахъ всѣ средства остановить стремленіе народа къ новому Учителю.

Правда, дорого человъку его внутреннее глубокое убъжденіе, и способенъ онъ всъми силами отстаивать свое направленіе, особенно— укръпленное временемъ и проникнувшее всъ стороны жизни. И чъмъ исключительные и односторонные это направленіе, каково оно было въ іудейскихъ законникахъ, тымъ оно ближе къ ослыпленію и упорству. Но и истина говоритъ сама за себя. Если бы въ книжникахъ, при всей ихъ односторонности въ разумыни закона, была искренняя любовь къ истины, — они не могли бы не признать божественную силу и величіе ученія Христова. И одна только односторонность, заблужденіе мысли, едва ли бы могла возжечь въ нихъ ту страшную злобу и непримиримую ненависть, съ которой они преслыдовали Господа во все время Его земного служенія, и наконецъ—вознесли Его на кресть И точно, въ нихъ дъйствовало противъ Іисуса не одно только заблужденіе, не сила только ложной мысли, но страсть и ужасныйшая изъ страстей—духовная гордость.

Почти всѣ книжники были изъ секты фарисейской, господствовавшей въ Іудеѣ. Фарисейская секта образовалась послѣ плѣна, обративъ въ свою исключительную собственность тѣ строгія правила благочестія и набожности, котерымъ вначалѣ слѣдовали и всѣ іудеи по возвращеніи изъ Вавилона.

Фарисеи вначаль были строгіе ревнители и блюстители закона Моисеева, отличавшієся особеннымъ благочестіемъ и праведностію. Таковыми были немногіе изъ нихъ и во времена евангельскія, какъ, напр., Савлъ, Никодимъ (Іоан. III, 1), Гамаліилъ (Дѣян. V, 31). Но большинство фарисеевъ давно уже потеряло свой первоначальный характеръ. Малопо-малу ихъ праведность теряла внутреннюю силу—искренность и любовь къ закону, переходила въ праведность только внѣшйюю, наружную, лицемѣрную. Самомечтательность есть признакъ внутренней пустоты. Праведность фарисеевъ, по мѣрѣ того какъ оскудѣвала въ своей внутренней силѣ, дѣлалась кичливою, самомнительною, искала во внѣшнихъ почестяхъ и уваженіи народа восполненія своей внутренней пустоты. Внутренній характеръ фарисейства есть духовная гордость, высокое мнѣніе о своей святости и праведности. И какъ гордость сія опиралась на совершенства мнимыя и мечтательныя, то была. съ одной стороны, высоко-

мърна и до крайности презрительна ко всъмъ, не принадлежавшимъ къ фарисейской секть, а съ другой стороны-до крайности честолюбива и тщеславна, искала внъшнихъ почестей и уваженія. Фарисеи не признають въ себъ людей обыкновенныхъ, немощныхъ и гръшныхъ, такихъ, «якоже прочім челов'яцы» (Лук. XVIII, 11), но видять въ себъ великихъ праведниковъ, безукоризненныхъ и безгръшныхъ блюстителей закона и преданій. Смотрять они на простой народь, какъ на нев'єждь въ закон'є и грышниковы (Ioan. VII, 49. IX, 34), къ которымы самое прикосновение нечисто (Лук. VII, 39), и всякая близость къ нимъ осквернительна (Мате. XI, 19). Ослешленные гордостію, они хотять, чтобы народъ уважалъ ихъ какъ пророковъ 1). Народное уважение и воздаваемыя имъ почести они принимають какъ должное поклонение ихъ святости, какъ законную дань ихъ праведности. А между тъмъ праведность фарисеевъодно лицемфріе, только личина, подъ которой скрывались ихъ страсти. только средство, которымъ пользовалось ихъ честолюбіе, или орудіе, которымъ они покоряли себъ умы и сердца народа. И этимъ орудіемъ они совершенно достигали своей цъли. Если фарисеи сильны были въ народъ, какъ книжники, учители закона: то еще большее имъли они вліяніе на народъ, какъ праведники и ревнители закона. И вообщевнъшность всегда сильно дъйствуетют на народъ. Но фарисейская праведность еще имела надъ нимъ особенную силу потому, что народъ, обратившійся къ благочестію, быль способнье, чьмь когда-нибудь, покоряться вившнему вліянію благочестія, и расположеннье, чъмъ когданибудь, уважать въ фарисеяхъ образцы предписанныхъ закономъ добродвтелей, безъ всякихъ сомивній и подозрвній, съ полною вврою въ ихъ чистоту и святость. Въ древнія времена народъ не могь равнодушно слушать обличеній пророческихъ: теперь онъ смиренно переносить самое презръне къ себъ фарисеевъ, считая себя дъйствительно нечистымъ и грышнымъ предъ этими праведниками. Фарисеи, съ своей стороны, дылали все, чтобы придать внушности своего благочестія какъ можно большую силу и вліяніе и за внішностію совершенно скрыть отъ глазъ народа внутренній духъ и побужденія своей мнимой праведности. Самъ Спаситель свидътельствуеть, что фарисеи по внъшности представляются людьми праведными (Мато. XXIII, 28) и все свое благочестие стараются выставить напоказъ, вся дъла своя творять, «да видими будутъ человъки» (-5). Они показывають предъ народомъ самую пламенную ревность къ закону и самую строгую точность въ соблюдении преданій (Мате. XII, 2. Іоан. IX, 16. Лук. XI. 38): желая явить въ себъ ревнителей закона и благочестія, они предпринимають далекія путе-

пнествія, чтобы обратить въ іудейство хотя одного иноплеменника (Мате. XXIII, 15), строять гробницы Пророкамъ и украшають памятники праведниковъ (-29). Ихъ частыя омовенія и заботливость о чистоть, хоти только наружной (Марк. VII, 2 — 5), ихъ произвольные и продолжительные посты и унылыя и мрачныя лица во время пощенія (Мате. IX, 14. VI, 16), ихъ милостыни, раздаваемыя какъ можно видиве и разглашаемыя въ городь, ихъ молитвы, на которыя они любили становиться въ синагогахъ и на улицахъ (VI, 2. 5), — все это наружное благочестие и набожность сильно дъйствовали на народъ и навали фариссамъ въ глазахъ его видъ праведниковъ и право на самое глубокое и благоговъйное уважение. Имъ уступали первыя мъста на пиршествахъ и въ синагогахъ, имъ кланялись въ народныхъ сборищахъ и приветствовали ихъ почетными названіями учитилей (Мате. XXIII, 6. 7). Такимъ образомъ великая сила и вліяніе, которое имъли надъ народомъ книжники, какъ учители закона, еще болбе увеличилось ихъ фартеейской праведностію. И умы, и сердца народа, и его понятія, и върованія, были въ полной ихъ власти. Какъ члены верховнаго судилища, они легко могли, гдв нужно, поддерживать эту нравственную власть внъшними средствами.

Если далеки были отъ парства Христова книжники, по своему одностороннему и безжизненному пониманію закона: то несравненно дальше они были отъ цего по своему фарисейскому направлению, по духу своихъ нравственныхъ убъжденій и страстей. Гордые и честолюбивые, самоувъренные въ своей праведности, дорожившие своимъ вліяніемъ на наполь, ослъпленные почестями и всеобщимъ уважениемъ, они конечно воображали, что Мессія, по Своемъ пришествіи, прямо обратится къ нимъ, какъ къ блюстителямъ и въдцамъ закона, какъ къ праведникамъ во Израиль, и что они прежде всехъ войдуть въ царство Его. Господь начинаетъ Свое служение на Горданъ безъ всякаго отношения къ фарисеямъ, засвидътельствованный только, или указанный народу, Іоанномъ какъ пришедшій Мессія и какъ «Агнецъ Божій, вземляй грѣхи міра» (Іоан. І, 29. 36). По восшествін во Іерусалимъ Господь обращаеть Свою проповъдь и Свою чудодъйственную силу къ народу, а не къ фарисеямъ, которые только по слуху узнають объ умножении ученикова Его (Ioan. IV, 1). И ихъ Господь не исключаеть изъ числа Своихъ слушателей, но не обращается къ нимъ особенно. Такое отсутствие въ Господъ особенного вниманія къ фарисеямъ-вождямъ и представителямъ народа, могло уже оскорбить ихъ гордость и возбудить въ нихъ подозръніе къ новому Учителю. Они не умъли понять и оцівнить близость Господа въ простому народу, на который сами они смотръли съ презрвніемъ (Ісан. VII, 48. 49),—Его милосердія къ людямъ нечистымъ и

<sup>1)</sup> Ioseph. Ant. XVII, 2. 4.

грышнымъ (Мате. IX, 10. 11). Даже благонамы оны нихъ выволили ложныя заключенія изъ такой снисходительности Его. Въ дом'в Симона блудница обливаетъ слезами ноги Господа и отираетъ ихъ волосами главы своей. Фарисеи, видя, что Господь допускаеть прикосновеніе къ Себ'в нечистой, приходять въ сомнініе о Его святости (Лук. VII, 38). Съ презрѣніемъ фарисеи называють Его другомъ мытарей и гръшниковъ (Мате. VI, 19. Лук. VII, 34). Но презръние скоро смънилось вт нихъ другимъ чувствомъ. Сила ученія Господа и могущественное впечатление Его на народъ (Мате, VII, 27. 29. Ioan. VII, 46), слава чудесь, возрастающая приверженность къ Нему народа, возбуждають въ фарисеяхъ страхъ-потерять собственное вліяніе на народъ и особенно возбуждають зависть, готовую на все, чтобы только восторжествовать надъ новымъ Учителемъ, столь для нихъ опаснымъ Съ'неусыпною бдительностію зависти слідять они за словами Господа, чтобы уловить что-нибудь изъ устъ Его, въ чемъ было бы можно обвинить Его (Лук. XII, 54), что умалило бы славу Его въ народъ: совъщаются между собою, «яко да обольстять Его словомъ» (Мато. XXII, 15); несколько разъ приступають къ Нему съ искусительными вопросами (Мато. XXII, 17. Іоан. VIII, 2-9): но отходять пораженные и посрамленные предъ глазами народа, такъ что, наконенъ, не осмъливаются больше искушать Его (Мате. ХХІІ, 46). Невозможность уловить Его хотя въ одномъ словь (Іоан. VIII, 46) только сильные раздражаеть ихъ ненависть къ Нему. Видите, разсуждали между собою фарисеи, «яко никаяже польза есть? се міръ по Немъ идеть» (Іоан. XII, 19), и темъ высказали и весь свой страхъ, внушаемый имъ славою Господа, и все безсиліе своихъ покушеній противъ Него, и всю силу своей зависти къ Нему.

Но ничто такъ не озлобило фарисеевъ противъ Іисуса Христа, какъ Его обличеніе фарисейскаго лицемърія. Предъ лицемъ всего народа— Господь срываетъ съ фарисеевъ личину праведности, которою они прикрывали свою гордость и честолюбіе, обличаетъ лицемъріе ихъ молитвъ, постовъ и милостыней, укоряетъ ихъ въ хищеніи, лукавствъ и беззаконіяхъ, открываетъ ихъ любочестіе и тщеславіе и предсказываетъ униженіе и посрамленіе ихъ гордости. Сіи учители и руководители народа, доселъ считаемые мудрыми и непогръщительными, теперь являются какъ «вожди сльпіи» и «безумніи» (Мате. ХХІІІ, 16. Лук. ХІ, 40). Эти самомечтательные праведники Израиля, доселъ чтимые и уважаемые какъ Пророки, теперь выставляются народу въ ихъ настоящемъ видъ, какъ «гробы повапленные», которые снаружи кажутся красивыми, а внутри полны костей и всякой нечистоты (Мате. ХХІІІ, 27). Такія обличенія фарисеи выслушали предъ цълымъ народомъ. Безмолвные

предъ ихъ силою и истинною, не имъя силъ защищаться и оправдываться, они воспылали злобою и яростію противъ божественнаго Обличителя. А злоба оскорбленной гордости, пораженнаго и посрамленнаго честолюбія, есть злоба сильнъйшая и неукротимъйшая, къ какой только способна человъческая душа, злоба ослъпленная и ожесточенная, непримиримая и безпощадная, ненасытимая въ своей мстительности.

Еще во второй годъ служенія Інсуса Христа между фарисеями было решено погубить Его (Мате. XII, 14). Отъ народа они скрывають свою личную ненависть къ Нему, но между собою откровенны. На совъть, собравшемся по воскрешении Лазаря, фарисеи не скрываютъ другь оть друга побужденій, по которымь действують противъ Господа. «Что сотворимъ»?—разсуждають члены Христоубійственнаго сов'ьта,— «яко Человъкъ сей многа знаменія творить. Аще оставимъ Его тако: вси увърують въ Него (Іоан. XI, 47. 48). Но въ глазахъ народа своей личной ненависти и злобь они хотять придать видъ ревности по закону. Гдъ представлялся случай, они старались представить Господа предъ народомъ, какъ нарушителя закона, оскорбителя субботы, разрушителя отеческихъ преданій, виновнаго въ богохульствъ (Лук. VI— ХІ. Марк. VII, 2. 5. Мато. ІХ, 14. Іоан. Х, 33. Лук. V, 21 и др.). Но такія обвиненія не могли им'єть большого вліянія на народъ, какъ основанныя на ложномъ толкованіи закона и убъдительно опровергаемыя Господомъ — славою и благодетельностію чудесь Его. Что сказаль слепорожденный фариссимъ, увърявшимъ его, что Даровавшій ему эръніе «Человькъ гръшенъ есть: отъ въка нъсть слышано, яко кто отверзе очи слену рождену. Аще не бы быль Сей оть Бога, не моглъ бы творити ничесоже» (Іоан. IX, 24. 32. 33), —то, конечно, было мивніемъ и очень многихъ въ народъ. Когда Христосъ защищалъ предъ начальникомъ синагоги исцеление бъсноватой, совершенное Имъ въ субботу.-фарисен не могли скрыть своего стыда, народъ своей радости (Лук. ХІІІ, 14—17). Видя, что ихъ правственное вліяніе на народъ изнемогаеть предъ силою ученія и чудесь Інсусовыхъ, они прибъгають къ внышнить средствамь, — опредъляють отлучать оть сивагоги всякаго, кто признаетъ Іисуса за Мессію. Это средство не только сдерживаетъ стремленіе къ Іисусу Христу простого народа, но и князей, увтровавшихъ въ Него: «фарисей ради не исповъдоваху, да не изъ сонмищъ изгнани будуть» (Іоан. XII, 42). Никодимъ, осменившійся сказать несколько словъ въ защиту Інсуса, тотчасъ же долженъ быль умолкнуть (Іоан. VII, 50-52). Постоянно фарисеи искали случая возложить на Него руки, но боялись народа (Лук. ХХ, 19. Мато. ХХІ, 46). Наконецъ, пришель чась Его (Ioan. VII, 30) искупительной смерти, опредъленный въ предвичномъ совътъ Божіемъ. Воскрещеніе Лазаря и входъ Господа

въ Герусалимъ приводить фарисеевъ въ великій страхъ-потерять всю свою силу и вліяніе на народъ и до последней степени раздражаєть ихъ злобу и зависть. Ръшено-предать смерти Інсуса. Скрытность, съ которою взяли Его, и поспъшность суда надъ Нимъ показывають въ фариссяхъ сильное опасеніе, чтобы народъ не явился защитникомъ осужденнаго Праведника. На окончательномъ судъ предъ Пилатомъ фарисеи вибств съ архісреями являются впереди народа, какъ его представители и вожди, своими внушеніями и настояніями побуждають его поддерживать свои обвиненія на Іисуса и требованія смерти Его. И когда малодушный Пилатъ предлагаетъ на выборъ народа освобождениеили Інсуса, или Варравы, — архіерее и старцы наустиша народы, да испросять Варавву, Інсуса же погубять» (Мате. XXVII. 20). Теперь вы можете видъть - какъ могло случиться, что народъ, имъвшій столь ясныя пророчества о Мессіи, вразумленный плиномъ и восчувствовавшій искреннюю любовь къ закону, нетеривливо ожидавшій Мессіи, не узналъ и не принялъ Его. Ослъпленіе книжниковъ и, особенно, злоба и зависть фариссевъ, имъвшихъ сильное вліяніе на народъ, затворили отъ него царство Мессіи, не допустивъ и хотящихъ войти въ оное.

Но правда ли, что одни только внижники и фарисеи виноваты въ томъ, что Мессія не принятъ іудеями? Изъ евангельской исторіи видимъ, что и народъ по большей части не узнаетъ въ лицѣ Іисуса Христа Мессіи, а почитаетъ Его только за Пророка (Мате. XXI, 46). Были люди, которые вѣровали въ Него какъ въ Мессію, какъ, напр., слѣпорожденный, сестра Лазаря и другіе (Іоан. ІХ, 35. 38. XI, 27). Но болѣе общимъ мнѣніемъ народа было то, что Господь Іисусъ есть одинъ изъ древнихъ Пророковъ, воскресшій и явившійся предъ пришествіемъ Мессіи. Спаситель уже въ послѣдній годъ Своего общественнаго служенія спрашиваль учениковъ Своихъ: «Кого Мя глаголють человѣцы быти, Сына человѣческаго?» Апостолы пересказываютъ Ему народныя мнѣнія: «Они же рѣша: ови убо Іонна Крестителя: иніи же Илію: друзіи же Іеремію, или единаго отъ пророкъ» (Мате. XVI, 13. 14).

Народъ по большей части не узнавалъ въ І. Христь Мессіи потому, что смиренный и уничиженный видъ Христа Спасителя былъ несогласенъ съ народными понятіями о Мессіи. Пророчества объ уничиженіи Мессіи, о Его страданіяхъ и смерти были мало извъстны народу. Его взоры были устремлены и остановлены преимущественно на свътлыхъ пророчествахъ о Мессіи, какъ о Царъ, и о славъ царства Его. Сообразно съ симъ народъ ожидалъ, что Мессія хотя родится въ Виолеемъ, но явится вдругъ, неизвъстно откуда (Іоан. VII, 27), какъ Царь—съ царственною славою и величіемъ. Понятія о царствъ Мессіи хотя взяты были изъ пророческихъ книгъ, но искажены толкованіями ложными и

произвольными. Въ народъ было ожиданіе, что царство Мессіи будетъ въчное, однакоже—земное и видимое, среди другихъ земныхъ царствъ и народовъ, самостоятельное и независимое отъ язычниковъ (Мато. V, 5. Дъян. I, 6. Лук. XXIV, 21), и что Мессія въчно будетъ Царемъ сего земного царства (Іоан. XII, 34), что явленію Его будетъ предпествовать пророкъ Илія и устроять пути Ему (Мато. XVII, 10—13). Всъ израильтяне, по мнѣніямъ народа, войдутъ въ царство Мессіи безъ всякаго отношенія къ нравственнымъ совершенствамъ и достоинствамъ, по одному только праву происхожденія, какъ сыны Авраамовы (Мато. III, 9). Не закрытъ будетъ входъ вт царство Мессіи и язычникамъ, но только подъ условіемъ принятія закона Моисеева (Лук. VII, 2—5). Весь Израиль войдетъ въ царство Мессіи, хотя одни будутъ въ большей близости къ Мессіи Царю, другіе въ меньшей, одни болье будутъ участвовать въ славъ Его, другіе менъе (Мато. XVIII, 1. XX, 20. 21).

Но для всёхъ ожидаемое царство Мессіи, по верованію народа, будеть парствомъ мира и благоденствія (Лук. ХХІІ, 51), въ которомъ прекратятся всв бользни, скорби и страданія и настанеть безконечное время земныхъ радостей и утъхъ (Лук. XIV, 15). Такое невозмутимое и всеобщее блаженство будеть поддерживаться непрерывнымъ рядомъ чудесь, совершаемыхъ Мессіею въ благоденствіе Израиля (Іоан. VI, 10. 26). Таковы были во дни Спасителя народныя понятія, или лучше мечты о грядущемъ царствъ Мессіи. Немногіе только избранные и богопросвышенные возвышались надъ такими понятіями народа до прозрѣнія въ правственное и духовное царство Мессіи (см., напр., Лук. I, 75. II, 30—32). Что касается до народа, то его чувственныя понятія и ожиданія встрівчають себі рішительное опроверженіе въ ділахъ и ученіи Спасителя. Господь приходить въ видъ смиренномъ и уничиженномъ, безъ всякой парской пышности и величія и, по собственному Его слову, «не имать гав главы подклонити» (Мате. VIII, 20). Последователямъ Своимъ Онъ объщаеть не славу и утвхи, но кресть, самоотвержение (Мате. XVI, 24-26), гоненія, озлобленія, скорби и страданія (Мате. V, 11. 44). Господь возвъщаеть іудеямь, что ожидаемое ими царство Мессіи не есть царство видимое и земное, но внутреннее, или духовное (Лук. XVII, 20. 21); отвергаеть народное върование, что въ царство Мессіи вводить одно плоткое происхожденіе оть Авраама, доказывая, что не происхождение только, но вера и благочестие делають сыномъ Авраамовымъ (Ioaн. VIII, 39); предсказываеть имъ, что потомки Авраама, за свое невъріе и жестокосердіе, не будуть приняты въ царство Мессіи, а вмъсто ихъ войдутъ въ него язычники отъ востокъ и западъ, и съвера, и юга, и что іудеи, первые по призванію, будуть последними

(Лук. XIII, 25-30). Наконепъ, Господь увъряеть іудеевъ, что Онъ, какъ Мессія, не останется, какъ они ожидають, въчно съ ними на землъ видимымъ Царемъ Іуден, но что «Ему подобаеть вознестися» (Ісан. XII, 32. 34) сперва на кресть, потомъ на небо. Все сіе ученіе Господа о Себъ и о царствъ Своемъ, очевидно, было противоположно народнымъ понятіямъ о Мессіи.

Но спрашивается: кто же ввель въ народъ такія понятія и чувственныя ожиданія, удалявшія народъ отъ Мессіи? — Опять ті же книжники и фарисен, какъ учители въ народъ и руководители въ законъ. Въ своей самомечтательной праведности они исключительно устремляли умы и взоры къ предъизображенному Пророками свътлому образу царственнаго величія и славы Мессіи, любили созерцать сію славу, въ которой думали быть главными участниками, съ самоуслаждениемъ созернали сіе грядущее царство, въ которомъ, конечно, объщали себъ первыя мъста. Порабощенные и ослъпленные страстями, подъ личиной своей праведности, люди чувственные и неспособные къ духовному служению Богу, они не могли понять сего царства въ его духовномъ значени, а представляли его себъ, какъ царство видимое и земное, и возвъщаемое въ немъ обиліе благодатныхъ даровъ они поняли какъ обиліе чувственныхъ радостей и утъхъ для Израиля. Наполнявшая ихъ души мечта о своей чистоть и святости скрывала отъ нихъ глубокое повреждение человъка, невозможность примиренія съ Богомъ собственными силами, необходимость искупленія. Пророчества объ уничиженіи Мессіи, о Его бользняхъ и страданіяхъ ради насъ, о взятін Имъ на Себя грѣховъ міра, объ Его искупительной смерти, -- всь сіи пророчества, несогласныя съ односторонними и чувственными понятіями фарисеевъ, они или вовсе устраняли изъ вниманія, какъ непонятныя и необъяснимыя, или перетолковывали ихъ сообразно съ своими взглядами и самомечтательными ожиданіями. Свои одностороннія и чувственныя понятія о Мессіи они передали и народу: и сами не видели, и отъ народа сврывали въ Мессіи грядущаго Искупителя, а указывали въ Немъ только Царя, славнаго земною славою и неистощимо богатаго земными дарами и благами. И здесь открывается истинность обличенія, что книжники и фарисеи взяли себъ «ключъ» разумънія, но и сами не вошли» въ истинное разумъніе закона и Пророковъ, и другихъ не пустили войти (Лук. XI, 52). Видно. что народъ быль въ недоумъніи о томъ-кто Інсусъ, пророкъ ли или Христосъ, -- что въ народъ ходили различныя мнънія о Немъ, но всь ожидали, какъ ръшать дъло книжники и фарисеи, и удостовърятся ли въ томъ, что Онъ подлинно Христосъ (Іоан. VII, 12. 40. 41. 32. 26). Несмотря на свои одностороннія понятія о Мессіи, народъ, видя чудеса, совершаемыя Господомъ, быль близокъ къ тому, чтобы увъровать въ Него.

Въ праздникъ кущей, во время пребыванія Господа въ Герусалимъ, «мнози отъ народа въроваща въ Него и глаголаху, яко Христосъ, егда пріндеть, еда больша знаменія сотворить, яже Сей творить» (Іоан. VII, 31)? Фарисеи, услышавъ сіе, посылають схватить Его; и когда посланные возвратились съ увъреніемъ о силъ Его ученія, фарисеи говорять имъ съ презръніемъ: «Еда и вы прельщени бысте? Еда кто отъ князь върова въ Онь, или отъ фарисей? Но народъ сей, иже не въсть закона, прокляти суть» (45-49). Въ другомъ подобномъ случав, когда народъ, пораженный чудесами Господа, готовъ былъ принять Его за Мессію, фарисеи пускають въ народъ мнвніе, что Онъ изгоняеть бысовъ силою бъсовскаго же князя Веельзевула (Мате. XII, 23. 24). Такія мнънія фарисеевъ, которымъ народъ привыкъ безусловно верить и повиноваться, мивнія, выражаемыя съ такою надменною самоув ренностію и съ такимъ презръніемъ къ новому Учителю, расходясь въ народъ, конечно, во многихъ останавливали въру-готовую возникнуть, въ другихъ ослабляли и убивали въру-уже возникшую.

Согласны ли же, спросите вы, судьбы еврейскаго народа съ Божінми обътованіями, ему данными, и исполниль ли этоть народъ цъль, назначенную ему въ планъ домостроительства? Народъ воззванъ къ бытію, отделень оть всехъ народовъ земныхъ, Богомъ воспитанъ, устроенъ съ дивною Божією мудростію и особенною попечительностію веденъ къ Мессіи, уготовляемъ къ принятію Его: и не приняль Мессіи, отвергъ Его, и самъ былъ отверженъ и разсъянъ. Всъ данныя ему обътованія перешли къ язычникамъ. Въ царство Христово, устронемое во Израилъ, первые вошли язычники и доселъ наполняють его, а Израиль-въ отчуждении отъ сего царства и въ разсвянии. — Но что же? Еврейский народъ былъ только орудіемъ премудрости Божеской; и какъ ни слабо было это орудіе, — всесильная премудрость Божія вполнъ достигла имъ Своей цъли. На еврейскій народъ возложено было Промысломъ служеніе цьлому человычеству—сохранение въры въ Бога истиннаго, принятие и сохранение обътования объ Искупителъ. И народъ исполняетъ свое великое служение: сохраняеть для міра и въру и обътование; принимаеть Мессію, хотя и не узнавая Его; устрояеть Ему кресть, спасительный для міра, котя не думая исполнять симъ устроеніемъ Божественное предопредъленіе о страданіяхъ Спасителя; и когда не хочеть войти въ устроенное среди него парство Христово, — отвергается Богомъ; но самымъ своимъ отверженіемъ отворяеть въ него входъ всемъ народамъ земли. Все данныя ему и сохраненныя имъ обътованія онъ предаеть язычникамъ, отрекаясь участвовать вмъстъ съ ними въ благодатномъ осуществлении сихъ обътованій. Въ этомъ смыслів и говорить Апостоль объ іудеяхъ, что прегръшение ихъ богатство міра, и отпадение ихъ богатство языковъ (Римл. XI, 12). Такимъ образомъ еврейскій народъ, какъ орудіе Премудрости, выполниль свое назначеніе.

Но скажете: народъ не мертвое же орудіе. Еврейскому народу назначено было не только служить для другихъ, но объщано, что онъ самъ и первый войдеть въ обътованное царство Мессін; однакоже, его предварили язычники, и остается онъ вив сего царства. - Избранные изъ сего народа вошли въ царство Божіе, и отъ прочихъ не Богъ затвориль двери сего царства, а самъ народъ отрекся войти въ оное, Богь не взяль назадь Своего обътованія: потому что «нераскаянны дарованія и званіе Божіе» (Риил. XI, 29). Народъ не исключень изъ плана домостроительства. Апостолъ свидътельствуеть, что Богъ не отринулъ окончательно народъ Свой (Римл. XI, 1), что какъ во дни идолопоклонства оставалось по нескольку тысячь въ Израиле, не преклонившихъ кольнъ Ваалу, такъ и теперь, въ отпадшемъ Израиль, есть остатокъ спасающихся, обращающихся или имъющихъ обратиться (2-5), что спасеніемъ язычниковъ Богь раздражаетъ израильтянъ, или возбуждаеть ихъ къ обращенію (11). Наконецъ, Апостоль въ глубокомъ изумленій предъ непостижимостію и премудростію путей Вожінхъ открываеть намъ тайну последней судьбы Израиля, именно-ту тайну, что отвержение Израиля-только на-время, что онъ будеть возстановленъ и займеть свое мъсто въ царствъ Христовомъ послъ того, какъ войдеть въ него полное число язычниковъ. «Не хощу васъ не въдъти тайны сея, братіе, да не будете о себъ мудри, яко ослъпленіе отъ части Израилеви бысть, дондеже исполнение языковъ внидетъ: и тако весь Израиль спасется, якоже есть писано: пріидеть отъ Сіона Избавляй и этвратить нечестіе оть Іакова» (Римл. XI, 25. 26. Лук. XXI, 34. 28).

Обращаемся теперь къ судьбамъ міра языческаго.

# II. Пріуготовленіе языческаго міра къ принятію Искупителя.

Пока въ Іудев, подъ непосредственнымъ распоряжениемъ Духа Божія, шло пріуготовительное устроеніе всемірнаго царства Мессіи, въ какомъ отношеніи къ сему уготовляемому царству стояли народы языческіе? Царство Божіе на земѣ устроялось для всѣхъ племенъ и народовъ земныхъ: въроятно ли же—что народы сіи держались въ безысходной далекости и нисколько не приближались къ сему царству, въ которое они должны были войти въ опредъленное время? Израиль называетъ Мессію чанніемъ языковъ (Быт. XLIX, 10), пророки видятъ въ Немъ желаніе, исканіе народовъ (Агг. II, 8. Ис. XI, 10). Слъдовательно, прозорливцы замѣчаютъ въ языческомъ мірѣ, хотя во внѣшности и незамѣтныя, какія-нибудь предчувствія, стремленія, потребности, надежды, но которымъ

Мессія, еще нев'вдомый міру, быль уже для него Чаемымъ и Желаннымъ. И въ язычникахъ были внутреннія прирожденныя человъку стремленія и исканія, для нихъ самихъ неразгаданныя и непроясненныя, или лучше - потемненныя и помраченныя грёхомъ, въ которыхъ заключалась. однако, хотя ослабленная, но не вовсе сокрушенная способность для вступленія въ благодатное царство Мессін. Въ телесной природе человъка, въ его младенчествъ, есть потребности питанія и самосохраненіявлеченія сильныя и цівлесообразныя, хотя въ то же время нисколько не сознающія ни своей ціли, ни средствъ для ея достиженія. Есть такія же пълесообразныя, хотя и безсознательныя, потребности и въ духовномъ младенчествъ и каждаго человъка и цълаго человъчества, потребности духовнаго питанія и самосохраненія — исканія Того, Кто былъ всегда и есть Жинь и Светь человековь (Іоан. І, 4). Выражая эту мысль, одинъ изъ учителей Церкви сказаль, что душа человъческая по самой природъ своей христіанка 1). Если бы гръхъ не наполниль мракомъ души человъческой, — ея стремленія къ Богу были бы всегда неуклонны, свътлы, сознательны, каковы они были въ душт первосозданнаго. Но въ потомкахъ его сіи духовныя стремленія ослаблены и помрачены; и хотя слабы, но не совстмъ мертвы; подавлены, но не искоренимы, потому что въ основаніи ихъ лежитъ несокрушенный въ человъкъ образъ Божій. Въ языческомъ мірь мы постоянно видимъ стремленія къ истинъ, хотя идущія къ ней медленно и блуждающія по распутіямъ лжи, - стремленія къ добру, хотя безсильныя и по большей части безплодныя, -- жажду истиннаго и успокоительнаго блаженства, хотя ищущую удовлетворенія въ скудныхъ и нечистыхъ источникахъ земныхъ радостей; наконецъ, видимъ проходящее чрезъ всю исторію языческаге міра исканіе Божественнаго, хотя постоянно останавливающееся и преклоняющееся предъ тварями. Всв такія стремленія духа если не могли совершенно умолкнуть въ человъчествъ, но постоянно обнаруживались и блуждали, ища себъ удовлетворенія, должны были привести языческій міръ къ какимъ-нибудь убъжденіямъ, и всего ближе и прямъе къ убъжденію въ недостижимости собственными силами того, чего въ продолжении пълыхъ тысячельтій тщетно искали умы. Посль тысячельтнихъ исканій, блужданій и круговращеній, мысль если не нашла искомаго, то имъла время дойти до убъжденія въ его недостижимости, или до сознанія человъческой немещи и безсилія въ стремленіи къ истинъ и добру, въ исканіи Божественнаго. И исторія свидітельствуєть, что языческій мірь дійствительно дошель, наконець, до этого сознанія. Сознаніе своей немощи и безсилія въ исканіи Божественнаго, конечно, не есть уже обратеніе или едине-

тертупліанъ въ своей апологіи (гл. XVII).

ніе съ искомымъ, но возможная въ растявнномъ человвчествв пріемлемость Божественнаго, способность или готовность къ благодатному единенію съ Богомъ. Каждый чедов'єкъ изъ жизни естественной входитъ въ жизнь благодатную, или въ царство Христово, по въръ въ Искунителя. Но къ чему прививается и на чемъ основывается такая въра? На сознаніи собственной немощи и бездилія въ діль спасенія. Такое же значение имбло это сознание въ духовной истории всего языческаго міра, какое оно имветь въ жизни каждаго человъка, сознательно вступающаго въ нарство благодати. Въ этомъ сознаніи, какъ скоро достигъ его міръ языческій, открылась въ язычникахъ пріемлемость вёры, восчувствовалась потребность высшей помощи, возникла изъ-подъ граховныхъ наростовъ подавленная способность къ всесединению съ Богомъ во Христь.

Повидимому для человъка нъть ничего легче и естественные, какъ сознаніе своей духовной немощи. Конечно, нетрудно выдать чужое убіждение за свое, проповъдывать свою немощь, еще не зная своихъ силъ. Но иное дело — сознание искреннее, основанное на собственномъ убъжденін, которое пріобрътается и укрыпляется опытами цьлой жизни. Признаніе Сократа въ немощи человъческаго ума имфеть всю силу убъжденія, потому что мудрецъ пріобрѣль сіе сознаніе опытомъ цѣлой жизни, посвященной исканію истины. Точно также нельзя думать, чтобы и человъчеству легко и скоро досталось сознание своей духовной немощи. Путь къ нему быль длиненъ и труденъ, и начало его теряется во мракъ глубокой древности, невъдомой исторіи. Въ людяхъ предъ потопомъ, какъ изображаеть ихъ библейская исторія, видна совершенная духовная безпечность, равнодущіе и холодность ко всему, что выше чувствъ и времени, непробудное усыпление всехъ въчныхъ и существенныхъ стремлений человіческаго духа, наконець--отсутствіе всякой віры, кромів віры въ чувственныя силы, въ чувственныя радости и блага. Уже послъ потопа возникло въ людяхъ стремленіе къ сверхчувственному, исканію Вожественнаго. Когда Авраамъ вызванъ былъ изъ міра, — весь тогдашній мірь поклонялся богамъ, и, следовательно, на место допотопнаго неверія всюду вступила религія. Воспрянувшее, или пробужденное, въ людяхъ исканіе Божественнаго долженствовало быть искренне, неутомимо, чтобы переходить изъ рода въ родъ, переживать тысячельтія, завъщая последующимъ родамъ пріобетенія предшествующихъ. Мысль, ищущая Божественнаго, заключала въ себъ непреоборимую силу влеченія и любовь къ истинъ, и если при своихъ многовъковыхъ усиленныхъ стремленіяхъ къ постиженію Божества и единенію съ Нимъ по временамъ и уклонялась, то окончательно не могла остаться въ состояни сомнения, невърія, отчаннія въ истинъ, а сохранила въру въ Божественное, несмотря на всъ свои блужданія и круговращенія, несмотря на сознаніе своей немощи-постигнуть Въруемаго и Искомаго. Впрочемъ, не будемъ принисывать человъческой силь того, чего сама собою не могла она сделать. Зная немощь ея и преклонность къ чувственности, трудно и невозможно поверить, чтобы мысль человеческая сама собою, безъ тайной высшей помощи, прошла черезъ весь языческій міръ, не утомившись и не охладъвши въ своихъ духовныхъ исканіяхъ, не погрязла въ чувственности, не впала въ неисходное сомнъніе и невъріе, а пришла именно въ такое состояніе, какое сообразно было съ цілями Промысла, и успъла прійти въ это состояніе не ранбе и не позднее надлежащаго времени. Признавать сіе дёломъ одной толькой человіческой мысли не позволяють намъ знаніе ся немощи и опыты техъ людей, которые въ продолжение своей недлинной жизни успъваютъ совершенно усыпить и подавить въ себъ всъ духовныя стремленія ума. Святой Іоаннъ Богословъ благовъствуетъ о Богъ словъ: «Въ Томъ животъ бъ, и животъ бъ свътъ человъкомъ, и свътъ во тмъ свътиться, и тьма его не объятъ» (Іоан. І, 4. 5). Сіе благов'єстіе свид'єтельствуеть, что Слово, Упостасная Премудрость Божія, было світомъ и руководителемъ умовъ и во мракъ язычества, хотя Его свътеніе и водительство не было сознаваемо и ощущаемо. Внимающій крикамъ птенцовъ ворона, взывающихъ къ Нему о пищь (Іон. XXXVIII, 41), могь ли не внимать стремленіяхъ человъческихъ умовъ, искавшихъ истины? Если премудрость Божія не считала для себя унизительнымъ-до такой степени снисходить къ дътскому состоянію людей, въ какой представляеть это премудрый Соломонъ (Притч. XXVIII, 31): то почему же недостойно было ея преклоняться къ исканіямъ человіческаго ума и, не стісняя его свободныхъ движеній, насильно не преграждая его блужданій, постоянно вести его къ плодотворному сознанію человічноской немощи, охраняя отъ далекихъ уклоненій на пути сомнічнія и невізрія, подобно тому, какъ та же Вожія премудрость, несмотря на всв заблужденія и преступленія народа избраннаго, постоянно вела его къ опредъленной ему пъли?

Такой взглядь на значение философіи въ языческомъ мір'я эправдывають Отцы и Учители Церкви. Такъ, Климентъ Александрійскій признаеть явленіе и направленіе философіи въ языческомъ мір'в дів домъ Божественнаго Промысла, устрояющаго судьбы язычниковъ. «Послъ того, какъ пришло къ намъ съ небесъ само Слово, нътъ намъ нужды въ человъческомъ учени, не за чъмъ путешествовать ни въ Анины, ни въ другіе города Греціи. Намъ, сдівлавшимися учениками Господа, открыта истинная мудрость, въ которой и лучшіе изъ философовъ приближались только гадательно» 1). Не усвоивая философіи такого же зна-

<sup>1)</sup> Cohort. p. 86. 87.

ченыя въ христіанствъ, какое она имъла прежде, Климентъ, однако, порицаеть техь, которые не хотели признать пользы ея и для язычниниковъ, и думали, что философія явилась на зло и на погибель люиямъ, и есть дело лукаваго изобретателя. «А я намерень доказать», говорить Клименть, «что и философія есть діло Божественнаго промышленія 1). Прежде пришествія Господа философія необходима была грекамъ для руководства въ правдъ. Въроятно, Самъ Господь даровалъ ее грекамъ, прежде нежели призвалъ ихъ. Ибо и она дътоводительствовала эллиновъ ко Христу<sup>2</sup>). Эллинская философія представляеть въ себъ истину хотя и темно, и не всю, но по частямъ. Но если и не обнимаеть всю высоту истины и не даеть силь къ исполненію Госполнихъ заповъдей, однако приготовляетъ путь парственному ученію, ніжоторымъ образомъ упітьомудриваеть человітка, устрояя его нравы 3), какъ бы предочищаеть и располагаеть душу къ принятію въры» 4). «Я желалъ бы», писалъ Оригенъ своему воспитаннику, Григорію Неокесарійскому, > чтобы ты ознакомился и съ греческою философіею, потому что она нъкоторымъ образомъ можетъ служить руководствомъ или пріуготовленіемъ къ христіанству» 5). Святый мученикъ Іустинъ, самъ дошедшій до христіанства путемъ философскаго уб'єжденія, смотрить на греческихъ философовъ какъ на свътильники, которые Слово поставляло въ глубокой ночи язычества и которые свътили свътомъ Его. «Мы научены», пишеть святый Іустинь, «что Христось есть Первородный Божій и что Онъ есть Слово, Котораго причастенъ весь человъческій родъ. И ть, которые жили подъ водительствомъ Слова, суть христіане, хотя и именуются язычниками. Таковъ между эллинами былъ Сократь и ему подобные 6). Все, что ни сказаль кто хорошаго, есть наше-христіанское. Ибо всв писатели чрезъ насажденное въ нихъ свия Слова могли въ нъкоторой степени прозръвать истину 7). И стоики прекрасны были въ своихъ нравственныхъ изреченіяхъ чрезъ насажденное въ весь родъ человъческій съмя Слова в). И Сократъ подъ водительствомъ Слова сказалъ о познаніи Бога, нев'єдомаго язычникамъ, следующія слова: Отца и Творца всяческих найти трудно, а говорить о Немъ всъмъ не безопасно 9). И Платоново учение не чуждо Христа,

хоти не во всемъ подобно 1). Что во всѣ времена было сдѣлано к сказано философами и законодателями, это достигалось ими въ такой мъръ, въ какой было доступно имъ и созерцаемо ими Слово. Конечно. они не могли совершенно постигнуть Слово, Которое есть Христосъ 2). Святый Василій Великій видить въ философскомъ ученіи тынь истинъ откровенныхъ, предъизображение или оттънокъ добродътели, изображенной въ Писаніи, отраженіе свъта Христовой истины, подобное отраженію солнца въ водахъ. Давая уроки христіанскимъ юношамъ-какъ пользоваться языческими сочиненіями, святитель говорить: «Въ будущую жизнь вводять нась, конечно, Священныя Писанія, образующія насъ посредствомъ ученій таинственныхъ; но пока, по возрасту, не можемъ изучить глубину смысла ихъ, ты и въ другихъ писаніяхъ, не вовсе отъ нихъ далекихъ, упражияемъ на-время духовное око, какъ въ нъкоторыхъ тъняхъ и зерцалахъ... Хотя добродътели совершеннъе обучимся изъ нашихъ писаній, однакоже, и изъ внішнихъ уроковъ очертаемъ какъ бы некоторый оттенокъ добродетели, посвящая себя предварительному изученію внёшнихъ писателей; потомъ уже начнемъ слушать священные и таинственные уроки и, какъ бы привыкнувъ смотръть на солнце въ водъ, обратимъ, наконецъ, взоры къ Самому Свъту, и какъ срывая цвъты съ розоваго куста избъгаемъ шиповъ, такъ и въ сихъ сочиненіяхъ (языческихъ), воспользовавшись полезнымъ, будемъ остерегаться вреднаго> 3). «Полагаю», пишеть святый Григорій Богословъ, «что всякій, имъющій умъ, признаетъ первымъ для насъ благомъ ученость, и не только сію благороднейшую нашу ученость, которая, презирая всв украшенія и плодовитость річи, емлется за единое спасеніе и за красоту умосозерцаемую, но и ученость внішнюю, которою многіе изъ христіанъ, по худому разуменію, гнушаются какъ злохудожною, опасною и удаляющею оть Бога» 4).

Такимъ образомъ извъстная мысль, что міръ языческій оставленъ быль самому себь, вовсе не хочеть сказать того, что взорь Божій не следиль за его судьбами и что рука Божія не направляла сихъ судебъ къ цёли, спасительной для цёлаго человёчества. И въ языческомъ мірё внимательному взору открывается водительство Божіе болье тайное и сокровенное, чтить въ народт еврейскомъ, но также сообразное съ цълями Промысла и достойное Бога разумовъ. Слово Божіе, свътъ и жизнь всякой разумной твари, не гнушается снизойти своимъ таинственнымъ всеоживляющимъ действіемъ во мракъ язычества, следить

<sup>1)</sup> Strom. I, p. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Strom. I, p. 331.

<sup>3)</sup> Strom. I, p. 366. 4) Strom. VII, p. 839. 5) Evseb. Hist. Ecc. VII, p. 18.

<sup>6)</sup> Pro Christ. Apol. II, p. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Apol. I, p. 51. <sup>8</sup>) Apol. I, p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Apol. I, p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Apol. I, p. 51. Apol. I, p. 49.

Бесъда 22. Творен. святыхъ Отцовъ въ русскомъ переводъ, VIII. 346--364.

<sup>4)</sup> Слово 43. Творен. св. Отп. въ русск. переводъ. 1V. стр. 63

движенія челов'яческой мысли, ищущей Божественнаго, уділяєть ей посильную мъру жизни, поддерживаеть въ ней бодрость въ ея трулныхъ и тысячелътнихъ исканіяхъ, не попускаетъ ей совершенно погибнуть въ чувственности, въ сомненияхъ, въ неверии; сквозь все ся заблужденія ведеть ее сообразно съ планомъ Своего домостроительства, постепенно направляя ее къ тому сознанію, которое въ человъкъ уготовляетъ пріемлемость высшаго озаренія. Наконецъ, умъ человіческій возвышается до иден о Богь единомъ. Который есть безконечный умъ и совершеннъйшая красота, и виъстъ съ тъмъ глубоко чувствуетъ свое крайнее безсиліе — прійти въ единеніе съ симъ умемъ и красотою. Не имъя силъ держаться на высоть такого созерцанія, въ горькомъ чувствъ своей далекости отъ Бога и недостижимой неприступности Божества, когда человъческій умъ быль въ опасности ниспасть въ глубину сомнъній и отчаннія въ истинъ, въ Іерусалимь возсіяваеть Свыть языковъ: къ Нему идуть народы (Ис. LX, 1-3) и находять въ Немъ свое исканіе и чаяніе.

Исторія языческой философіи и религіи представляеть въ себ'є осуществленіе такого возэр'єнія на языческій міръ, въ его отношеніи къ плану Божественнаго домостроительства. Такое отношеніе можно будеть разсмотр'єть и въ т'єхъ краткихъ очеркахъ, въ какихъ мы изображаемъ зд'єсь историческій ходъ языческой мысли и в'єры.

Въ своемъ паденіи человѣкъ потерялъ сознаніе своего царственнаго владычества надъ тварью и свою духовную свободу. Умъ, разъединившись съ Богомъ, сдълался рабомъ чувственныхъ желаній, а потомърабомъ подчиненныхъ ему тварей, въ которыхъ находилъ удовлетворение возобладавшихъ надъ нимъ желаній. Омраченный и подавленный гръхомъ умъ такъ ослабълъ, что сдълался немощнымъ и неспособнымъ къ своему естественному восхожденію отъ д'яйствій къ причинъ, оть образовъ къ первообразу, отъ видимаго и множественнаго къ единому и невидимому, и въ семъ восхождении остановился въ изнеможении далеко отъ цёли (Прем. XIII, 5. 8). Сквозь облегающій его мракъ гръха, не имъя силъ возвысить взоръ къ Первообразу и Виновнику всъхъ созданныхъ красотъ и совершенствъ, онъ обаянъ былъ красотою и великолъпіемъ твари, и, увлекаемый силою зла все далье и далье отъ Бога, — онъ забылъ Его, преклонился предъ природою, воздалъ ей божескую честь и поклоненіе. Природа сділалась божествомъ человіка. Въра въ Творца міра сохранялась только въ Церкви патріархальной, устроенной Богомъ въ потомствъ Авраама. Внъ сей Церкви люди, какъ только запомнить ихъ исторія, являются поклонниками природы, боготворящими ея силы, красоты, дары. На Востокъ между древнъйшими народами ощутительно вліяніе духа, недолекаго отъ истины, еще видимы

отраженія ея заходящаго света. Идея о Богь, о единомъ Виновникъ всей твари, еще не успъла потеряться въ хаосъ многобожія. Въ восточныхъ религіяхъ, и особенно въ одной изъ древивищихъ-въ религіи индъйской, ясно просвъчиваеть идея Божества единаго и безконечнаго. необъятнаго и всеобъемляющаго, самоисточнаго и всеоживляющаго. Идея эта представляеть въ себъ отражение истиннаго понятия о Богъ, Творцъ и Промыслитель, Котораго невидимое существо, присносущная сила и Божество видимы въ тваряхъ, но отражаемыя въ сей идеъ черты образа или истиннаго понятія о Богъ начинають сливаться и смъщиваться, приближаются къ пантеистическому міросозерцанію, по которому Божество не есть существо личное, творящее міръ, но безличная и безпредъльная сущность бытія, изъ которой все истекло и въ которую все возвратится. При такомъ понятіи о Божественномъ еще не теряется совершенно чувство единаго Божества, но уже отворяется входъ многобожію, или обоготворенію, подъ именами и образами боговъ, различныхъ истеченій или проявленій Божественной сущности. Посему на Восток'в мысль о Богь единомъ скрывалась въ глубокомъ мракъ многобожія и идолопоклонства, какъ и въ нынъшнемъ состояни браминской религи, которая сохранила въ себъ и весь пантеонъ измышленныхъ боговъ, и идею Бога единаго, господствующаго надъ прочими богами, какъ надъ Своими рабами 1). Но что составляло святыню древнихъ религій, — это уцълъвшія преданія священной древности, истины Божественнаго откровенія, перешедшія изъ первобытнаго міра. Таково общее на Восток'в преданіе о первобытномъ блаженномъ состоянии человъка въ міръ и союзъ съ Богомъ, о паденіи челов'єка и разъединеніи съ Богомъ, следствіемъ чего было помрачение и растивние человъческого рода, наконецъ-въра въ будущее примирение и возсоединение съ Богомъ посредствомъ Божественнаго Избавителя и Примирителя. Въ книгахъ, называемыхъ священными у китайцевъ, въ такихъ чертахъ изображается лицо Избавителя: Онъ великій святой, Который все знаеть и все видить, слова Его назидательны и мысли истинны, Онъ весь какъ небесный чуденъ; мупрость Его безпредельна, предъ очами Его открыто все будущее. Онъ-едино съ Богомъ, и Онъ только можетъ принесть Богу достойную жертву. Народы ждуть Его, какъ поблекшія растенія ждуть дждя. Онъ обновить міръ, изм'внить нравы, загладить грехи міра, умреть въ болъзняхъ и поношеніяхъ и отверзеть небеса. Онъ изображается въ китайскихъ книгахъ подъ именами Господа, Царя и наставника человъковъ, человъка божественнаго, сына неба, человъка совершеннаго, великаго святого, учителя мудрыхъ 2). Въ персидской религіп было также

<sup>1)</sup> Ист. Филос. Риттер. пер. съ нъмец., ч. 1. стр. 86. Ur-offenbar. v. Schmitt, p. 223. 224.

ожиданіе посредника, или примирителя между Божествомъ и человъчествомъ. Примиритель сей, по сказанію Зендавесты, прекратить борьбу между зломъ и добромъ, побъдить смерть и уничтожить враждебныя дъйствія духовъ злыхъ, служебныхъ царю мрака (Ариману). Въ индъйской религи есть, хотя искаженная, идея о воплощении Божества для примиренія съ Собою челов'ячества. Одна изъ торжественнъйшихъ жертвъ въ Индіи-жертвенное закланіе агица сопровождалось молитвою, въ которой было просительное призывание имьющаго прийти Искупителя 1). Присутствіе въ древнихъ религіяхъ такихъ преданій, хотя уже искаженныхъ и обезображенныхъ, имъло, однакоже, сильное вліяніе на религіозную настроенность восточнаго человіка. Оно выразилось въ глубокомъ чувствъ человъческой виновности и нечистоты, въ благоговъйномъ тренетв предъ Божествомъ, въ отреченіяхъ отъ міра, его радостей и благъ, въ трудахъ созерцанія, въ строгости самоизнуренія и покаянныхъ подвиговъ. Съ такою религіозною настроенностію сообразенъ былъ и внешній, мрачный и страшный, видъ восточнаго богопочтенія.

Впрочемъ, преданія, хранимыя въ восточныхъ религіяхъ, не были общимъ достояніемъ, върою народною. Они были тайною жрецовъ, мало доступною народу. Точно также идея единства Божія, сознаваемая мудрыми, отъ глазъ народа скрывалась во мракъ идолопоклонства и многобожія. Терялось и затемнялось прежнее значеніе боговъ, какъ олицетвореній божескихъ дійствій, или проявленій. Народъ держали въ ослепленіи; но и мудрые не умели пользоваться истинами и хранили ихъ въ безплодной неприкосновенности. Мысль была въ застов, коснела, погруженная въ страдательное и неподвижное созерцание Божественнаго. Подвиги очищонія и показнія приняли характеръ фанатическій, перешли въ безсмы ленное и изувърское самоумерщвленіе, которымъ думали предуготовлять себя къ погруженію въ безконечную сущность. Мысль должна была найти исходъ изъ такого оцененения.

Новое умственное движение язычества начинается въ Греціи. Греческіе боги первоначально были олицетворенныя силы природы, къ которымъ впослъдствии причислены были люди, обоготворенные за великіе подвиги, за мудрость, даже за особенную красоту. Въ греческой религія является уже многобожіе безъ всякаго чаянія, или безъ иден о Божествъ единомъ. Греческие боги не представляются уже проявлениями или олицетвореніями единаго Божественнаго, какъ было на Востокъ, -- это отдъльныя, самостоятельныя существа, между которыми Зевесь имбеть только достоинство первенства, хотя и носить громкое имя отца боговъ и человъковъ. Въ богахъ Греціи не удерживается ихъ прежній физическій и

историческій смысль; они являются какъ произведенія фантазіи, которая облекаетъ ихъ въ художественныя формы; восточный символизмъ, думавшій изобразить необъятность и безконечность Божественнаго существа въ громадныхъ и чудовищныхъ формахъ своихъ идоловъ, въ Греціи уступаеть мъсто художественному антропоморфизму. Въ олимпійнахъ греческая религія признаеть существа совершенно человъкообразныя, сіяющія красотою и всеми пластическими совершенствами человеческого тела, съ тъмъ только различіемъ, что человъческая красота и кръпость не подчинена на Олимпъ закону времени, не знаеть старости и истощения. Вмъсто страшныхъ и безобразныхъ восточныхъ идоловъ, на греческихъ алтаряхъ стоятъ художественныя изваянія, представляющія боговъ въ образахъ человъческихъ, въ образахъ юности, женской красоты, мужской сановитости, геройской силы и т. п. Съ человъческими формами олимпійскіе боги принимають челов'вческое естество и свойства. Взглядъ Гомера на боговъ оставался върою народною во все время греческаго идолопоклонства. Боги, изображенные Гомеромъ по человъчески мысять, по чловъчски чувствують. Они съ человъческими немощами, увлечениями, страстями. Доступно имъ все человъческое и даже все языческое. Общи у нихъ съ людьми и сердечныя заблужденія, и грубы пороки чувственности, и діла темныя и позорныя. Отношение ихъ къ людямъ самое короткое и постоянное. Подъ ихъ водительствомъ идетъ вся жизнь человъка отъ колыбели до могилы. Они входять своимъ участіемъ во всё человеческія дела и намъренія, во всъ даже самыя частныя обстоятельства человъческой жизни. Всякое начинаніе и предпріятіе челов'єка, всякое событіе въ его жизни имъетъ на Олимпъ своего особеннаго покровителя или покровительницу въ лицъ какого-нибудь бога или богини.

Такая религія, конечно, не могла успоконть мысль, ищущую Божественнаго. Близость греческихъ боговъ въ людямъ вовсе не имъла тъхъ нравственныхъ вліяній, которыя отражаются въ душт человъческой чувствомъ благоговънія и возвышеніемъ ума: это была короткость, унизительная для боговъ и не возвышающая человъческаго самосознанія. Конечно, никакая религія не можеть не имъть нравственныхъ, улучшающихъ и обуздывающихъ вліяній на челов'вка, точно такъ же, какъ всякая религія, какъ признаніе человъкомъ Божественной силы, какъ связь между человъкомъ и Божествомъ, разумъется несравненно лучше, чъмъ ръшительное подавление идеи Божественнаго или совершенное невъріе. Безспорно, имъеть значеніе въ духовной жизни язычника самое присутствіе въ его сознаніи идеи о Вожествъ, чувства религіознаго, хотя бы оно и обращалось къ существамъ, подобнымъ олимпійскимъ богамъ. Въ молитвахъ греческаго хлъбонащий къ Деметръ, покровительницъ земледълія, или въ молитвенныхъ воздыханіяхъ греческой женщины предъ богинею, которую назы-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 244. Das alte Indien v. Bohlen. Th. 1. cap. 2

вали «помощницею въ редахъ», конечно, слышится голосъ ума, пробужденіе въ человъческомъ духъ движеній религіозныхъ. Притомъ-въ греческихъ божествахъ олицетворялись добродътели человъческія и совершенства, а не одни немощи и пороки, олицетворялась и дъйствительно божественная важность закона нравственнаго, прирожденнаго человъку и неискоренимаго въ душт его. Народъ въровалъ, что Зевесъ есть защитникъ законовъ, каратель клятвопреступленія и въроломства, не оставляющій безъ наказанія сына непочтительнаго къ престарълому отцу, притъснителя сиротъ, обольстителя чужой жены,--что Гера охраняетъ чистоту брачныхъ союзовъ, - что Фуріи преследують неумолимымъ мщеніемъ убійцу и т. п. Но рядомъ съ такими верованіями стоить и, разрушительное для нравственности и растлъвающее вліяніе греческой религіи. Въ соблазнительныхъ похожденіяхъ и примърахъ боговъ народъ видълъ оправданіе и какъ бы освященіе своихъ пороковъ. Не смятеніе и не раскаяніе чувствоваль греческій язычникь, испов'ядуя предъ своими богами свою страсть и свое чувственное желаніе: ті же пожеланія и страсти онъ видълъ въ своихъ богахъ, а потому смъло просилъ у нихъ не силы побъдить страсть, молиль не объ избавлении отъ нея, но объ удовлетвореніи ея, просилъ покровительства своимъ порочнымъ начинаніямъ, успъха въ темныхъ дълахъ. Такая религия не могла успокоить человъка и въ земной жизни, тъмъ болъе не могла поддерживать и руководить человъческій духъ въ его стремленіяхъ за предёлы временнаго и земного. Въ скорбяхъ и страданіяхъ жизни она не находила для человъка никакого успокоительнаго утъщенія и опоры. Всъ блага, которыя она объщала и могла объщать человъку отъ имени боговъ, были блага временныя и преходящія. Несчастіе и бъдствіе жизни она производила отъ неблаговоленія боговъ и называла наказаніемъ за нечестіе; въ чувственномъ счастіи и земныхъ успѣхахъ человѣка видѣла свидѣтельство его благочестія и богоугодности. Аристотель уже замітиль это неутішительное понятіе своей религіи, по которому люди счастливъйшіе въ жизни признаются и благочестивъйшими 1), такъ что несчастливцамъ не оставалось никакого утвиненія: ни вещественнаго, ни духовнаго, ни въ настоящемъ ни въ будущемъ. И счастіе доброд'єтельныхъ и самая милость боговъ не простиралась далье предъловъ земной жизни. Если и были какія представленія и чаянія жизни загробной, то столь смутныя и неопределенныя, что не могли иметь добраго вліянія на людей. Думали, что обитель отшедшихъ душъ есть состояние безжизненное, безотрадное, гдъ мертвыя души — только тъни отшедшихъ, лишенныя чувства, безжизненно въютъ. Тамъ добродътельные и порочные, и люди великіе, и

люди ничтожные, влачать одинаковое тяжкое и томительное бытіе. Ахиллесъ имъсть царственную власть въ Аидъ; однакожъ, въ печальномъ виль изображаеть свое состояніе Одиссею, который думаль убщить его 1). А Ахиллесъ быль великій человікь во мнініи грековь, при жизни считали его равнымъ богамъ, уважали какъ бога безсмертнаго.

Съ своими человъкоподобными богами, съ своими скудными обътованіями, съ своимъ безотраднымъ взглядомъ на будущее, конечно, греческая религія не могла успоконть человіческій духь, въ которомь есть внутреннее стремленіе къ единому Безконечному, природная въра въ свое безсмертіе и въ безусловное достоинство нравственнаго добра. Греческая религія, не имъя въ себъ восточной идеи Единаго, всеобщаго и необъятнаго, сближая до последней возможнести боговъ съ людьми, не держала уже человъческой мысли въ неподвижномъ созерцании Вожественнаго, какъ было на Востокъ.

Философскій духъ, пробудившійся въ Греціи, не могь сойтить съ народною върою. Баснословныя сказанія о богахъ, какъ преданія, не имъли никакой исторической достовърности и, потерявъ свое прежнее значеніе, представлялись вымыслами, которые не давали никакого ответа разуму на его философские вопросы, и своими соблазнительными подробностями возмущали нравственное чувство. Послъ этого, очень естественночто греческая философія съ перваго же своего появленія стала въ разединеніи съ народною религіею и посл'в никогда не могла примириться съ нею. Чемъ далее шла философская мысль въ своемъ развитіи, тъмъ ръшительнъе дълался разрывъ ея съ религіею народа. Исторія греческой философіи есть исторія возвышенія человіческой мысли отъ многобожія къ идев Бога единаго, и съ тымь вмысть-исторія паденія народной въры въ боговъ олимпійскихъ. Видя въ богахъ пустые вымыслы воображенія, философствующая мысль прежде всего стремится отыскать или открыть коренное, источное начало всёхъ вещей. Понятно, что съ перваго же раза она не можеть возвыситься надъ природой и первоначально ищеть и думаеть найти сіе начало въ самой же природъ. Первыя младенческія движенія философской мысли уже свидьтельствуютькакъ глубоко было погружение человъческаго ума въ мракъ гръха и какъ велико было его удаление отъ Бога: не находя божественнаго въ богахъ, умъ принимаетъ за искомое Божество воду, воздухъ, огонь, хаосъ, или нераздъльное смъщение составныхъ вещественныхъ частицъ,

<sup>1)</sup> Rhethor, L. II. cap. 17. p. Tom. IV. ebit. Bipont.

<sup>1)</sup> О, Одиссей! утышенія въ смерти мив дать не надыйся; Лучше бъ котълъ я живой, какъ поденщикъ работая въ полъ, Службой у бъднаго нахаря хлъбъ добывать свой насущный, Нежели здъсь надъ мертвыми царствовать мертвый (Одисс. XI. 475. 476, 484-491).

которое упорядочивалось и приходило въ отдёльныя формы вешей. Въ такихъ исканіяхъ ума, конечно, не видно еще и предчувствія истины: но мивніе о физическомъ началь міра не оставалось неподвижнымъ; тихо и незамътно, но постоянно и безостановочно оно приближалось къ духовному понятію о Божествъ. Стихійное начало вещей постепенно возвышалось въ мижній философовъ надъ вещественностію, просвытлялось, принимало свойства духовности, разумности, свойство собственно Божеское-безконечность. Анаксагоръ, оканчивающій собою первоначальное физическое направленіе греческой философіи, уже ясно признаеть различіе между тълесностію и духовностію, между веществомъ міра и его Образователемъ, Котораго философъ называетъ умомъ и видитъ въ Немъ существо безконечное, отдельное отъ міра, независящее отъ него, самостоятельное 1). Хотя философъ видить въ этомъ самостоятельномъ умв еще не Творца, но устроителя и образователя міра изъ готовой массы первобытныхъ свиянь 2), но и такое мнвніе столь много возвышалось уже надъ народною върою, что признано было хулою на боговъ, и Анаксагоръ осужденъ на смерть, какъ хулитель религии 3). Пивагоръ старается сохранить, по возможности, миръ съ народною религіею, хотя миръ только наружный. Онъ въруетъ въ нравственныя цели міра; мудрость и добродътель ставить выше чувственныхъ благъ. Добродътель, проповъдуемая Пивагоромъ, не имъстъ себъ образца на Олимиъ: характеръ ся - строгій и аскетическій, и главная ея доблесть — укрощеніе страстей и чувственныхъ пожеланій. Пивагоръ отвергаеть и гомеровское парство теней, потому что въруетъ въ безсмертіе душъ, и горнее жилище добродътельныхъ различаетъ отъ тартара, въ которомъ Фуріи держатъ порочныхъ въ несокрушимыхъ оковахъ 4). Хотя Пноагоръ и внушаетъ воздавать поклонение богамъ, однакожъ имъетъ свою идею о Богъ единомъ, Который есть источникъ всякаго бытія и всякаго порядка въ бытіи. Шицеронъ такъ передаетъ писагорейское понятіе о Богь: Богь «есть духъ, разлитый и дъйствующій во всей природь вещей, и отъ сего источнаго духа произошли и наши души» 5).

Въ одно время съ писагорейскимъ аскетизмомъ и созерцательная философія является съ новымъ направленіемъ, столь духовнымъ и возвышеннымъ, что оно ръшительно унижаетъ олимпійскихъ боговъ и представляеть въ себъ уже нескрываемое болье возстание на религию народную. Эта новая философія возвышается надъ природою, сознавая, что не въ самой природъ скрывается ея источное начало, и, вслъдствіе сего сознанія, она не хочеть опираться только на одни чувственныя представленія, но стремится выше чувственнаго и видимаго, въруя только въ иден, или въ созерцанія ума 1). Основатель метафизическаго направленія философіи, Ксенофанъ, зам'вчателенъ глубокимъ чувствомъ благоговънія къ Вожеству, невидимому очами телесными, но созерцаемому умомъ, — и тою силою, съ которою вооружался онъ противъ боговъ и иногобожія. Мы не имбемъ нужды далеко входить въ духъ его философін, которая сильно склоняется къ пантеизму; остановимся только на главной цели его философскихъ изысканій—на понятіи о Богь, которое Ксенофанъ противопоставляетъ греческой религіи. По мніню Ксенофана. Богъ ни въ чемъ не подобенъ людямъ. Единъ Богъ, превысшій боговъ и людей, ни видомъ, ни духомъ, неподобный смертнымъ 2). Онъ весь умъ или мысль, весь зръніе или слухъ 3). Богъ есть существо върное, и какъ-существо всесовершенное и всемогущее, то необходимосущество единое, и кромъ Его единаго нъть никакого другого бога 4). Безъ всякаго труда Онъ всемъ управляетъ по мыслямъ ума Своего 5). При такомъ возвышенномъ понятіи о Богь, естественно уже казалось Ксенофану жалкою и безсмысленною народная въра въ боговъ, и онъ не скрываеть своихъ мыслей о многобожіи. Онъ считаеть застарълымъ предразсудкомъ то мненіе, что боги научили людей различнымъ деламъ и искусствамъ, за которыя люди обязаны только времени и своему труду. Возмушаеть лушу философа безиравственность боговъ олимпійскихъ. Везпощадными укоризнами преследуеть онъ эту безнравственность, за что и прозванъ былъ бичомъ Гомера 6). «Гомеръ и Гезіодъ», говоритъ Ксенофанъ, «приписываютъ богамъ такія діла; которыя и человітка покрывають позоромь и безчестіемь: прелюбодьянія, хищенія, обманы». Сильно обличаеть Ксенофанъ техъ, которые говорять, что боги рождаются, и тьхъ, которые утверждають, что боги умирають. То и другое означаетьчто боговъ нътъ. Люди думаютъ, что боги рождаются, имъютъ нашъ видь и голось, и наружность. Но если бы львы и быки имъли человъческія руки и могли рисовать или дізлать статун, — они представляли бы боговъ въ своихъ образахъ и давали бы имъ формы своихъ тълъ. Изображають же ееіопляне своихъ боговъ черными, съ плоскимъ носомъ,

<sup>1)</sup> Вотъ Анаксагорово понятіе о Богъ, въ которомъ слышится послъднее слово древнъйшей греческой философіи о причинъ міра: Умъ безконеченъ, самовластенъ, не смъшивается ни съ какою вещію, но существуеть одинъ, самъ по Себъ. Simplic. phys. fol. 35. 6.

Pumm. Y. I. crp. 262—265.
 Diog. Laërt. lib. II. Anaxag. crp. 12.

<sup>1)</sup> Diog. Laërt. VIII, 31. 5) De natur. deor. I, 11. Сл. Porphir. vit. Pythag. p. 203.

<sup>1)</sup> Аристот. у Евсев. Praepar. Evang. L. XIV, сар. 17.
2) Clem. Alaxand. Strom. lib. V, p. 714. Edit. Pott.

<sup>3)</sup> Diog. L. IX, 19.

<sup>4)</sup> Arist. de Xenoph. Zen. et Gorg. cap. 3. Simplic. Phys. fol. 6. 5) Simplic, ibid.

<sup>6)</sup> Diog. L. 1X, 18.

каковы сами они, а оракіяне—бълокурыми, съ голубыми глазами» 1). «Всьмъ ясно», говоритъ Ксенофанъ, «что великъ, могущъ Тотъ, Кто все движеть и все покоить: но какой видь у Него, —никому неизвъстно. И солнце не позволяеть смотрѣть на себя: а кто станеть дерзко его разглядывать, — потеряеть глаза. Какая же плоть можеть видьть глазами Бога небеснаго, истиннаго, безсмертнаго, обитающаго на высотахъ небесныхъ?» 2) У Есенофана впервые, и потомъ у его послъдователей, слышатся жалобы на немощь человъческаго ума, на скудость человъческихъ знаній, на невозможность созерцать истину прямо, на необходимость уловлять ее въ частныхъ раздробленныхъ чертахъ, въ образахъ преходящаго. Человъкъ не можетъ ясно познать Бога. Если бы и удалось ему свое понятіе о Богъ облечь въ слово: все же это будеть не вѣдѣніе, а только мнѣніе (бо́хоς) 3). На старости Ксенофанъ оплакиваеть немощь своей мысли, которая не знаеть, какъ утвердиться, и «раздвоилась» на одно и на все 4), т. е. стремится къ единому и должна пробираться къ нему чрезъ множественность преходящихъ вещей и явленій. «Божество», говорить Эмпедокль къ своей поэмь, «недоступно ни оку, ни уху и непостижимо умомъ. Повърь, что смертный не видитъ ничего выше смертнаго 5). Богъ есть умъ святый и незримый, Своими мыслями обтекающій и наполняющій всю вселенную» 6).

Но и философія слишкомъ далеко увлеклась духомъ отрицанія. Современно последнимъ судьбамъ царства іудейскаго въ греческомъ міръ являются такъ называемые софисты. Это -- безбожники, не върующіе ни въ боговъ, ни въ самую истину, но во что духовное и сверхчувственное. Слъпой случай признанъ причиною міра. Матеріализмъ возведенъ на степень сознательнаго убъжденія. Душа признана сцепленіемъ тонкихъ пылинокъ или шариковъ, истина — призракомъ, въра въ человъческое знаніе мечтою. Софисты брались—съ равною основательностію и защищать и опровергать всякое положение, говорить и за истину и противъ всякой истины. Всесовершенное преданіе жизни случаю объявлено главнымъ правиломъ нравственной мудрости 7). Такой мрачный и страшный духъ отрицанія и сомнінія быстро и глубоко проникаль въ греческую жизнь: потому что все воспитание юношества было въ рукахъ софистовъ.

Мы въруемъ, что богъ «премудрости предводитель есть, и пре-

мудрыхъ исправитель» (Прем. VII, 15). Усмотренная и засвидетельствованная Мудрымъ бдительность Божественнаго Промысла надъ языческою мудростію ощутительно даеть видіть себя въ посліднихъ судьбахъ греческой философіи. Философствующій умъ, утомленный въковыми исканіями истины, теряеть, наконець, всю энергію и самую надежду найти искомое, и самую въру въ истину. Философія, въ лицъ софистовъ, отвергаетъ народныхъ боговъ и, съ тъмъ вмъсть, отрекается отъ всъхъ философскихъ идей о Божествъ, отъ въры въ невидимое и сверхчувственное, и всякую истину признаетъ мечтою. При такомъ униженіи и изнеможении философствующей мысли, конечно, никакая человъческая проницательность не могла бы предсказать ей по крайней мъръ столь скораго и быстраго возвышенія и просв'ятл'янія, каково было на самомъ дълъ. Исторія свидътельствуеть, что философская мысль изъ мрака сомивнія и отчаннія быстро восходить на такую высоту созерцанія, до которой возвышалась только мысль языческая, и принимаеть новое нравственное направление, на которомъ именно и могла раскрываться въ умъ человъческомъ его естественная, но подавленная гръхомъ, пріемлемость Христовой истины и благодати. Если мы сопоставимъ мрачное и отчаянное мудрование софистовъ съ высокою мудростію Сократа и Платона: то должны будемъ согласиться, что такой быстрый непосредственный переходъ ума человъческаго отъ тьмы къ свъту, такое возвышенное пареніе къ истинъ, непосредственно послъ ръшительнаго отречения отъ нея, -- не можеть быть объяснено только естественнымъ логическимъ ходомъ, или развитіемъ человъческой мысли. Но такія явленія въ исторіи ума удовлетворительно объясняются въ Откровеніи, которое возв'ыщаеть намъ, что языческая мудрость, въ своемъ ходъ и развити, стояла подъ водительствомъ премудрости Божественной (Прем. VII, 15. Притч. VIII, 31. Іоан. І, 4. 5). Подъ симъ Вожіимъ водительствомъ естественный умъ, нестьсняемый въ свободныхъ движеніяхъ своей мысли, хотя и могъ впадать въ заблужденія, въ сомнінія, въ отрицаніе истины, но не могъ неисходно остаться въ такихъ состояніяхъ, чувствовалъ въ себъ силу, неудержимо влекущую его къ истинъ, и когда настало время, — возведенъ былъ въ доступную для него близость къ истинъ, располагаемый и уготовляемый во срътение Того, Кто искони быль свъть человъковъ, евътилъ и естественному уму во тьмъ язычества и наконецъ явился во плоти, Свътъ къ просвъщению язычниковъ (Лук. II, 32).

Философія съ перваго же своего появленія въ Греціи постоянно стояла въ разъединени съ народною верою, сознавая ничтожность олимпійскихъ боговъ и предугадывая бытіе Божества единаго, въ Которомъоснованіе всего сущаго. Но долго и философія не могла возвыситься до идеи о Богь, достойной ума. Философы прежде другихъ поняли, что въ

<sup>1)</sup> Sext. Empir. advers. Mathem. lib. lX. Artstot. Rhethoric. П. 5. р. 788. Strom. V, р. 715. сл. VП, р. 841.
2) Ibid. V. 715.
3) Sext. Empir. advers. Mathem. VП, р. 157.
4) Pyrrh. hypot. I, р. 46.
5) Vars. 320. 224

<sup>5)</sup> Vers. 330—334.

<sup>6)</sup> Vers. 298.

<sup>7)</sup> Pumm. 4. 1, RH. 6, CTP. 470-523.

числь одимпійских боговъ ньть того Божества. Котораго бытіе, хотя слабо, предчувствовалъ и предугадывалъ младенствующій умъ и къ Которому стремились первыя движенія пробудившейся мысли. Они стали искать сего Божества въ видимой природь. Ихъ умъ, воспитанный въ понятіяхь о богахъ, внушаемыхъ религіею, понятіяхъ очень невысокихъ, иногда жалкихъ и низкихъ, не могъ вдругъ возвыситься до иден о Божествъ безконечномъ и всесовершеннъйшемъ. Пораженный чудными силами природы, ея красотами и совершенствами, мудрою целесообразностію ея устройства и жизни, онъ еще не имълъ силъ возвысить свой взоръ превыше этой чудной и могущественной природы. Вмёсто того, чтобы видъть въ природъ дъйствія и проявленія совершенствъ Божества, онъ призналь въ ней самое искомое Божество, почитая Бога источнымъ началомъ природы, ея жизнію, ея душою, ея умомъ, такъ что предъ взорами разума Богъ и природа болъе или менъе сливались въ одно нераздъльное цълое. И прежде Платона обнаруживались стремленія возвыситься до идеи о Богъ, какъ о существъ самобытномъ и духовномъ, какъ о Творцъ, по крайней мъръ образователъ и строителъ міра; но такая высокая идея была еще не по силамъ древней философіи: полное ея развитіе принадлежить уже Платону, до времени котораго пантеистическія понятія были господствующими въ философіи.

Греческое многобожіе была религія, не имівшая почти никакого возвышающаго и очищающаго вліянія на нравственность. Олимпійскіе боги не представляли въ себъ образца добродътелей. Ихъ дъла и подвиги казались соблазнительными для самихъ язычниковъ, по крайней мере-для лучшихъ изъ нихъ. Все обетованія религіи были только чувственныя и земныя. Примеры боговъ, освящающие въ глазахъ язычника всъ увлеченія и пороки, дълали невозможнымъ нравственное и истинно религіозное стремленіе человъка къ Божеству. Чувственность боговъ и ихъ близость, и подобострастие человъку не позволяли возникнуть въ душъ язычника и самой мысли о своей внутренней нечистоть, о своей природной испорченности и гръховности, о необходимости внутренняго нравственнаго очищенія. Далекій отъ такихъ чувствъ и мыслей, древній грекъ поставляль себя слишкомъ въ близкое отношение къ своимъ богамъ, и если подвергался какому-нибудь бъдствію, то видълъ въ немъ личное къ себъ нерасположение какого-нибудь бога, временную немилость или наказаніе за небрежность къ религіознымъ обязанностямъ, за какой-нибудь частный проступокъ, непріятный богамъ, противный ихъ видамъ, связямъ, страстямъ и т. п. Въ такомъ случав человекъ спешилъ помириться съ богами и возвратить себъ ихъ благоволение жертвами и приношеніями. При такой религіи челов'якъ не могъ им'ять и мысли о своей гръховности, въ томъ смыслъ, какъ мы теперь понимаемъ ее.

Но и древняя греческая философія 1) еще не успъла въ нравственномъ отношении возвыситься надъ народною върою и указать челсвъку нравственныя цъли жизни, невъдомыя народной религии. Филосо рствующій умъ, исключительно занятый созерцаніемъ природы и исканіемъ въ ней Божества, еще не успълъ обратиться во внутрь себя, прійти въ самосознаніе и вызвать въ него нравственныя духовныя потребности п стремленія челов'єка и потомъ искать имъ удовлетворенія. И философія иміна свой дітскій возрасть, похожій на дітство каждаго человъка. Дитя все предано внъшней прирохъ и не подозръваетъ, что внутри его таится міръ, несравненно высшій видимаго. Такимъ образомъ услуга, оказанная истинъ древнею греческою философіею, была услуга чистоотрицательная, именно-отвержение многобожия. Философія поняла ничтожность олимпійскихъ боговъ, но и сама еще не возвысилась до истинной идеи о Богъ и блуждала въ пантеистическомъ омрачении. Она сознала уже низость и неестественность тъхъ отношеній, въ которыхъ народная религія поставляла человька къ своимъ богамъ: но еще не въ силахъ была определить нравственное отношение человека къ Божеству и указать нравственную цъль жизни. Такъ она только потрясла и разрушила старыя языческія верованія и убежденія, но на ихъ развалинахъ не создала еще новыхъ идей и убъжденій, не указала новыхъ цълей, не пробудила новыхъ потребностей.

Сократь даеть новое направление философіи, по которому она скоро пришла въ доступную для естественнаго ума близость къ истинъ. Сократь не имъль школы, въ которой бы, подобно другимъ философамъ, преподовалъ свое учение опредъленному числу учениковъ. Онъ былъ учитель народный, который училъ вездъ, гдъ было- кому его слушать, и все свое время и жизнь посвятилъ воспитанію и образованію юношей 2). Что же новаго сдълалъ Сократь въ исторіи философія? До него философія исключительно занималась созерцаніемъ внішней природы, не обращая вниманія на міръ нравственности. Сократь открываеть этоть міръ, оставляеть внешнюю природу, въ основание всей мудрости полагаеть самосознаніе, указуеть жизни цъли нравственныя и въ глубинъ души человъческой цаходить свидътельство о Богъ. Все его учение направлено къ нравственному улучшенію челов'єка. Сократь не ругался надъ одимпійскими богами, какъ дълали его предшественники, но прямо и смъло отрекался въсказывать свои митнія о богахъ и разбирать миноологоческія о нихъ сказанія подъ темъ предлогомъ, что у него неть времени заниматься такими предметами и что онъ исключительно занять самопо-

1) Plato. Enthyphr. p. 2. edit. Serran

<sup>1)</sup> За исключеніемъ, впромечь, пинагорейской философіи, въ которой есть уже начатки правственныхъ понятій.

знаніемъ і). Им'єя въ виду только нравственное состояніе своихъ слушателей, онъ не входиль въ метафизическія изследованія о бытіи и единствъ Божіемъ, хотя въроваль въ Бога единаго, невидимаго, Творца и Промыслителя міра. Богъ, по ученію Сократа, есть умъ, устроитель и виновникъ всего <sup>2</sup>). Онъ одинъ мудръ, и предъ Его премудростію человъческая мудрость малоцънна и даже ничтожна 3). Язычнику, воспитанному въ своей чувственной религіи, трудно было возвыситься до идеи о Вогь невидимомъ. «Да ты не видишь и своей души», говорилъ Сократъ, «которая, однако, господствуеть надъ твоимъ теломъ; следовательно, можешь сказать, что въ тебъ нътъ и ума и что все ты дълаешь случайно 4). Ясно, что душа царствуеть въ нашемъ теле, но она невидима. Знай, что невозможно видеть лица боговъ; довольно съ тебя видеть дела ихъ, чтобы покланяться имъ и чтить ихъ. Тотъ, Кто устроилъ и объемлеть весь міръ, въ Комъ вся красота и благо, совердается въ Своихъ великихъ делахъ, но невидимъ въ Своемъ домостроительствъ. Подумай, что и солнце, которое кажется для всёхъ видимо, не позволяетъ однакоже пристально смотръть на себя; и если бы кто съ наглостію устремиль на него глаза, — потерялъ бы зрвніе» 5). «Такое Божество», возражали Сократу, «такъ высоко и величественно, что не имбетъ никакой нужды въ человъческомъ поклоненіи». «Такъ что же»?—отвычаль мудрець,—«чымь выше то Существо, Которое удостоиваетъ тебя приносить Ему поклоненіе, тымъ усердные ты долженъ чтить Его 6). Богъ хотя и не видимъ, пріемеля поклоненіе людей, печется о нихъ, видитъ все въ мірѣ, и все объемлетъ Своимъ промышленіемъ. Последнюю мысль Сократь раскрывалъ съ особенною силою и любовію. «Ты согласенъ», говаривалъ философъ, «что твой умъ, живя въ твоемъ тълъ, управляетъ имъ, какъ хочетъ: долженъ согласиться и на то, что Умъ, живущій во всемъ, все устрояетъ такъ, какъ Ему угодно. И твое око можеть простираться на много стадій: а око Божіе будто не можеть обнять все однимъ взоромъ? И твоя душа можеть обтекать мыслію и здітнія міста, и страны египетскія и сицилійскія: неужели же Божія мысль не въ сидахъ обнимать все существующее»?  $^{7}$ )

Высокое мивніе имветь Сократь о человіческой душів, возвышаеть ее надъ всімь видимымь и временнымь и, вмісто безотраднаго и безжизненнаго бытія въ царстві тіней, возвіщаеть жизнь безсмертную и

лучшую настоящей, въ союзъ съ Божествомъ благимъ, не такимъ, каковы боги, признаваемые религіею. «Человъческая душа болье, чъмъ все другое человъческое, причастна Божества. Она видимо управляетъ теломъ, хотя сама невидима. Посему человъкъ мыслящій не долженъ презирать невидимое, но, изучая его силу изъ дъйствій, чтить въ ней (въ душъ) Вожественное» 1). Самопознание открыло Сократу, что луша по природъ есть существо короткое и простое, причастное незлобиваго естества Божественнаго <sup>2</sup>). Предсмертныя рычи Сократа проникнуты вырою вы безсмертіе и во всеблагое Божество, хотя философъ, по привычкъ или по иной причинъ, и говоритъ о семъ Вожествъ языкомъ многобожника. «Если бы я не думаль, что пойду къ инымъ богамъ, мудрымъ и благимъ, и къ отшедшимъ людямъ, которые лучше зділнихъ: то, конечно, я быль бы не правъ, равнодушно смотря на смерть. Но теперь знайте, что я надыось увидыться съ добрыми людьми, хотя этого и не могу доказать рышительно; но что я предстану предъ владычественныхъ боговъ, всеблагихъ, --будьте увърены: это я могу доказать ръшительнъе, нежели, что другое. Посему я и не скорблю, но увъренъ; что умершіе существують, и что добрымь тамь гораздо лучше, чемь злымь злымь злымь злымь причастной Божества и безсмертной, Сократь указываеть цель жизни, сообразную съ ея природой, - возвышение надъ всемъ чувственнымъ и временнымъ. Пъль жизни, по учению Сократа, есть добродътель. Добродътель есть мудрость, или знаніе добра, и неразлучно соединенное съ знаніемъ исполненіе добра, внушаемаго нравственнымъ закономъ, который насажденъ въ душъ человъка Самимъ Богомъ 4). Мудрость принадлежить едьному Богу; человъчу возможно здъсь предочищение себя или приготовление къ ней. Какъ руководство, ведущее человъка къ уразумънію нравственнаго закона и къ исполнению его предписаний, или руководство къ мудрости, Сократъ представляетъ философію. Подъ понятіемъ философіи разумъется неотвлеченная или чисто созерцательная дъятельность ума. Истинное философствованіе, по выраженію Сократа, есть помышленіе о смерти и умираніе. Эта философская смерть, ведущая въ мудрости, есть постопенное очищение души отъ чувственности, отречение отъ телесныхъ удовольствій и наслажденій, удаленіе отъ вившняго во внутрь самого себя, и въ этомъ внутреннемъ уединении-стремление превыше всего временнаго и переходящаго въ Сущему, или въ Богу. Такъ объясняетъ сущность философствованія самъ Сократь. «Въ томъ именно и виденъ философъ», говорить Сократь, «что преимущественно предъ другими людьми

<sup>1)</sup> Phædr. p. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Phædr. p. 97.

<sup>3)</sup> Apolog. Socrat. 23.
4) Xenoph. Memorab. I, IV. 9.

<sup>5)</sup> Xenoph. Memorab. IV, 3. 13. 14.

bid I, IV. 10.
Xenoph. Memorab. I, IV. 17.

<sup>1)</sup> Xenoph. Memorab. IV, 3. 14.

Plat. Phædr. p. 230.
 Phaædr. p. 65.

<sup>4)</sup> Aristot. Ethic. ad Edem. I, 5. Xenoph. Memor. III. 3 4. 5

отръшаеть свою душу отъ общенія съ теломъ. А многимъ людямь преставляется, что не стоить и жить тому, кто не принимаеть участія въ чувственныхъ наслажденіяхъ, и почти умеръ тоть, кто не заботится о твлесныхъ удовольствіяхъ Философствованіе есть такое состояніе души, когла ничто чувственное не возмущаеть ее, -- ни слухъ, ни зрѣніе, ни скорбь, ни удовольствіе, -- но когда оба остается сама съ собою, переставши сочувствовать наслаждениямъ телеснымъ и, сколько возможно, избъгая общенія и соприкосновенія съ тъломъ, стремится къ Сущему. Локол'я мы живемъ здісь, — мы настолько будемъ приближаться къ віздънію мудрости, настолько будемъ разъединяться съ тъломъ, — исключая крайней необходимости, не будемъ насыщаться тымь, что ему остественно. но будемъ очищаться отъ телеснаго, доколе Самъ Богъ (δ θεός αύτός) не разрешить насъ отъ тела. Тогда мы, освободившись отъ телеснаго безсмыслія, чистые, непосредственно узнаемъ чистое, то есть, можеть быть, самую истину; но нечистое не можеть имъть прикосновенія къ чистому. Очищение же наше состоить въ томъ, чтобы всеми силами отръшать душу отъ тъла и пріучать ее самое-встми мърами освобождать и извлекать собя изъ-подъ вліянія тела ц, сколько возможнон въ настоящемъ въкъ, какъ въ будущемъ, жить въ самой себъ, какъ бы разръшенною отъ узъ тълесныхъ» 1).

Зная духъ греческой жизни и религіи, не трудно представитькакое впечатление на умы грековъ должно было произвесть такое учение, столь новое для тогдашняго человъка и еще неслыханное въ языческомъ мірь. Оно разрушительно действовало на всв ложныя понятія, убъжденія, выованія греческаго многобожника. Чувственность была та стихія, въ которой неисходно вращался древній грекъ и исторгаться изъ нея-не имълъ никакихъ побужденій. Во времена Сократа въ большомъ холу было мнініе, что удовольствіе, или наибольшая сумма удовольствій. называемая счастіемъ, есть последняя цель жизни. И религія не могла указать цели высшей. За пределами земной жизни она хотя и объщала бытіе, но безрадостное и безжизненное. Боги собственными примърами оправдывали и узаконяли для язычника всв удовольствія, увлеченія и страсти. Совершенная человъкообразиссть такихъ боговъ и сближение съ ними человъка равно удаляла его и отъ сознанія своего величія и истиннаго достоинства, и отъ сознанія своего ничтожества и немощей. Сознаніе собственно челов'вческой духовной природы оставалось въ глубокомъ усыпленіи, п ничто не пробуждало его. Философія Сократа потрясаеть самыя основанія языческих понятій и в'врованій. Умы своихъ современниковъ Сократъ направляетъ выше чувственнаго-къ невилимому

и духовному, какъ къ сродному человъческой душъ, которая и сама невидима. Въ невидимой глубинъ души мудрецъ открываетъ и указываетъ досель неслышимое, но неопровержимое свидетельство о Боге невидимомъ. Который все вилить и все объемлеть. Къ такому Божеству, недоступному и единому премудрому, невозможны и тъ отношения, въ которыхъ стояль язычникъ къ своимъ боганъ. Сократь вводить въ языческій міръ еще новую для него и неслыханную имъ мысль о далекости, или удаленіи, человъка отъ Бога, хотя Богь и ко всемъ и ко всему близокъ. о человъческой нечистотъ, дълающей для человъка неприступнымъ Божество, - о необходимости нравственнаго очищенія и возвышенія для соединенія съ Божествомъ. Чувственныя пристрастія и увлеченія, телесныя наслажденія и удовольствія, любимыя и дорогія человъку, признаются нечистыми, подавляющими и унижающими душу. Сократь требуеть отъ своихъ слушателей нравственнаго улучшенія, кореннаго изм'єненія въ понятіяхъ, убъжденіяхъ и върованіяхъ; а это, конечно, не могло совершаться безь борьбы и страданій. Пробужденіе сознанія о своей нечистоть, о необходимости нравственнаго изм'вненія, труднаго и бользненнаго, не могло быть сладостнымъ и покойнымъ. Не ноэтому ли и называли Сократа въ Греціи челов'вкомъ безпокойнымъ, страннымъ, который вводить людей въ колебаніе, въ недовольство собою, въ недовольство жизнію 1)? Самъ Сократь называеть вліяніе, производимое своимъ ученіемъ, болъзнями духовнаго рожденія и уподобляетъ ихъ болямъ рожденія тылеснаго. Сократь, какъ извыстно, быль сынъ повивальной бабки. Свое ученіе онъ сравниваеть съ искусствомъ своей матери. «Мое искусство имъетъ только ту особенность», говоритъ Сократъ, «что имъетъ дъло не съ женщинами, а съ мужчинами, и наблюдаеть ее не надъ родами твлесными, а надъ родами духовными. Богъ повелеваеть мне помогать при семъ рождении. Мои слушатели и близкие ко мив страдають, какъ родильницы. Они бользнують въ родахъ и въ боргов съ собою день и ночь. и ихъ боли гораздо сильнью, чемъ у родильницъ. Возбуждать сіи боли и унимать ихъ-дело моего искусства» 2).

Наконець человеческая мысль, ищущая Божества, после тысячельтнихъ усилій, восходить на доступную ей, при всей немощи ея, высоту созерцанія. «Богъ», по ученію Платона, «есть умъ, не созерцаемый непосредственно смертными очами и непостижимый, но видимый въ Своихъ образахъ, или отраженіяхъ 3). Онъ есть благость, причина всего добраго и благого въ мірѣ видимомъ и мысленномъ 4); Онъ есть красота, въ

<sup>1)</sup> Plat. Phædr. p. 64-67.

Socrat. Apol. p. 21. Theæt. p. 149.
 Theæt. p. 150. 151.
 De legib. X. 897.

<sup>1)</sup> De republ. VII, p. 517

созерцаніи которой наше блаженство и въ причастіи которой -- основаніе нашей добродътели и безсмертія, трасота, которая всегда существуеть, не начинаетъ и не гибнетъ, не возрастаетъ и не умаляется, не есть что-либо телесное и не является ни въ какомъ образъ, ни въ животномъ, ни въ землъ, ни въ небъ, ни въ чемъ, но существуетъ сама по себъ и одинакова съ самой собою; всякое же другое прекрасное причастно ей, но такъ, что несмотря на рождение и погибание другихъ красоть, причастныхь ей, она не увеличивается и не уменьшается, и ничего не теряетъ. Созерцающій сію красоту, истинную, чистую, несмъшанную и неоскверненную человъческою плотію и свойствами смертности. но истинно божественную, не можеть худо провождать жизнь. Созерцая такую красоту и обращаясь съ нею, онъ можеть производить не призракъ добродьтели, поколику касался не призрака, но истинную добродьтель. поколику касался истины. Рождая же и питая добродьтель истинную, онъ, безъ сомивнія, быль бы любезенъ Богу, и если кто изъ людей, то кольми паче онъ шелъ бы къ безсмертію 1). Богь — умъ или Духъ единый, премудрый <sup>2</sup>), всеблагій, самодовольный и безконечно и неизмънно блаженный, есть Создатель всего, что есть прекраснаго и благого въ мір'в 3). Платонъ понималь, что Богъ не можеть быть виновникомъ зла. Благость не можеть быть виною всего, но только причиною добра; зла же не можеть быть виною. Вогь, послику благь, не есть виновникъ всего, какъ многіе говорять; и въ человічестві Онъ-виновникъ немногаго, а многаго-не виновникъ. Ибо добра въ насъ гораздо меньше, чьмъ зла. Добра виновникъ – не кто иной, кромъ Бога; но есть какаянибудь причина зла, только не Богъ 4). Сія причина зла, по мивнію Платона, есть матерія, изъ которой Богь образоваль міръ и которая находилась въ хаотическомъ бурномъ движении. Изъ этого хаотическаго броженія Вогь привель матерію въ состояніе благоустроенное и упорядоченнее, и тъмъ, сколько возможно, претворилъ зло въ добро в). Допущение вычной матеріи, въ которой зло есть необходимость, которую и само Всемогущество могло только ослабить, но не уничтожить, - такое нонятіе есть темная точка въ свётлой идев Платона. Матерія есть начало зла, но что есть въ мірь благого, то создалъ Самъ Богъ в). Богъ устроилъ міръ по въчной и неизмънной идеъ Своего ума 7), движимый любовію, желая приблизить къ Себь твари и темъ ихъ облаженствовать.

«Теперь скажемь», говорить Платонь, «ради какой причины Зиждитель устроиль изм'вняемое бытіе и вселенную? Онь благь, а къ благому ни въ чемъ никогла не приближается никакая зависть. Чуждый ея. Онъ восхотель, чтобы всё существа, сколько возможно более, были къ Нему приближены и Ему подобны» 1). Богъ есть промыслитель міра, все направляющій ко благу и совершенству. Судьбы самональйшаго существа въ міръ стоять подъ промыслительнымъ попеченіемъ Вожінмъ. Промышдяющій о всемь такъ все устроиль ко благу и совершенству цалаго, что кажлая его часть своимъ страданіемъ и действіемъ по возможности стремится къ сей общей пъли. Надъ самомальйшимъ страданіемъ или дъйствіемъ есть свои власти, и это простирается до последней частички. И твоя часть, хотя крайне малая, но все же подстраивается подъ гармонію підаго. Промышленіе не есть діло трудное для Бога, Который встить управляеть съ чудною легкостію. Царь нашъ придумалъ — гдт помъстить каждую часть такъ, чтобы въ цъломъ добродътель удобные могла быть побълительницею, а порокъ побъждаемымъ, придумалъ-какое жилище и мъсто въ цъломъ должно занимать каждое бытіе 2). Богъ, содержащій въ Себ'в начало, средину и конецъ вс'яхъ вещей, шествуеть прямо и проникаетъ вселенную; Ему вездъ сопутствуетъ правосудіе каратель техъ, которые нарушають законъ Божественный. Отремящійся къ будущему блаженству покаряется сему суду со смиреніемъ и кротостію <sup>3</sup>).

Нравственное ученіе Платона соотв'єтствуєть столь высокой идей о Богъ. Въруя въ богоподобіе человъческой души, въ ея безсмертіе, въ ея загробную жизнь, блаженную для добродетельныхъ, и въ тягостное странствіе душъ порочныхъ, Платонъ не могь разділять современныхъ ему иньній о цьли и назначеніи человька. Общинь убъжденіемь языческаго міра было то мивніе, что цвль человека-не выше земли и есть возможно большая сумма чувственных удовольствій и благь земныхъ, иливемное счастіе. Взглялъ Платона на пъль человъка — иной. Единственнымъ безусловнымъ благомъ онъ признаеть одну добродетель, а во всехъ земныхъ благахъ видитъ только средства для носледней цели человека, и то - средства, годныя только въ рукахъ добродътельнаго, а гибельныя въ рукахъ порочнаго. «Есть два рода благь», говорить Платонъ, «одничеловъческія, а другія Вожественныя. Божественныя суть основаніе прочимъ. Изъ благъ меньшихъ первое-здоровье, второе-красота, третьетвлесная сила — четвертое — богатство, не слепое, но зоркое, управляемое мупростію. Изъ Вожественныхъ благъ первымъ признается мудрость

<sup>1)</sup> Conviv. 210. Phaedr. 278.

Timaeus, 68.

<sup>4)</sup> De republ. II, 379,

<sup>5)</sup> Timeaus, 30.

é) Ibid. 68. Jbid. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Timeaus, p. 29. <sup>2</sup>) De legib. X, (03. 904. <sup>3</sup>) Ibid. IV, 716.

носль нея -- умъренность, изъ соединенія ихъ съ мужествомъ рождается третіе благо—справедливость 1). Челов'якъ доброд'ятельный, ум'яренный н справедливый счастливъ и блаженъ, несмотря на то-великъ ли онъ и силенъ, или малъ и немощенъ, богатъ или бъденъ; а несправедливый несчастенъ и жалокъ, хотя бы богаче быль Мидаса» 2). Итакъ, въ добродътели Платонъ видитъ благо единственное и столь высокое, что предъ нимъ ничтожно, если бы было возможно, и въчное счастіе порочнаго. Всв другія блага имбють цвну только какъ служебныя орудія добродътели но сама добродътель есть средство, ведущее человъка къ последней цели его жизни и бытія. Эта последняя цель человека опредваяется идеею о Богв, Который создаль разумныя твари, чтобы приблизить ихъ къ Себъ и въ семъ возможномъ приближении ихъ къ Себъ отврыть для нихъ источникъ блаженства. Следовательно, последняя цель челов'яка есть приближение къ Богу или уподобление Ему, отражение на себъ Его совершенствъ. «Зло», говоритъ Платонъ, «обходитъ смертную природу и сіе наше м'встопребываніе. Посему нужно стараться б'яжать отсюда, какъ можно скорве: бъгство же есть посильное уподобление Богу, унодобленіе же состоить въ сраведливости и мудромъ благочестіи» 3). Добродътель и есть уподобление Богу. Это -1) мудрость, или умное созерцаніе высочайшаго добра, Божеской святости и благодати; 2) мужество, или знаніе нравственных опасностей и умінье побідить ихъ; 3) умфренность, водворяющая гармонію въ душф, утишающая сердечныя влеченія и норывы. То, что сообщаеть симъ добродьтелямъ силу внъдряться и, вибдрившись, сохраняться въ душь, есть 4) справедливость, праведность, или святость 4). «Богъ», говорить Платонъ, «никогда ни въ чемъ не бываетъ неправеденъ: Онъ безконечно праведенъ. И нътъ ничего подобнъе Богу, какъ если кто изъ насъ возможно праведенъ» 5).

При свъть своихъ идей о Богь и о назначении человъка, Платонъ ясно понимаетъ и непостижниость Божества, и недостижимость последней цели человека его естественными силами, сознаеть и немощь человъческаго ума въ дълъ богосозерцанія, и немощь воли человъческой въ уподоблении Божеству, или въ дълъ добродътели, и, наконецъ, приходить къ ясному сознанію въ необходимости Божественной помощи и для ума и для воли. Платонъ сравниваеть людей съ узниками, которые, съ с маго дътства скованные цъпями, сидять въ глубокой и темной пещеръ и изъ своей темной глуби видять только тъни предметовъ, проходящихъ вверху надъ отверстіемъ пещеры, призимая сін тыни за самыя вещи. Если бы кто изъ нихъ былъ выведенъ на свъть, -- онъ ощутиль бы боль въ глазахъ и не могь бы вдругь смотръть на предметы, коихъ видълъ тъни 1). Смыслъ этой притчи очень понятенъ. Чъловъкъ, окованный узами тела, въ недре природы чувственной живеть, какъ въ пещерь, не можеть созердать истину, верховное благо — Бога лицомъ къ лицу, но долженъ прозръвать Его въ чувственныхъ, преходящихъ образахъ и отображеніяхъ, которые такъ же относятся къ Божеству, какъ тынь къ тылу. Свыть Божества нестериимъ для ума, обложеннаго плотію. Влизкое созерцаніе Его невозможно и недоступно умному оку, подобно тому, какъ и тълесному глазу солнце не даеть смотръть на себя пряме и непосредственно, но показываеть ему себя въ своихъ отраженияхъ, въ водахъ или иныхъ вещахъ 2). «Творца и Отца всяческихъ», говоритъ Платонъ, «познавать трудно, а пересказывать о Немъ другимъ и невозможно> 3). Какъ уму недоступно Божество, такъ для человъческой воли недостижима последняя цель человека-уподобление Богу. Зло обходить смертную природу 4), оно живеть внутри человъка, ведеть борьбу съ его добродътелью, сдерживаеть ее въ стремленіи къ Богу и никогда не даеть ей достигнуть полноты и неизмѣннаго совершенства. «Каждый врагъ самъ собъ», говорить Платонъ. «Побъда надъ самимъ собою есть первая и лучшая изъ всехъ победь, равно какъ поражение себя саминъ собою есть самое позорное и порочное поражение. Въ каждомъ изъ насъ идеть война противъ самого себя 5). Дать человъку добродътель можеть одинъ Богъ» 6). Ллатонъ вполнъ соглашается съ Симонидомъ, изъ поэмы котораго приводить мысли о неиспъльной немощи человъческой добродътели <sup>7</sup>).

При этомъ убъждении Платонъ высказываеть увъренность, что Богь когда-нибудь сдълаеть сіе, окажеть сію необходимую помощь челов'яку, потому что Богь-сама благость, и человъкъ-предметъ особеннаго попеченія Божія. Свою ув'єренность въ помощи Божіей Платонъ влагаеть въ уста Сократу, который, доказывая Алкивіаду, что человѣкъ не знаетъ-и о чемъ молиться Богу, говорить въ заключение: «Необходимо теперь ожидать, пока не научить кто нибудь, какъ надобно вести себя по отношенію къ богамъ и людямъ». А когда настанеть это время,— спрашиваеть Алкивіадь,—и кто будеть этоть учитель? «Это будеть Тоть», отвічаеть Сократь, «Который промышляеть о тебів. Но я

7) Protag. p. 339—345

<sup>1)</sup> De legib. I. 631.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pheæt. p. 176.

<sup>4)</sup> De republ. IV, 43° <sup>5</sup>) Theaet. p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De legib. II, 661.

<sup>1)</sup> De republ. VII, 515. 516.

Timaeus. edit. Bipont. IX, 303.

Theaet. p. 176. <sup>5</sup>) De legib. I, 626. 6) Xenoph. Memorab.

думаю, что какъ Аоина, по сказанію Гомера, разгнала мракъ очей у Діомида, чтобы онъ вѣрно зналь—Бога ли видить, или человѣка: такъ и у тебя необходимо прежде разгнать мракъ души, теперь ее облегающій, и потомъ уже сообщить тебѣ познаніе того, что—добро и что—зло. А теперь, кажется, ты не въ силахъ принять это». Пусть Онъ разсѣяваетъ мракъ моихъ очей, если Ему угодно, или иное что дѣлаетъ,—отвѣчалъ Алкивіадъ.—Я готовъ исполнять всѣ Его повелѣнія, кто бы ни былъ этотъ Человѣкъ, только бы Онъ улучшилъ меня». «И справедливо», промолвилъ Сократъ, «ибо Онъ дивнымъ образомъ промышляетъ надъ тобою» 1). Вотъ послѣднее слово естественной мудрости, высказывающее восчувствованную немощь человѣческаго естества и потребность откровенія и благодати!

Теперь мы видимъ, что философія сділала свое діло, указанное ей Промысломъ. Она отвергла многобожіе, показала нельпость языческихъ върованій и отношеній человька къ олимпійскимъ богамъ, возвъстила Бога единаго, невидимаго, всемъ управляющаго. Творца и Промыслителя міра, указала челов'єку цізль его жизни и бытія, но вм'єстьи недостижимость этой цели естественными силами самого человека; привела въ сознание человъка его нечистоту предъ Богомъ и необходимость очищенія отъ чувственности и, наконецъ, открыла неиспъльную немощь человъка и необходимость для него Божественной помощи. Но философскія идеи, само собою разумбется, не могли же вдругь войти въ жизнь народа и сдълаться общимъ убъжденіемъ или върою греческаго міра. Рядомъ съ философскими школами стояли храмы языческихъ боговъ, по прежнему наполняемые усердными поклонниками. Не только въ простомъ народъ сохранялась въра отцовъ, но и люди, уже понявшіе ничтожность боговъ, являлись съ жертвами темъ же самымъ богамъ. Подвижность или нейстойкость въ убъжденияхъ была отличительною чертою аепнянина. Нинъ невърующій въ ложныхъ боговъ-чрезъ день усердно молился какому-нибудь изъ нихъ, и въ одинъ и тотъ же лень смёнися надъ богами въ театръ и приносилъ имъ жортвы въ храмъ. Вообще, вившность религи оставалась неприкосновенною. Но нельзя думать, чтобы въ такой же неприкосновенности уцельло и ен внутреннее вліяніе на сердца людей. Три въка прешло отъ начала философіи въ Греціи до Платона, и во все это время философія стояла въ разъединеніи съ народною религіею, подрывала верованія и убежленія многобожника. Могла ли она не имъть вліянія на народъ, какъ бы мало ни были доступны ему философскія созерцанія Сократь находиль себь слушателей не въ одномъ только кругу образованныхъ юношей: мудрый

старенъ любилъ бесъдовать съ людьми самыми простыми и некнижными. съ ремесленниками и пастухами 1). Конечно, не всъ были способны къ философскимъ изследованіямъ: но окончательныя убежденія, до которыхъ пошла философія, могли быть всемъ доступны. Мысль о Боге единомъ, о Промысль, о безсмертін, о загробной жизни, о нравственной нечистоть предъ Богомъ, — такія и подобныя имъ мысли могли внедряться въ сознаніе народа и охлаждать его къ своимъ богамъ и къ своей религіи, которая не могла дать ответа на вопросы, перешедше къ народу изъ философскихъ школъ. Истина и добро сродны человъческой душъ, ь въ ней есть природная къ нимъ пріемлемость. Нужно только открыт истину и приблизить ее къ пониманію: оно найдеть себь сочувствіе во всякой не вовсе огрубьлой душь. Сократь умьль-многихъ и изъ простыхъ людей отучить отъ грубыхъ пороковъ и внёдрить въ нихъ желаніе доброд'єтели 2). Но бол'є им'єда вліянія философія на образованное общество. Вопросы, поднятые философіею, привели умы въ движеніе. Безсмысленный и безпечный покой язычника, не видъвшаго ничего далье временнаго и чувственнаго, для многихъ сдълался невозможнымъ. Восчувствовалась потребность понять смыслъ и цель жизни, найти опору для успокоенія духа., Этою потребностію и были вызваны последнія философскія ученія, возникшія въ Греціи. Целью этихъ школь было не столько умозрвніе, сколько устроеніе нравственной жизни человъка, примирение его съ своею судьбою. Одни предлагали успокоение человтку въ нравственномъ самозабвении, въ самодовольствъ животнаго (епикурейцы); другіе хотьли сдылать человька безчувственно холоднымъ и совершенно равнодушнымъ и къ радостямъ, и къ горестямъ жизни, и ко всемъ ударамъ судьбы (стоики). Но те и другіе, при всей противоположности направленія, сходились въ одномъ сознаніи своей немощисовершенно успоконть человьческій духь; а потому один разрышали, а другіе даже предписывали самоубійство, если кто не могь успокоиться въ самозабвении или не умълъ достигнуть стоическаго безстрастія.

Тогда какъ въ Греціи философія окончила свою дъятельность,—въ Римъ господствовало многобожіе во всей своей первобытной силъ и неприкосновенности. За полтораста лътъ до Рождества Христова греческая философія переходитъ въ столицу міра и здъсь становиться точно въ то же отношеніе къ народной въръ, въ какомъ была въ Греціи. Епикурейское безбожіе и стоическій пантензиъ быстро распространяется между римлянами. Платонова идея о Богъ также находитъ себъ послъдователей. Невъріе въ отечественныхъ боговъ увеличивается се дня на

<sup>1)</sup> Alcib. II, 150. 151.

<sup>1)</sup> xenoph. Memorab. 1. 2. 37. 2) ibid. I, 2. 2.

день; храмы ихъ, конечно, не остаются безъ поклонниковъ; но лучшая часть общества, по крайней мірів въ душь, отреклась оть этихъ прежде чтимыхъ покровителей Рима. Боги, кръпкіе своею давностію, оставались на своихъ алтаряхъ, хотя постоянно теряли свое вліяніе и должны были переживать и пережить своихъ поклонниковъ. Однакоже, потрясенное многобожіе чувствовало угрожающее себъ паденіе и нашло себъ защитниковъ, которые старались придать богамъ такое значеніе, какого въ нихъ никто не подозрѣвалъ, и согласить идеи Платона о Богѣ и о назначеній челов'ька съ понятіями народной в'тры. Эти ученые защитники язычества впоследствии несколько пріостановили слишкомъ быстрое распространение епикурейского безбожия и въ душахъ, отръшившихся отъ всякой въры, снова пробудили стремление къ сверхчувственному, потребность религіи; но не могли поддержать многобожія и возвратить богамъ постоянно теряемую ими силу и вліяніе на людей. Въ первое время имперіи римскій міръ представляєть явленіе безпримърное въ исторіи: съ одной стороны-идолопоклонство, потерявшее внутреннюю связь и целость, соединение въ Риме всехъ языческихъ богослужений, поклоненіе богамъ, собраннымъ со всего свъта въ столицу міра; съ другой стороны — открытое безбожіе, отреченіе отъ всякой религіи, нев'єріе въ боговъ и отечественныхъ и чужеземныхъ; среди этихъ крайностейфилософія, равно отвергающая и многобожіе, и безбожіе, съ своими нантеистическими понятіями о Богь, какъ душь міра, съ идеею о Вогь единомъ, невидимомъ, Творцъ и Промыслителъ міра. Не могъ же долго продолжаться этоть нравственный хаось, это брожение и столкновение стихій, столь противоположныхъ и враждебныхъ. Ни одно изъ этихъ противоположныхъ началъ не могло возвыситься надъ другими и образовать собою стихію, для всехъ успоконтельную и отрадную. Не могло же восторжествовать невъріе и безбожіе, сокрушить стремленіе къ Божеству, не прерывавшееся въ человъчествъ со времени потопа. Но и люди, отрекшиеся отъ многобожия, не могли возвратиться къ отечественнымъ богамъ, не отрекаясь отъ тъхъ истинъ, до которыхъ дошелъ человъческій умъ тысячельтними усиліями. Люди, которые говорили, что не за чъмъ искать далеко Божество, что Юпитеръ вездъ, куда ни взгланешь и куда ни ступишь, какъ отвъчалъ Катонъ Ливанію, который совътоваль ему сходить къ оракулу, тъмъ паче люди, ставине выше пантензма и принявшіе Платонову идею о Бог'в Творц'я міра. конечно-уже не могли искренно преклоняться предъ идолами и находить успокоение въ народной религии. Но ея мъсто не могло заступить и философія, или философское единобожіе. Философія сообщила высокое понатіе о Богь и указала цьль человъческаго бытія; но сама же сознавала и недоступность Божества, и недостижимость указанной прли, и

далекость человіка отъ Вога, и его безсиліе приблизиться къ Нему, открыла немощь человіческого ума и растлінность человіческой воли, но не давала и не могла дать никакихъ силь для укріпленія этой немощи, для уврачеванія растлінія, для сближеніи человіка съ Вожествомъ. Никакая человіческая сила и никакая человіческая мудрость не могла бы найти средства упорядочить это хаотическое броженіе непримиримыхъ стихій и остановить внутреннее распаденіе и разрушеніе язычества. Религіозная жизнь древняго міра разрушалась; необходимо было обновленіе и возсозданіе человічества, возможере только Создателю. Но когда міръ языческій дошель до такого внутренняго распаденія,—во Іерусалимі уже совершено было діло искупленія, и Апостоламъ дана была заповідь: «Шедшее научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа» (Мате. ХХVІІІ, 19).

Философское исканіе Божества было внутреннимъ путемъ, по которому языческій міръ приближался къ царству Мессіи. Къ сему же царству вели язычниковъ особые пути внѣшніе, пролагаемые и устрояемые Промысломъ. Это—постоянныя сношенія и соприкосновенія язычниковъ съ евреями и, вслъдствіе того, распространеніе въ языческомъ мірѣ іудейскихъ понятій, вѣрованій и ожиданій.

Извъстно, что еще изъ Египта евреи вывели съ собою немало язычниковъ, и самъ Моисей, предвидя умножение такихъ пришельцовъ, подчиняетъ ихъ нъкоторымъ законамъ наравнъ съ евреями, среди которыхъ они будутъ жить (Исх. XII, 38. XX, 10. Лев. XVI, 12. XXIV, 16). Молитва Соломона, въ которой онъ проситъ Бога выслушивать въ новоосвященномъ храмъ молитвы не только іудеевъ, но и язычниковъ, заставляетъ—несомнънно, предполагать, что во времена Соломона въ іерусалимскомъ храмъ бывали прозелиты, или пришельцы, т. е. язычники, мерешедшіе въ іудейскую въру и принявшіе законъ Моисеевъ (З Цар. VIII, 41—42). Въ книгахъ пророческихъ также находимъ указанія на иноплеменниковъ, всьмъ сердцемъ обратившихся къ Богу Израилеву

(Иса. LVI, 6. 8).

Но собственно распространенію іудейства среди языческаго міра много способствовали переселенія іудеевъ въ языческія земли и разсіяніе ихъ среди языческихъ народовъ. Разсіяніе іудеевъ было наказаніемъ за ихъ нечестіє; но это наказаніе въ рукахъ Промысла служило средствомъ къ распространенію среди язычниковъ іудейскихъ понятій и вірованій. По разрушеніи парства Израильскаго большая часть народа была отведена въ плінт паремъ ассирійскимъ. Плінники не возвращались въ отечество и навсегда остались въ странів пліненія. Не всі іуден возвратились и изъ пліна вавилонскаго. При Птоломев Лагі до двухъ сотъ тысячь іудеевъ были переселены въ Египеть. Всі сій выходцы, или

переселенцы, разсыялись по всему Востоку, были въ Вавилонъ, Персін, Мидін, Сирін, Финикін, Египть. Въ Египть они нашли себъ какъ бы второе отечество, населяли целые города, имели права гражданства, синагоги, свое верховное судилище, устроенное по образу јерусалимскаго. За полтораста леть до Рождества Христова въ Иліоноле быль построень храмъ, подобный іерусалинскому, и учреждено въ немъ богослуженіе по вакону Моисееву. Не одна надежда обогащения привлекаеть евреевъ и въ Римъ. Латинские писатели жалуются на значительное распространение въ Римъ іудейскихъ върованій и узаконеній, ради которыхъ римдяне оставляють свои обычаи и законы 1). Какъ далеко распространились іуден по странамъ міра языческаго, это можно видъть въ письмъ Агриппы къ римскому императору Калигуль. «Святый городъ Іерусалимъ», пишеть Агриппа, не есть столица одной только Іуден, но и многихъ іудейскихъ поселеній въ соседственныхъ земляхъ египетскихъ, финикійскихъ, сирійскихъ, именно въ Памфиліи, Киликіи, во многихъ мъстахъ Малой Азіи, даже до Виенніи и Понта, въ Европъ, въ Оессаліи, Веотіи, Македоніи, Этоліи, Аттикъ, Аргосъ, Коринов и въ большей и лучшей части Пелопонеса, также на островахъ Евбев, Кипрв и Крить» 2). Вмъсть съ евреями, естественно, распространялись въ языческомъ міръ іудейскія понятія и върованія.

Особеннымъ дъломъ Промышленія Божія объ язычникахъ былъ переводъ Священнаго Писанія съ еврейскаго языка на общеупотребительный тогда языкъ греческій. Переводъ сділань ранію, нежели за два стольтія до рождества Христова, мужами богопросвыщенными, извыстными подъ именемъ LXX толковниковъ. Въ память сего событія въ Александріи установленъ ежегодный праздникъ; событіе сіе было важно и спасительно не для однихъ александрійскихъ іудеевъ, но для всего язычества, и для всъхъ будущихъ христіанъ, которые не могли читать Писаніе въ еврейскомъ подлинникъ. Въ переводъ LXX Откровение Божие, данное прежде іудеямъ, но сокрытое отъ язычниковъ подъ непонятною для нихъ буквою, теперь передается язычникамъ теми же іудеями. Писаніе, переведенное на греческій языхъ, сделалось доступнымъ для всехъ ученыхъ и любознательныхъ язычниковъ и, конечно, много способствовало къ распространенію между лучшими изъ нихъ іудейскихъ понятій и върованій 3).

Народу іудейскому не дано было повельнія распространять свою въру среди язычниковъ. Міръ языческій быль веденъ другими путями и еще быль неспособень внимать откровенной истинь. Іудеи ожидали,

что Мессія, по Своемъ пришествін, Самъ распространить по всей вемл познаніе Бога истиннаго. Но после вавилонскаго плена, со временъ Маккавеевъ, конечно, но безъ особеннаго же Божія водительства, они восчувствовали особенную ревность къ распространенію своей религіи. Всявдствіе такой ревности начало умножаться число прозелитовъ во вськъ языческихъ странахъ, гдъ жили іуден, какъ свидътельствуетъ Іосифъ Флавій 1), не исключая и Рима, какъ доказывають жалобы латинскихъ писателей на распространение іудейства 2). Фарисеи предпринимають даже нарочитыя путешествія для обращенія язычниковъ, какъ свилътельствуетъ о нихъ Господь, что они «преходятъ море и сушу сотворити единаго пришельца» (Мате. ХХІІІ, 15). Въ праздникъ Интидесятницы, въ день соществія Святаго Духа на Апостоловъ, въ Іерусалим' были, по сказанію книги Дъянія Апостольскихъ, «пришельцы отъ всего языка, иже подъ небесемъ» (II, 5—11).

Такимъ образомъ переводъ Священнаго Писанія, разсвяніе евреевъ по всемъ странамъ языческаго міра, восчувствованная ими после вавилонскаго плена ревность къ распространению веры и, вследствие сего, повсемъстное распространение между язычниками іудейскихъ върованій и умноженіе принявшихъ сіи в'врованія объясняють происхожденіе языческихъ ожиданій могущественнаго Царя изъ Іуден, ожиданій, столь всеобщихъ въ языческомъ мірѣ предъ пришествіемъ Христовымъ.

На Востокъ, какъ выше было сказано, сохранились священныя преданія, останки первоначальнаго Откровенія Божія, вынесенныя изъ первобытнаго міра, именно, преданіе о блаженномъ состояніи челов'вка невиннаго, о его паденіи, въра въ будущее возсоединеніе падшаго человъка съ Богомъ и ожидание Божественнаго Примирителя и Искупителя. Хотя преданія сін хранились жрецами, какъ неприкосновенная и таинственная святыня, но не могли они быть совершенно сокрыты оть народа, тыть болье. что вліяніе сихь священныхъ преданій, хотя уже утратившихъ первоначальную свою чистоту, отражалось въ духъ восточныхъ религій и въ религіозныхъ обязанностяхъ человіка. Въ глубокомъ мракі язычества на Востокъ мы видимъ мужей съ свътлыми понятіями о Богъ истинномъ и съ върою въ грядущаго Искупителя. Въ Ханаанъ жилъ священникъ Бога Вышняго Мелхиседекъ, у котораго принялъ благословеніе самъ отепъ върующихъ (Быт. ХV, 18. 19). Въ Аравіи жилъ Іовъ, мужъ праведный и благочестивый, съ свътлыми понятіями о Богъ и съ сильною верою въ Искунителя (Іов. XIX, 25. 26). Друзья и собесъдники Іова также представляють въ себъ чтителей Бога истиннаго.

<sup>1)</sup> Tacit. Hist. L. V. c. 5. Juvenal. Satir. XIV. v. 100—102.
2) Philo de legat. ad Cajum. T. II, p. 587. ed. Mang.
3) Смотри, напр. Diodor. Sicul. Eclog. XL. 1. T. II. p. 542. edit, Wess. Tacit. Hist. Lib. v. cap. 5.

Joseph. de bello Judaico, VI, 3. 3. II, 17 10. Antt. XX, 2. 4.
 Horat, Satir. 1. 4. 142. Juvenal 14. 96-102. Dio Cass. lib. 36 p. 36. Senec. у Августина de Civit. Dei lib. VI. cap. 11.

Въ Месопотаміи удостоенъ внушеній Божественныхъ Валаамъ, имъвшій возвышенныя понятія о богь, возвышавшій пришествіе Избавителя (Числ. XXIV, 17), хотя посл'в и сп'влался врагомъ Вожіниъ. Въ земл'в Мадіамской обиталь Іофорь, мужъ мудрый и благоговъйный (Исх. гл. XVIII). Нееманъ, князь силы сирійскія, исцеленный Пророкомъ Елисеемъ, возвращается въ отечество съ кренкою верою въ Бога единаго, Бога Израилева, и съ обътомъ - не приносить жертвъ богамъ инымъ, но Господу единому (4 Цар. У. 1. 15). Въ Ниневін Іона пропов'ялываль имя и силу Бога Израилева, и его проповъдь возбудила въ народъ въру и покаяніе. Въ Вавилонъ Даніилъ быль поставленъ главою тамошнихъ мудрецовъ и остался въ Вавилонъ по возвращении іудеевъ въ землю обътованія. Такіе мужи, конечно, не могли не им'єть вліянія на религіозныя мивнія и върованія восточныхъ народовъ и, по крайней мъръ, въ лучшей части людей могли просветлять и поддерживать существовавшія у нихъ, но затемненныя и забытыя преданія о пришествіи Искупителя. И очень неудивительно послъ сего, что евреи, разсъявшиеся по Востоку, во многихъ встрвчали веру своимъ сказаніямъ о скоромъ пришествін могущественнаго Царя и возбуждали ожиданія сего Царя. Мы знаемъ изъ евангельской исторіи, что, при рожденіи Господа, съ Востока приходять волхвы, или мудрецы, поклониться новорожденному Царк и приносять Ему дары (Мате, II, 1). Есть сказаніе китайских историковъ, что чрезъ 65 летъ по Рождестве Христа Спасителя китайскій императоръ отправляль пословъ въ Палестину, чтобы узнать — точно ли явился міру великій Посланникъ Неба 1).

Въ послъднія времена предъ пришествіемъ Христа Спасителя ожиданія могущественнаго царя и возстановителя золотого въка распространяются въ столицъ тогдашняго міра, въ Римъ. У римлянъ около времени рождества Христова сильно распространилось ожиданіе великаго царя, который придетъ на землю и возстановитъ всемірный миръ и благоденствіе народа. Въ честь сына, котораго ожидали отъ супруги консула Палліона, Виргилій написалъ эклогу 2), въ которой представляеть ожидаемаго младенца подъ образомъ царя и называеть его драгоцъннымъ потомкомъ боговъ, великою отраслью Юпитера. Будущій царь, по изображенію поэта, утвердить благоденствіе народовъ, истребить неправды и безпорядки на землѣ, возвратить людей въ первобытное состояніе невинности и блаженства. Хотя во дни его и будуть еще видимы нѣкоторые слѣды неправды, хотя еще будуть обносить стѣнами города и вести войны, но, наконецъ — все утихнеть, и воцарится на землѣ всеобщій

2) Eclog. IV. Pollio

миръ и счастіе. И не только люди, но и природа изм'внится и обновится въ будущемъ парствъ ожидаемаго царя. «Съ его явленіемъ», говорить поэть, «и царство растеній и животныхъ изм'вняются: левъ ужене кровожадень, змівя и ядь не вредять, вся земля цвітеть, на терніяхъ растеть виноградъ, и съ дубовь каплеть медъ росою». Въ этой пъсни, очевидно, изображается ожидаемый возстановитель золотого въка, Виргилій думаеть видеть исполненіе сего ожиданія въ лиць Августа. Августь, по мибнію поэта, есть тоть предсказанный царь, который облаженствуеть народь, возставить золотой въкъ, — тотъ могущественный повелитель, котораго царство должно распространиться далбе предбловъ индъйскихъ, до отдаленнъйшихъ концовъ земли 1). Такое предсказаніе и ожиданіе необыкновеннаго царя пришло въ Римъ съ Востока. Тацить, описывая іудейскую войну, зам'ячаеть: «Весьма многіе в'єрили древнимъ свидьтельствамъ жрецовъ, что въ это самое время Востокъ пріобрытеть новыя силы, и что имъющіе прійти изъ' Іуден сделаются властителями міра» 2). Еще сильнье свидьтельствуеть о такихъ вырованіяхъ Светоній: «На всемъ Востокъ распространено древнее и постоянное миъніе: будто бы предопредълено, что въ это время имъющіе прійти изъ Іудеи сдълаются обладателями міра» 3). Очевидно, что здісь говорится о томъ же ожиданіи народовъ, которое почти за сто льть до Тацита изображаєтся у Виргилія, какъ ожиданіе возстановителя золотого въка. Ни Тацить, ни Светоній не опровергають действительности ожиданія. Только, какъ Виргилій видъль въ свое время исполненіе сего ожиданія въ лицъ Августа, такъ Тацитъ видить исполнение его въ Веспасіанъ и Тить, римскихъ военачальникахъ, пришедшихъ изъ Іудеи, а Светоній ув'тренъ, что іуден примънили къ себъ предсказаніе, которое, какъ послъ оказалось, относилось къ римскому императору 4). Вообще, въ последнее стольтіе предъ рождествомъ Христовымъ ожиданіе великаго царя было всеобщимъ въ Римъ, сильно занимало умы, такъ что честолюбинцы покушались пользоваться имъ для своихъ целей. Лентулъ, по свидетельству Саллюстія, основываясь на этсмъ ожиданіи, вмішался въ разговоръ Катилины и съ тщеславіемъ утверждаль, что предсказанный царь долженъ явиться изъ Корнеліевой фамиліи 5). Следовательно, и на Востоке, какъ говорить Светоній, и въ Римъ, а потому-и въ цъдомъ міръ, предъ пришествиемъ Господа было всеобщее ожидание Мессии, какъ могущественнаго царя, всемірнаго обладателя, возстановителя первобытной незинности и блаженства.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Geschichte d. Religion J. Chris. v. Gratt zu Stolberg Th. l. Beilag. V. Seit. 395, Wien 1817.

<sup>1)</sup> Aeneid. Lib. XV.

<sup>2)</sup> Histor. Lib. v. cap. 13.
3) Vit. Vespasian. cap. 4.

<sup>\*)</sup> Loc. citat

<sup>5)</sup> Sallust in Catelin. Cicer. orat, III. in Catelin.

Конечно, ожиданія сій были слишкомъ чувственны, односторонни, сходны съ тъми односторонними понятіями о Мессіи, которыя послъ вавилонскаго плена господствовали между іудеями и распространялись отъ нихъ между язычниками. Но и сім понятія, еще искаженныя язычниками, несмотря на ихъ чувственность и искаженность, были выше языческихъ върованій и убъжденій и, принимаемыя язычниками, дъйствительно руководствовали ихъ къ грядущему царству Мессіи, направляли къ нему ихъ умы и сердца. Язычники, не ослъпленные фарисейскими страстями и личною ненавистію къ Господу, легче и скорве, нежели фарисеи и слвдовавшіе ихъ водительству іуден, могли отрышаться отъ чувственныхъ понятій и возвышаться къ духовному разуменію благодатнаго парства Христова, когда проповъдники Евангелія объясняли имъ истинное значаніе парства Христова, представленнаго имъ полъ чувственными образами. Это — не простое предположение, но истина, засвидътельствованная исторією Апостольскихъ діяній. Язычники прозелиты, слушая вмість съ іудеями въ синагогахъ проповъдь Апостола Павла, который доказывалъ, что Христу надлежало пострадать, въ великомъ множествъ обращались въ въръ, тогда какъ іуден, подъ вліяніемъ фарисейскихъ наставленій, упорствовали въ невъріи (Дъян. XVII, 2—5; сн. XIV, 2). Для ума свътлаго и безпристрастнаго --- нетрудно восхождение отъ чувственнаго образа къ его духовному значению: такое восхождение было трудно для фарисеевъ, потому что къ чувственнымъ понятіямъ о Мессіи они были прикованы страшною силою страстей своихъ.

Оба мои письма о пріуготовленіи рода человіческаго къ Искупителю служать отвітомь на вопрось: почему Господу неблагоугодно было исполнить Свое предвічное опреділеніе объ искупленіи человіжа немедленно по его паденіи и почему Спаситель благоволиль прійти на землю чрезъ нісколько тысячельтій по паденіи человіжа? Надлежало прежде приготовить родь человіческій къ принятію Искупителя. Господь не замедлиль явиться, когда приготовленіе людей доведено было до возможной для нихъ полноты. Неисповіздимая премудрость и неистощимая любовь Божія открываются намь и въ начальномь устроеніи царства Христова, и въ пріуготовленіи къ нему людей. Но чімь даліве раскрывается плань Божественнаго домостроительства, тімь боліве благоговій мысли открывается чудесь сей неностижимой премудрости и любви.

#### письмо шестое.

## І. Необходимость Голгооской Жертвы.

Богъ, все опредъляющійся мѣрою и числомъ и вѣсомъ (Прем. XI, 21), когда приготовленіе людей къ принятію Искупителя достигло возможной при ихъ растлѣніи полноты, ниспосылаеть на землю обѣтованнаго Мессію, единороднаго Сына Своего. «И Слово плоть бысть» (Іоан. I, 14).

Цъль воплощенія Сына Вожія есть спасеніе людей. Насъ ради человъковъ и нашего ради спасенія сшелъ Онъ съ неба. Средство для этой цъли могла найти только Божеская премудрость, и средства избраннаго Богомъ никогда не могъ измыслить никакой сотворенный умъ, какъ бы ни былъ онъ высокъ. Домостроительство нашего спасенія ясно свидътельствуетъ о безконечной премудрости единаго премудраго Бога.

Премудрый и всеблагій Богъ не восхотьль оставить падшаго человька на безвозвратную погибель, тыть болье, что въ падшемъ человькь, при всемъ его растлівніи, все еще оставалась возможность возстановленія. Образъ Божій, основаніе духовной жизни человька и единенія его съ Богомъ, не быль совершенно разрушенъ силою зла. Отпаденіе человька отъ Бога не было рышительное и безвозвратное, какъ въ начальникь зла. Въ помраченномъ уміт оставалась еще мысль о Богь, исканіе Его, стремленіе къ Нему, хотя стремленіе слішое, думавшее найти Бога въ тваряхъ. Въ человітеской воліт не было непримиримой ненависти къ добру, нераскаянной злобы, но сохранялась еще возможность раскаянія, оставалась еще любовь къ добру, хотя слабая и немощная, пересиливаемая влеченіемъ къ злу. Такіе останки добра дізали человіть не совсімъ недостойнымъ милосердія Божія. Любовь Божія не восхотіла оставить человіть въ жертву смерти и злу, но благоволила возстановить его.

Для спасенія падшаго челов'я нужно было удовлетворить правд'я Божіей за гр'яхъ челов'я въ царств'я нравственномъ есть столь же необходимые законы, какъ и въ мір'я физическомъ. Какъ жизнь и благоустройство вн'ящей природы держатся на необходимыхъ законахъ, такъ бытіе и порядокъ нравственнаго царства держатся на своихъ законахъ, столько же для него необходимыхъ, какъ законы физическіе—для природы, и безъ которыхъ невозможно никакое правственное устройство. Таковъ законъ правды, требующій, чтобы всіз и каждое правственное существо за заслуги получало возданніе, за вину подвергалось наказанію. Законъ этотъ услъвливаетъ самое бытіе нравственнаго царства. Богъ,

какъ всеправедный, какъ праведный во всёхъ путехъ Своихъ (Псал. СХЦІУ, 17), не могь нарушить этого закона въ пользу человька, но, по требованію Своего безконечнаго правосудія, долженъ быль или оставить падшаго человъка, какъ существо виновное, подъ наказаніемъ, тъмъ болье, что его тяжкая вина предъ Богомъ, начавшаяся наденіемъ, постоянно увеличивалась съ возрастаніемъ и увеличеніемъ его греховности, или требовать отъ человъка удовлетворенія, совершеннаго прекращенія гръховности, изглажденія и уничтоженія его виновности. И человъкъ, въ свою очередь, какъ существо разумно-нравственное, понимающее свои нравственныя обязанности, какъ членъ царства нравственнаго, сталъ бы дъйствовать противъ собственнаго сознанія, если бы вздумаль отрекаться предъ Богомъ отъ необходимости уплатить Ему свой нравственный долгъ, или требовать себъ безусловнаго прощенія. Сила нашего внутренняго, нравственнаго, закона такъ велика и его вліяніе на наше сознаніе такъ сильно, что никакой преступникъ, сознающій свою вину, не считаеть наказаніе ему опредвленное несправедливостію, а, напротивъ, признаетъ его деломъ должнымъ и законнымъ. И нередки опыты, что преступникъ, утаившійся оть челов'тческаго правосудія, но обличаемый внутреннимъ закономъ правды, самъ открываеть свое утаенное преступление и требуеть себъ должнаго навазанія. Такимъ образомъ, по требованію правды и въ Богъ и внутри самого человъка, онъ долженъ былъ принести праправосудно Вожно удовлетворение за свой гръхъ. Не какое же могъ слълать человъкъ удовлетворение правосудию Божию, или что могъ принести въ искупительную жертву за свое гръхопаденіе? Такою жертвою не могло быть ни раскаяніе человіка, ни самая жизнь его. Конечно, раскаяніе смягчаеть заслуженное наказаніе, но не избавляеть оть него и ни въ какомъ случав не уничтожаеть преступленія и его виновности. Можеть ли должникъ требовать у заимодавца прощенія долга потому только, что онъ сознаеть свой долгь и раскаивается, что его не платить и что ему нечёмъ заплатить? Не могла быть искупительною жертвою и самая жизнь человъка, потому что она даръ Божій и, кромъ того, со времени паденія сділалась жертвою смерти, которая есть необходимое следствіе греха. Могь ли же быть выкупомъ со стороны человека паръ Вожій, и притомъ погубленный и разрушенный человъкомъ, за погубленіе котораго онъ также быль виновень предъ Богомъ, Который «смерти не сотвори», а создалъ все для жизни (Прем. І. 13. 14)? Такимъ образомъ человъкъ остался неоплатнымъ должникомъ предъ Богомъ и по закону правды, обязательность котораго и самъ не могь не сознавать, должень быль навсегда оставаться подъ наказаніемь, въ удаленіи оть Вога, въчнымъ пленникомъ смерти и діавола.

Точно такъ же, какъ не могь человъкъ принести удовлетворенія

правлъ Вожіей за свое отпаденіе отъ Бога, не могь онъ и сокрушить въ себъ силу зла, разъединившую его съ Богомъ и постоянно все налье и палье увлекавшую его отъ Бога. А сокрушение гръховной силы въ человъкъ, по самому существу дъла, было необходимо для возсоединенія челов'єка съ Богомъ. Естественно, невозможно было возсоединеніе и примиреніе падшаго человька съ Богомъ, когда въ человькь ностоянно возрастала и господствовала сила гръха, враждующая на Бога, не покаряющаяся Ему (Римл. VIII, 6), отъ которой Богъ, какъ всесвятый, естественно отвращается, ибо, ничемъ не гнушающийся въ Своемъ твореніи, гнушается гръхомъ (Прем. XI, 25. Псал. V, 7). Очевидно, человъку для возсоединенія съ Богомъ необходимо было разрушить гръковное средоствніе, стоящее между нимъ и Богомъ (Ис. LIX, 2), истребить въ себъ граховность. Но истребление граховности было дало, сколь необходимое, столько же и невозможное для человека. Греховность въ человъкъ не есть какое-нибудь временное или случайное направление жизни и деятельности, подобное пріобретенной наклонности или привычкъ, которая можетъ быть и не быть, которую можно пріобръсть, и котя трудно, но возможно искоренить. Напротивъ, греховность есть глубокая порча или растябніе человъческой природы, влеченіе непреодолимое и неискоренимое естественными силами человъка, какъ бы внъдренное въ его природу, сросшееся съ нею, или прирожденное. Наклонность къ злу получаеть человъкъ виъсть съ бытіемъ, съ душою и съ плотію. Всіянное въ природу человіческую сімя эла быстро возрастаеть; и человъкъ ръшительно не имъетъ никакой возможности — не только искоренить изъ себя силу зла, но даже съ успъхомъ противиться ей. Даже при любви къ добру и при ненависти къ злу, человъкъ непреодолимо отторгается отъ добра и любинаго и влечется къ злу и ненавидимому. Апостоль говорить то, что каждому говорить собственное сознаніе и опыть: «Не еже хощу доброе, творю; но еже не хощу влое, сіе содъваю. Вижду инъ законъ во удъхъ моихъ противувоюющъ закону ума моего и плъняющъ мя закономъ гръховнымъ, сущимъ во удъхъ моихъ» (Римл. VII, 19.23). Если сила греха проникла все существо человъка, то совершенное уничтожение этой силы означаетъ то же, что обновленіе, возсозданіе челов'єка; следовательно, есть д'ёло невозможное для ограниченной твари. Возсоздателемъ человъка могъ быть только его Создатель, Который одинъ только могь обновить и возстановить въ человъкъ Свой образъ, помраченный и искаженный гръхомъ. Точно также одно только Божеское всемогущество могло уничтожить всь естественныя следствія человеческаго греха, смерть и зло физическое, возвратить человъку безсмертіе, потерянное гръхомъ, а видимому міру-совершенства, отнятыя у него проклятіемъ, возвести его въ первобытное состояние красоты и благольния, въ достойное жилище человъка искупленнаго, спасеннаго и примиреннаго съ Богомъ.

Итакъ, Спасителемъ человъка могъ быть одинъ только Богъ. Но и Богъ не могь спасти человъка однимъ только дъйствіемъ Своего всемогущества. «Не яко человъкъ Богъ колеблется, ниже яко сынъ человъческій измъняется» (Числ. XXIII, 19). Создавъ человъка свободнымъ, Богъ, какъ неизмъняемый въ Своихъ совътахъ и непреложный въ Своихъ дарахъ, не хотълъ лишить человъка свободы или насильно подчинить ее Своей, хотя и всеблагой, воль. Человъкъ злоупотребилъ свободою, палъ и своими силами не могъ возстать. Богъ въ Своей безконечной премудрости нашель средство возстановить человъка; но возстановление человъка не должно было стъснять его свободы, совершаться противъ его воли и безъ его воли. На нервый взглядъ представляется страннымъ, чтобы въ свободъ надшаго человъка могло быть нехотъніе предлагаемаго ему спасенія, отреченіе оть него. Но въ томъ-то и открывается великая сила греховнаго растявнія, что грешникъ не только не ищеть снасенія, но даже можеть чувствовать ненависть къ святынъ и благодати (Мате. VII, 6), и благочестие представляется ему мерзостію, какъ выражается сынъ Сираховъ (І, 25), и мудрость-ненавистною, какъ говоритъ Мудрый (Притч. I, 21). Исторія приготовленія рода человвческаго къ принятию Искупителя ясно свидетельствуеть, что много нужно было времени и разнообразныхъ и многоразличныхъ средствъ для того, чтобы хотя лучшіе изъ людей поняли, наконецъ, свое гръховное растление и сознали необходимость своего спасенія. А опыть постоянно свидьтельствуеть, что обязательная сила гръха такъ велика, что и это сознание можеть оставаться недъятельнымь, и при немъ еще очень возможно равнодушіе къ спасенію, даже нехотьніе его. Бользнь грыховная не нохожа на бользии телесныя. Больной теломъ ищеть врачевства и жаждеть выздоровленія, но больной грехомъ почасту любить свою болъзнь, услаждается ея развитіемъ, не ищеть врачевства, не хочеть выздоровленія. На его испорченный вкусь горечь греха представляется сладостію. Въ его растявнномъ сердцв настроеніе граховное ощущается, какъ вожделенное благосостояние.

Спасти человъка безъ его хотънія, противъ води, насильно, было бы недостойно и Бога, даровавшаго человъку звободу, и человъка, какъ существа свободнаго. Къ чему бы тогда была и самая свобода? Богъ, насильно влекущій человька ко спасенію, разрушиль бы Свой собственный даръ свободы, и человекъ, насильно увлекаемый къ блаженству, быль бы и неспособень къ блаженству, и недостоинъ онаго. Св. Ефремъ такъ разсуждаеть о семъ: «Милость Божін можеть и насильно сольдать человъка праведнымъ, но она не умичтожаетъ въ немъ силу ума, хотя

и знаеть, что можеть сделать человека праведнымъ. Не употребить надъ нами насилія Богъ, когда Самъ Онъ даль человіку свободу. Кто хочеть, чтобы вели его насильно, тоть недостоинъ милости» 1). На вспросъ: почему спасеніе людей не совершено одникъ Вожіниъ мановеніемъ, такъ же, какъ однимъ мановеніемъ Богъ создаль міръ изъ ничего, св. Аванасій Великій даеть такой отв'єть: «Древле, когда еще вовсе ничего не существовало, для созданія вселенной потребно было одно мановеніе и изволеніе. Когда же человъкъ создань и нужда требовала уврачевать не то, чего не было, но то что уже сотворено: тогда Врачу и Спасителю следовало прійдти къ сотворенному уже, чтобы уврачевать существующее. Посему-то содълался Онъ человъкомъ и въ дъйствіе употребилъ человъческое орудіе — тъло. Въ спасеніи имъло нужду не что-либо несуществующее, - для чего достаточно было бы одного повельнія; напротивъ того, растлень быль и погибаль сотворенный уже человъкъ. Посему-то Слово справедливо и прекрасно употребило человъческое орудіе» 2). Въ другомъ мъсть святитель разръщаеть возраженія еретиковъ, говорившихъ, что Богъ могъ сказать толико-и разръшить твиъ клятву. «Надобно иметь въ виду», говорить св. Асанасій, «полезное для людей, а не то принимать въ разсуждение, что Богу все возможно. Если бы Богъ по всемогуществу изрекъ и разръшилась клятва, то въ семъ было бы видно могущество Повелъвшаго, и человъкъ содълался бы такимъ же, какимъ былъ Адамъ до преступленія; но при семъ онъ, можеть быть, содылался бы худшимъ, потому что научился бы престунать законь. А въ такомъ состояніи, если бы обольщенъ сталь зміемъ, снова настояла бы нужда Богу изрекать повельніе и разрышать клятву. И посему потребность въ этомъ продолжалась бы въ безконечность; люди же все еще были бы виновны, рабольпетвуя гръху. Непрестанно согръшая, непрестанно они имъли бы нужду въ прощеніи и никогда не освободились бы отъ вины, сами въ себъ будучи плотію и по немощи плоти всегда препобъжденные закономъ» 3). Итакъ, для примиренія человъка съ Богомъ неоходимо было удовлетворение Божественнаго правосудія и истребленіе челов'вческой грівховности, или возсозданіе челов'вка, впрочемъ, возсозданіе-не разрушающее его свободы.

Нъть спора, что неистощимая Вожія премудрость могла измыслить много средствъ для спасенія человъка. «Но праведно милосердіе Господа», иншеть св. Левъ, «ибо тогда, какъ для искупленія рода человівческаго были у Него неизреченно многія средства, Онъ избралъ преимущественно

Твор. Св. Отд. XVIII. 218.
 На язычн. Сл. II. Твор. св. Отд. Ав. Ч. І. стр. 143.
 На аріанъ Слов, II. Ч. 2. стр. 358 и 359.

это средство» 1), т. е. воплощение и смерть Сына Божія. Средство, избранное Богомъ, совершеннъйшимъ образомъ соотвътствуетъ своей цъли, являя въ себъ и всемогущество Того, Кто возмогъ снизойти до самой нашей немощи, и Его неумытную правду, и Его безконечное милосердіе, и Его неизреченную премудрость, возмогшую найти такое средство, которымъ принесено совершеннъйшее удовлетвореніе правдъ Божіей и истреблена человъческая гръховность, и совершено возсозданіе человъка безъ нарушенія его свободы, и побъждена смерть, и уничтожены всъ слъдствія гръха.

Человъкъ быль виновенъ предъ величіемъ Божінмъ своимъ отпаденіемъ отъ Вога, преслушаніемъ воли Его, исканіемъ независимости отъ Бога, равенства съ Нимъ, божественности (Быт. Ш. 29). «Первый человекъ», говорить Златоустый, «вналь въ грехъ отъ гордости, возжелалъ быть равнымъ Bory: а за сіе не удержалі, и того, что им'влъ > 2), т. е. нотеряль близость къ Богу, и благодать, и безсмертіе, и оставлень естественнымъ последствіямъ своего греха, скорбямъ, болезнямъ, смерти. Великъ былъ гръхъ Адама, когда за искупление отъ него потребовалась такая необъятная жертва. Тотъ, для Котораго равенство съ Богомъ не было хищеніемъ (Филип. ІІ, 6), единородный Сынъ Божій, единосущный Богу Отцу, пріемлеть на Себя человіческую природу, соединяеть ее въ Своемъ лицъ съ Божествомъ неслитно и нераздъльно и такимъ образомъ возстановляетъ въ Собъ человъчество чистое, совершенное и безгръшное, какое было въ Адамъ до гръхопаденія. Въ своемъ безгръшномъ человъчествъ Богочеловъкъ всею Своею земною жизнію и всеми Своими делами оказываеть совершеннейшее послушание воле Отпа: съ полнымъ отречениемъ отъ Своей воли (Іоан. VI. 38: IV. 34) терпитъ всь, присужденныя человьку правдою Божіею, скорби, страданія и самую смерть и такою жертвою вполнъ удовлетворяеть Божескому правосудію за все человъчество, падшее и виновное предъ Богомъ. Между паденіемъ Адама и его возстановленіемъ видно полное соотв'єтствіе: за гордое стремленіе челов'єка къ равенству съ Богомъ-всемилосердое нисшествіе Божества до немощей человъческихъ, до уничижительнаго зрака раба; за дерзкое неповиновение человъка Богу — смиреннъйшее послущание Вогочеловъка; за неизбъжныя страданія человька-пришествіе Господа на вольную страсть; за необходимую смерть Адама, смерть преслушанія,добровольная смерть Христова, смерть послушанія (Филин. II, 8; Іоан. X, 18; Ме. XXVI, 34. 42), или принесеніе Господомъ Своей жизни въ искупительную жертву за людей, сотворенныхъ не смертными, но умершихъ непослушаніемъ (Римл. V, 19).

Какъ же, спросите, правда Христова служитъ оправданиемъ всъхъ людей?—Такъ же, какъ вина Адамова делаеть всехъ людей виновными предъ Богомъ. Адамъ, какъ глава человъчества, передаетъ всъмъ своимъ потомкамъ и свой грехъ, и все его следствія. Сіе горькое наследство мы получаемъ путемъ эстественнаго рожденія. Христосъ, возстановившій въ себ'в чистое и безгрышное человычество, содылался новою благолатною Главою человъковъ, посему и называется вторымъ Адамомъ, или вторымъ человъкомъ (1 Кор. XV, 45. 47). «И той есть Глава твлу Церкве» (Кол. I, 18), пишеть Апостоль о Христв. «Чрезъ воплощение Вожие, мы», говорить Златоустый, «стали братиями Единороднаго, солъдались Его сонаслъдниками, совокупились съ Нимъ въ одно твло, содвлались Его членами, соединились съ Нимъ, какъ твло съ главою» 1). Вторый Адамъ, какъ новая Глава человъчества, передаетъ всемъ членамъ Своимъ, или всемъ верующимъ въ Него, Свою праведность и заслуги Свои предъ Богомъ. Сіе благодатное наследіе мы получаемъ путемъ таинственнаго рожденія въ купели крещенія. «Якоже единаго прегръщениемъ», говорить Апостолъ, «во вся человъки вниде осужденіе: такожде и единаго оправданіемъ во вся челов'єки вниде оправдание жизни. Якоже ослушаниемъ единаго человъка гръшни быша мнози, сице и послушаниемъ единаго праведни будутъ мнози» (Римл. V, 18. 19). Одна и таже правда Божія открывается во вміненіи людямъ и виновности Адамовой, и оправданія Христова. «Какъ Адамъ для свонхъ потомковъ, хотя они и не тли древеснаго плода, содълался причиною смерти, введенной въ міръ Адамовымъ яденіемъ», говорить Златоустый, «такъ и Христосъ для върующихъ въ Него, хотя они и не имели праведныхъ дълъ, содълался виновникомъ праведности, которую даровалъ всемъ намъ чрезъ крестъ» 2). Итакъ, по благому суду правды Божіейчто пріобратаеть Богочеловакъ Своими заслугами Своему человачеству, то, какъ Глава, пріобретаеть вместе и всемъ Своимъ членамъ, или всъмъ върующимъ въ Него. Воспріявъ на Себя чистое и безгръшное человъчество, какое было въ Адамъ до гръха, Онъ открываеть въ немъ возможность-снова получить благодать, которой лишенъ былъ Адамъ вслъдствіе своего гръха. Нераздъльно соединивъ въ лицъ Своемъ воспринятое человъчество съ Божествомъ, Богочеловъкъ полагаетъ основание тъснъйшаго единенія между Богомъ и людьми; Своимъ совершеннъйшимъ послушаниемъ волъ Вожией заглаждаеть непослушание Адама, Своимъ уничижениемъ-его горделивую мечту о равенствъ съ Вогомъ и тъмъ примиряеть человъка съ Богомъ. Наконецъ, Своими вольными страданіями и Своею крестною смертію приносить совершенній шее удовлетво-

<sup>2</sup>) Тамъ же стр. 207.

<sup>1)</sup> De nativ. serm. 11.

э) Вес. на Ев. Ме. LXV. по русск. перев. Ч. III. стр. 129.

<sup>1)</sup> Толк. на Посл. къ Римл. по русск. пер. стр. 211.

реніе Бежескому правосудію, или искупляєть человька оть вычной смерти, потому что «и міновеніе смерти Богочеловыка, по соприсутствію вычнаго Божества, равняєтся вычности» 1). Такимь образомь, говоря словами Григорія Богослова, «Необъемлемый объемлется чрезь разумную душу, посредствующую между Божествомь и грубою плотію; Богатящій обнищаваеть, обнищаваеть до плоти моей, чтобы мнь обогатиться Его Божествомь; Исполненный истощается, истощается ненадолго вь славь Своей, чтобы мнь быть причастникомь полноты Его 2). Онь воспріяль худшее, чтобы дать лучшее; обнищаль, чтобы намь обогатиться Его нищетою; приняль зракь раба, чтобы намь получить свободу; нисшель, чтобы намь вознестись; быль искушень, чтобы намь побъдить; претерпыль безславіе, чтобы нась прославить; умерь, чтобы спасти; вознесся, чтобы привлечь къ Себъ долу лежащихь въ грѣховномь паденіи» 3).

При мысли—что Искупитель нашъ есть единородный Сынъ Божій, равный Богу Отцу, понятно будеть, что крестная жертва Христова не только есть полнъйшее и совершеннъйшее удовлетвореніе правосудію Божію за всь человъческіе гръхи 4), не только равноцьнна цънности всъхъ человъческихъ душъ 5), но имъеть безконечно высшую цъну, такъ какъ безконечно выше человъка Тоть, Кто принесъ за человъка искупительную жертву на кресть. Дорогь выкупъ за душу, говорить Пророкъ (Псал. XLVIII, 9). Но какъ ни многоцънна душа человъческая и какъ ни великъ долгъ, лежавшій на людяхъ, сдъланный за нихъ выкупъ—кровь Христова—безконечно превышаеть и цънность искупленныхъ душъ, и съ безконечнымъ преизбыткомъ вознаграждаеть количество долга, уплаты котораго требовало Божеское правосудіе. Св. Златоусть пишеть: «Христосъ заплатилъ гораздо больше, нежели чъмъ были должны; Его уплата въ сравненіи съ долгомъ—то же, что безмърное море— въ сравненіи съ малою каплею» 6).

На сей-то безконечной цівности искупительной жертвы, принесенной на кресть, безмірно превышающей долги человічества предъ Богомъ, и основывается право Искупителя прощать гріхи кающимся, очищать и освящать ихъ души Своею кровію и тімъ поддерживать ихъ союзъ и миръ съ Богомъ. «Аще исповідаемъ гріхи наша», пишеть Апостоль, «візрень есть и праведень» (Богь), «да оставить намъ гріхи наша, и очистить насъ отъ всякія неправды» (1 Іоан. І, 9). По силів же бальтрныхъ крестныхъ заслугь Христовыхъ не только прощаются

согръщенія и очищаются гръховныя нечистоты върующихъ, но изливается на нихъ обиліе благодатныхъ даровъ. Богъ и Отецъ Господа нашего Інсуса Христа, по свидьтельству Апостола, усыновиль насъ Себъ Інсусомъ Христомъ; въ Немъ, Своемъ Возлюбленномъ, благодатствуетъ насъ, искупленныхъ кровію Его, богатствомъ благодати Своей (Ефес. І, 3-7). Благодатные дары, изливаемые на насъ недостойныхъ, даются Богомъ какъ бы Христу, нашему Искупителю и Ходатаю, и намъ-во Христь и чрезъ Христа Інсуса, «и отъ исполненія Его мы вси пріяхомъ», говорить Евангелисть, «и благодать возблагодать» (Іоан. I, 16), одно благодьяние за другимъ, цълый рядъ благодьяний, одно другого выше, или, какъ говорить Апостоль, избытокъ благодати (Римл. V, 17). Богъ, пріявшій безп'єнный выкупъ за людей, не оскорбляя Своего правосудія, не только покрываеть человъческие гръхи, но не щадить для въруюшихъ благодатныхъ даровъ Своихъ, наполняеть и переполняеть меру ихъ готовности къ пріятію сихъ даровъ. «Итакъ, не сомнъвайся человъкъ», пишеть Златоустый, «видя такое богатство благъ; не любопытствуй знать-какъ потушена искра смерти и граха, когда на нее пролито цълое море благодатныхъ даровъ» 1).

Итакъ, вочеловъчивыйся Сынъ Божій Своею крестною смертію приносить за людей совершеннъйшее удовлетворение Божію правосудію, осулившему человъка на въчную смерть. По силъ сего удовлетворенія, Онъ отверзаеть дверь благодати грешному человеку и въ таинственной банъ пакибытія (Тит. III, 5) непостижимымъ рожденіемъ отъ Духа возсозидаеть человъка, смываевъ съ него скверну гръха, оправдываеть и освящаеть его, содълываеть чадомъ Божіимъ и членомъ тъла Своего — Церкви, спасаеть отъ въчныхъ наказаній за гръхи и содълываеть наследникомъ вечной жизни, такъ что «Христосъ», какъ говоритъ Златоустый, «не только исправиль все то, что повреждено Адамомъ, но все сіе возстановиль въ большей мірів и въ высшей степени. Ніть и сравненія между гръхомъ и благодатію, между смертію и жизнію, между діаволомъ и Богомъ: а, напротивъ-безконечное разстояніе между однимъ и другимъ. И свойство дела, и могущество Совершившаго оное, и самое приличіе— такъ какъ для Бога приличнью спасать, чемъ наказывать,-все показываеть, что превосходство и побъда—на сторонъ Христовой 2).

Какъ возрожденіе, такъ и дальнѣйшее благодатное дѣйствованіе Духа Божія на возрожденнаго для насъ непостижимо и вѣдомо только Ему—Совершителю нашего возрожденія и освященія (1 Кор. II, 10. 11). «Богъ», богословствуеть св. Григорій, «какъ создалъ несуществовавшихъ, такъ возсоздалъ уже получившихъ бытіе созданіемъ, которое—

<sup>2</sup> Толк. на посл. къ Римл. стр. 212.

<sup>1)</sup> Сл. въ день Влагов. Пресв. Вогород. Филарета, митр. московскаго.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Отц. III, 245. Слов. на Богоявл.
 <sup>3</sup>) Тамъ же Сл. на Пасху 1. 7.

Chrysost. in. Hebr. homil. XVII.
 Bac. Вел. толк. на Псал. XVIII.

<sup>6)</sup> На Посл. къ Римл. по русск перев. 212.

<sup>1)</sup> На Посл. къ Римл. по русск. перев. 212.

божественнъе и выше прежняго» 1), а потому непостижимъе прежняго, котя и прежнее непостижимо. Но мы знаемъ, что какъ возрождение, такъ и вообще облагодатствование человъка совершается не только безъ разрушенія возрождаемаго и облагодатствуемаго, какъ выражается Богословъ 2), но и безъ всякаго стеснения человеческой свободы.

#### II. Благодать Божія и свобода человъка.

Выло мивніе, что благодать имботь непреоборимую силу надъ челов' комъ и есть безусловное дъйствіе Божественной воли, по которому Богъ всякаго, кого хочетъ спасти, освящаетъ и спасаетъ, безъ всякаго отношенія къ свобод'в челов'єка, безъ его воли и даже противъ его воли. «Воля человъческая», говорили защитники этого мнынія, «такъ немощна, что Божественная благодать темъ только и можеть помочь ей, что действуеть на нее ръшительно и непреоборимо. «Вся елика восхоть Господь, сотвори на небеси и на земли» (Псал. СХХХІV, 6). Онъ творить и грядущая (Ис. XLV, 11). Можеть ли же человьческая воля воспрепятствовать Его всемогуществу делать съ нею, что Онъ хочеть? И съ волями человъческими Онъ дълаетъ — что хочетъ и когда хочетъ. И изъ нехотящихъ (спасенія) Онъ творить хотящихъ. И воли развратныя, отвергающія въру, всемогущій Богь можеть обратить къ въръ. Нужно молить Бога, чтобы Онъ только восхотьль, а что онъ захочеть, необходимо сделается съ человекомъ». Такое учение о непреоборямой благодати основывается на неправильномъ пониманіи могущества. Конечно, всемогущій Богь можеть сділать все, что хочеть, но Онъ хочеть только того, что согласно съ Его премудростію и правдою, потому что «праведенъ Господь во всехъ путехъ Своихъ» (Псал. СХLIV, 17). Хотя правда Его-всегда благая, но и благость-всегда праведная. Всемогущество, не облеченное правдою и дъйствующее безотчетно, н еесть свойство Вога премудраго, а похоже на древнюю судьбу, которую выдумали и которой трепетали язычники. Будто Богъ отъ въчности безусловно предопределиль однихь ко спасенію и действуеть на нихь непреоборимою благодатію, такъ что они спасаются необходимо, даже противъ воли; а другихъ безусловно предопределилъ къ погибели и лишаетъ ихъ благодати, и они погибають, какая бы ни была въ нихъ пріемлемость благодати! Почему же, спрашивали защитниковъ этого мрачнаго ученія, изъ двухъ новорожденныхъ младенцевъ, одинаково подверженныхъ первородному гръху, одинъ предопредъляется къ спасенію, другой къ погибели? Почему изъ двухъ нечестивцевъ-одного Богъ призываетъ такъ,

что онъ следуеть Призывающему, а другого или вовсе не призываеть, или призываеть не такъ, какъ перваго? Вообще, по какимъ основаніямъ Богъ определяеть столь различные жребім людямъ, — однимъ спасеніе, другимъ погибель? Отвътъ былъ одинъ: «Судьбы Божіи непостижимы. Влагодареніе Вогу, что Онъ и ніжоторых спасаеть, тогда какъ не быль бы несправедливымъ, если бы и всъхъ обрекъ на погибель» 1). Вопросъ о предопредълении очень ясно разръшенъ Апостоломъ. «Ихже предувъдъ», говорять Апостоль о Богь, «тьхъ и предустави сообразныхъ быти образу Сына Своего, яко быти Ему первородну во многихъ братіяхъ; а ихже предустави, техъ и призва; а ихже призва, сихъ и оправда; а ихже оправда, сихъ и прослави» (Римл. VIII, 29. 30). Огсюда видно, что предопредвление Божие основывается на предвидини и условливается свободою предопредвляемыхъ. «Богь», говорить Златоустый, «не ждеть, какъ человекъ, окончанія дела, дабы видеть—кто добръ, кто неть; а, напротивъ, прежде сего знаетъ-кто пороченъ и кто нътъ. Знающему тайны сердца совершенно извъстно-кто достоинъ вънцевъ и кто-наказанія и мученія» 2). Въ комъ изъ людей отъ вычности предвидыль Богъ принятіе благодати Его и дъятельное стремленіе ко спасенію, тъхъ и предопредълилъ ко спасению и къ славъ; и въ комъ предвидълъ отверженіе благодати, упорное закоснічніе во злів, тіхть предопредівлиль къ осужденію и на погибель. Такимъ образомъ отъ свободы каждаго зависить быть ли ему въ числъ предопредъленныхъ ко спасенію, или къ ногибели <sup>3</sup>).

Что касается благодати, будто бы действующей въ человеке съ непреоборимою силою, то такого благодатного действования мы никогда не замъчаемъ въ своей жизни. Въ самой горячей, воодушевленной любви къ добру человъкъ чувствуеть себя свободнымъ, а не нудимымъ постороннею силою. Мы очень хорошо различаемъ въ себъ дъйствія свободныя и дъйствія болье или менье вынужденныя и принудительныя; но никто никогда не замечаль въ своей душе, чтобы благодать стесняла нашу свободу и необходимо насильно влекла насъ къ добру. «Нетъ», скажемъ словами св. Домаскина, «Богъ не вынуждаетъ добродътели и не силою похищаеть человька у смерти» 4).

«Тако возлюби «Богъ міръ, яко и Сына Своего Единороднаго далъ есть, да всякъ въруяй въ Онь, не погибнеть, но имать животъ въчный» (Іоан. III, 16), не просто всякій, но только всякій «вірующій», т. е. имъющій внутреннее свободное согласіе на истину, возвъщаемую Хри-

¹) Сл. 40. Тв. св. Отп. III.

<sup>2)</sup> Тамъ же.

<sup>2)</sup> De dono Persev. 66. XVII, 21 Avgustin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На Посл. къ Римл. стр. 406. 408. з) Точн. излож. правосл. въры, стр. 130. 4) Излож. правосл. въры, стр. 130. 136.

стомъ, и свободное стремленіе къ жизни вічной, даруемой Сыномъ Божінмъ. «Елицы же пріяша Его, даде имъ область чадамъ Божінмъ быти» (Іоан. І, 12); область (е́ξεσία)—значить власть, почетное право, высокое преимущество (1 Мак. XI, 58). Не сказалъ Евангелисть: содъ-, лаль чадами Божінми, усыновиль Богу, но: даль власть соделатся чадами Божінми. И сказаль такъ, во-первыхъ, потому, какъ объясняеть Златоустый, что «благодать не дъйствуеть насильственно, не стъсняеть человъческой свободы и самовластія, но приходить и дъйствуеть только въ техъ, которые желають ее и пекутся о ней. Если же они не хотять, дарь и не приходить, и не дъйствуеть въ нихъ. Божіе дело дать, благодать, человъческое — представить въру: во-вторыхъ, потому, что съ нашей стороны великое потребно тщаніе, чтобы сохранить чистымъ и незапятнаннымъ данный намъ въ крещенія образъ сыноположенія» 1). Конечно, «Богъ есть дійствуяй въ насъ и еще хотітп и еже деяти» (Фил. II, 13); но самое хотение благодать созидаеть въ душт человъческой не безъ ея согласія и не безъ ея сочувствія къ добродътели, хотъніе которой созидаеть. «Когда ты захочень», говорить Златоустый, «тогда и Онъ будеть действовать, — «еже хотети», Онъ даеть намъ и ревность и совершение дѣла» 2). Св. первомученикъ Стефанъ обличаетъ въ невърующихъ противление Духу Святому (Дъян. VII, 51). Апостолъ умоляеть върующихъ-не вотще принимать благодать Божію (2 Кор. VI, 1), убъждаеть ихъ не угашать Духа (1 Сол. V, 29), не оскорблять Его (Еф. IV, 10), не ожесточать сердца при слышаніи гласа Его (Евр. III, 7). Онъ уб'яждаеть в рующих возгр'явать въ себъ даръ благодати (2 Тим. І, 6), возрастать въ зрълость мужа, въ мъру полнаго возраста Христова (Еф. IV, 11. 13), возмогать въ Господъ (VI, 10), преображаться отъ славы въ славу (2 Кор. III, 18), богатъть добродътелію (VIII, 7), исполняться Духомъ (Еф. V, 18). Не насильно входить благодать Божія въ сердце человъка, но стоить при дверяхъ и толчеть: аще кто услышить гласъ ея и отверзеть двери, -- входить къ пему (Анок. III, 20). Благодатствующій насъ Духъ Святый не порабощаетъ нашей свободы, но, по слову Апостола, «спослушествуеть духови нашему, яко есмы чада Божія» (Римл. VIII, 16), т. е. ободряеть, подкрыпляеть, уполномочиваеть наше дерзновеніе, съ которымъ мы обращаемся къ Богу, какъ дъти къ отцу; не насильно влечеть Духъ нашу свободу, но «способствуеть намъ въ немощехъ нашихъ» (Римл. VIII, 26). Всв сін апостольскія изреченія, убъжденія и наставленія ясно показывають, что благодать не стесняеть человъческой свободы, не дъйствуеть съ необоримою силою, но требуеть со стороны человъка свободнаго согласія, сочувствія и содъйствія. «Оставленіе гръховъ», говорить Дамаскинь, «дается въ крещеніи всемъ равно, а благодать Духа - по мере веры и предварительнаго очищенія. Итакъ, хотя нынь чрезъ крещеніе принимаемъ начатокъ Св. Духа и возрожденіе бываеть для нась началомь другой жизни печатію, охраненіемъ и просв'ященіемъ; однакоже, мы всти силами должны твердо блюсти себя чистыми отъ скверныхъдълъ, чтобы, возвратившись, подобно псу, на свою блевотину, намъ опять не сделаться рабами греха 1). «Для сохраненія чистоты», говорить Златоустый, «недостаточно того, чтобы только креститься и въровать. Если мы хотимъ навсегда удержать сію свътлость (чистоту, полученную въ крещения), то должны вести достойную ея жизнь. Что мы рождаемся таинственнымъ рождениемъ и очищаемся отъ всьхъ прежнихъ гръховъ, --сіе даруется намъ въ самомъ крещеній; но чтобы послъ крещенія пребывать чистыми и снова не прикасаться ни къ какой нечистотъ, — это зависить отъ нашей власти и старанія» 2). Съ особенною ясностію и полнотою раскрываеть участіе челов'вческой свободы въ благодатномъ дълъ нашего спасенія преподобный Макарій Египетскій. «Въ Евангеліи написано», говорить св. отець, «что Господь послаль рабовъ призвать желающихъ и объявить имъ: «се объдъ Мой уготовахъ» (Мо. XXII, 4); но сами званные отказывались и говорили, - одинъ: «супругъ воловъ купихъ», другой: «жену пояхъ» (Лук. XIV, 19. 20). Видишь ли: Звавшій готовъ; отреклись же званные. Видишь: Господь уготоваль имъ парство, зоветь ихъ, чтобы вошли; но они не хотять 3). Посему воля человъческая есть какъ бы существенное условіе. Если н'ытъ воли, Самъ Богъ ничего не дівласть, хотя и можеть по свободь Своей. Посему совершение дыла Духомъ зависить отъ воли человъка 4). Душа должна быть содъйственницею присущей въ ней благодати Духа 5). Господь и у совершенныхъ взыскуетъ душевнаго изволенія на служеніе Духу, чтобы взаимное было согласіе (между душою и Духомъ) 6). Видишь — какъ удобоизмъняема одна и таже природа (человьческая): наклонна то къ худому, то наоборотъ-къ прекрасному, и вследствие того и другого иметь способность соизволять — на какія захочеть дъла. Поэтому, природа наша удобопріемлема и для добра, и для зла, и для Божіей благодати, и для сопротивной силы. Но она не можеть быть приневоливаема 7). Человъкъ имъетъ такую природу, что

7) Bec. XV, 23.

<sup>1)</sup> In Iohan. hom. X. p. 60. 2) На посл. къ Филин. Бес. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Точ. изл. прав. вѣры, стр. 237.

<sup>2)</sup> In loh. hom. X, p. 60. 3) Bec. XV, 29.

<sup>4)</sup> Бесъда XXXVII, 10.
5) Бесъда XV, 2.

б) Слов. о возвыш. ума, гл. 16.

и тоть, кто-въ глубинъ порока и работаетъ гръху, можетъ обратиться къ добру, и тотъ, кто связанъ Духомъ Святымъ и упоенъ небеснымъ. имъетъ власть обратиться къ злу. И тъ самые, которые вкусили Божіей благодати и стали причастниками Духа, если не будутъ осторожны, угасають и делаются хуже того, какими были. И сіе бываеть не потому, что Богъ изменяемъ и немощенъ, или Духъ угасаеть, но потому, что сами люди не соглашаются съ благодатію, почему и совращаются, и внадають въ тысячи золь 1). Какъ совершенный не привязанъ какоюлибо необходимостію къ добру, такъ не привязанъ и къ злу погрязній во гръхъ... напротивъ того, и онъ имъетъ свободу содълаться сосудомъ избранія и жизни, а подобно, наобороть, упоенные Божествомъ, хотя исполнены и связаны Духомъ Святымъ, однакоже не удерживаются никакою необходимостію, но им'єють свободу обратиться и делать въ век'є семъ, что хотятъ 2). Почему иные падаютъ послѣ того, какъ посѣтила ихъ благодать?—Падаютъ не потому, что благодать угасаеть, или изнемогаеть: попускаеть же Богь действовать злобь, чтобы испытать твое произволение и твою свободу-куда она наклонна. И ты, приближаясь опять своею волею къ Господу, снова призываешь на себя посъщение благодати. Ибо, почему написано: «Духа не угашайте» (1 Солун. V. 29), когда Онъ неугашаемъ и святоносенъ?—Потому, что ты, не радъя о Духв и не согласуясь съ Нимъ своею волею, угасаень для Духа. Подобнымъ образомъ Писаніе говорить: «не оскорбляйте Духа Святаго» (Еф. IV. 30). Видишь: въ твоей состоить воле и въ твоемъ самопроизволь-почитать Св. Духа, а не оскорблять Его. А я тебь сказываю, что и въ совершенныхъ христіанахъ, которые пленены и упосны добромъ, есть свободное произволеніе. Благодать попускаеть и совершеннымъ духовнымъ мужамъ имъть свои изволенія и власть - дълать, что хотять, и преклоняться, на что имъ угодно <sup>3</sup>). «Какъ сопротивныя силы, такъ и благодать Вожія оказываются побуждающими, а не приневоливающими, — чтобы вполнъ сохранить въ насъ свободу и самовластіе. Посему-то и за тв худыя дела, какія человекъ делаеть по наущенію сатаны, человъкъ подвергается наказанію, потому что не насильно вовлеченъ въ порокъ, но побужденъ къ нему собственною своею волею. А подобно сему и въ добромъ дълъ: благодать не себъ приписываеть сделанное, но человеку, и потому присвояеть ему славу, что самъ для себя сталь онъ виновникомъ добраго. Ибо благодать не дълаетъ волю его непремънною, связавъ приневоливающею силою: но, пребывая въ

человъкъ, она даетъ мъсто и свободъ, чтобы явнымъ сдълалось—склонна ди его воля къ добродътели или къ пороку» 1).

Такимъ образомъ въ искупленіи рода человѣческаго смертію Христовою открывается чудная цѣлесообразность, измышленіе и устроеніе которой возможно только всемогущей премудрости Божіей. Воплотившійся Сынъ Божій приносить за людей совершеннѣйшее удовлетвореніе правосудію Божію и Своими безмѣрными заслугами предъ Богомъ избавляетъ людей отъ всѣхъ заслуженныхъ ими наказаній, пріобрѣтаетъ имъ неоскудѣвающее обиліе благодатныхъ дарованій, возсозидаетъ человѣка, не разрушая его, истребляетъ грѣховность, не стѣсняя свободы грѣшника. Всякій умъ возблагоговѣетъ и предъ Божіею правдою, потребовавшею за человѣка такой великой жертвы, и предъ любовію Отпа Небеснаго, не пощадившаго для насъ Своего Единороднаго, и предъ Божію премудростію, измыслившею такое чудное возсозданіе падшаго человѣка, и предъ Божімъ всемогуществомъ, приведшимъ въ исполненіе сіе дивное дѣло.

#### III. Спасительные плоды искупленія.

Когда совершилось искупленіе на кресть, быстро послъдовали спасительныя его дъйствія, какъ-то: разрушеніе ада, умерщвленіе смерти, основаніе и устроеніе благодатнаго царства на земль, отверстіе для върующихъ царства небеснаго.

Еще Господь продолжаль Свое служение на земль, какъ Его Предтеча сущимъ во адъ благовъствовалъ Бога, явльшагося плотію и вземлющаго гръхъ міра, такъ же, какъ тотъ же Предтеча на земль возвъстиль Его пришествіе къ людямъ. Когда Божественное тело Інсуса Христа почивало во гробъ, Онъ съ душею, яко Богъ, сходитъ во адъ, въ духовную темницу, или въ мрачное и унылое, по выражению св. Григорія <sup>2</sup>), обиталище духовъ, грѣхомъ отчужденныхъ отъ Божія лицезрѣнія и соединеннаго съ Нимъ света и блаженства; въ сей-то «темнице сущимъ духовомъ» Господь «сошедъ проповеда», какъ говорить Апостолъ (1 Петр. III, 19). Изъ сей темницы Разрушитель ада возводить съ Собою въ свътлыя обители Отца Небеснаго всъ души, сошедшія во адъ съ върою и ожиданиемъ предсказаннаго пророками Его будущаго пришествія, и души, ув'єровавшія въ самомъ аді Его пропов'єди. «Обоженная душа Христова», говорить Дамаскинъ, «нисходитъ во адъ для того, чтобы, какъ живущимъ на землъ возсіяло Солнце правды, такъ и для съдящихъ подъ землею, во тьмъ и съни смертной, возсіялъ Свъть; чтобы, какъ находящимся на земдъ Христосъ благовъствовалъ миръ,

<sup>1)</sup> Bec. XV, 34. 2) Bec. XV, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bec. XXVII, 9. 11.

<sup>1)</sup> Слов. о свободъ ума, гл. 3.

<sup>2)</sup> Пъснь Христу. Твор. Св. Отп. IV, 358.

плъннымъ освобожденіе, слъпымъ прозръніе и для увъровавшихъ былъ виновникомъ въчнаго спасенія, а для невърующихъ обличителемъ въ невъріп,— такъ и сущимъ во адъ, «да всяко кольно поклонится» Ему «небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ» (Фил. II, 10). Такимъ образомъ, освободивъ узниковъ, заключенныхъ отъ въка, Онъ восталъ изъ мертвыхъ, проложивъ и намъ путь воскресенія» 1).

Какимъ же образомъ воскресение Христово есть побъда надъ смертию. поработившею родъ человъческій, и основаніе нашего воскресенія? Смерть есть оброкъ гръха (Римл. VI, 23). Христосъ, какъ чистый и безгръшный по Своему человьчеству, не имьль никакой необходимости умирать, такъ какъ не имълъ такой необходимости и Адамъ до своего паденія. Смерть Христова была смертію послушанія, совершенно свободною жертвою любви (Филип. II, 8. Іоан. Х, 15. 18). По возкресеній же Христосъ не имъетъ не только никакой необходимости смерти, но и самой возможности умереть, какъ говорить Августинъ 2). Такимъ образомъ Христосъ воскресеніемъ пріобрітаеть Своему человічеству невозможность смерти, полное и совершенное безсмертіе, или, что то же, побъждаеть смерть, какъ говорить Апостоль: «Христосъ воста отъ мертвыхъ, ктому уже не умираетъ: смерть Имъ ктому не обладаетъ» (Римл. VI, 9); или, по выражению Дамаскина, содълывается начаткомъ воскресенія совершеннаго и уже не подлежащаго смерти 3). «Если смерть привилась къ тълу», говорить Аванасій Великій, «и какъ въ немъ пребывающая, возобладала имъ: то нужно было и жизни привиться къ тълу, чтобы, облекшись въ жизнь, свергло оно съ себя тленіе. Посему Спаситель справедливо облекся въ тело, чтобы, по привитіи тела къ жизни, не оставалось оно долбе въ смерти, какъ смертное, но, какъ облекшееся въ безсмертіе, по воскресенін пребывало уже безсмертнымъ. Ибо, однажды облекшись въ тлъніе, не воскресло бы оно, если бы не облеклось въ жизнь. И еще: поелику смерть могла явиться не сама по себь, а только въ тьль, то Слово облеклось для сего въ тьло, чтобы, обрътни смерть въ тьль, истребить ее» 4).

Какимъ же образомъ усвояется людямъ нобъдоносная смерть Христова и воскресеніе Христово служить основаніемъ нашего воскресенія?— Основаніе этого есть тъснъйшее соединеніе върующихъ со Христомъ, какъ членовъ тъла съ своею главою (Еф. IV, 15. 16), «зане уды есмы тъла Его, отъ плоти Его, и отъ костей Его» (V, 30). Какъ Адамъ есть глава человъчества по естественному происхожденію отъ него

всёхъ людей, тако Христосъ есть Глава Своей Церкви по духовномучили благодатному, соединенію съ Нимъ всёхъ вёрующихъ. Чревъ возрожденіе въ крещеніи и чревъ причащеніе тёла и крови Христовой всёд вёрующіе, дійствительно, какъ учить Апостоль, дівлаются членами тёля Его и отъ костей Его. «Ядый Мою плоть и піяй Мою кровь во Мніт пребываеть, и Азъ въ немъ» (Іоан. VI, 56). Такимъ образомъ по одинаковому нашему отношенію къ первому и второму Адаму, съ оди ковымъ правомъ, отъ перваго мы наслідуемъ грізховность и смерть, отъ второго — праведность и воскресеніе; или иначе — чего лишились въ Адамъ, то пріобрітаемъ во Христь: въ Адамъ умерли, во Христь воскресли. Такъ учитъ Аностоль: «Нынъ Христосъ воста отъ мертвыхъ, начатокъ умершимъ бысть. Понеже бо человівкомъ смерть бысть, и человівкомъ воскресеніе мертвыхъ: якоже бо о Адамъ вси умирають, такожде и о Христь вси оживуть (1 Кор. XV, 20—22).

Совершивъ дъло искупленія, Господь основываеть благодатное царство, или земную Церковь, которой Самъ делается Главою (Кол. 1, 18); вводить въ нее мудрое устройство, вполит соответствующее цели, съ какою устроено благодатное царство и которая есть освящение людейгрышниковь, а затымь—возсоединение ихъ съ Богомъ; установляеть въ ней таниства, какъ неизсъкающіе источники благодати, и Самъ, оставаясь верховнымъ Пастыреначальникомъ (1 Петр. V, 4) Своей Церкви, облекаеть особенною силою Духа ея видимыхъ учителей, пастырей и строителей Таинъ, и на каждаго върующаго изливаетъ обиліе благодатныхъ дарованій, по м'яр'я в'яры и пріемлемости каждаго. По нам'яренію Божественнаго Основателя Церкви и согласно съ ея устройствомъ, каждый върующій, возрожденный и освящаемый Духомъ Святымъ, соединенный со Христомъ, какъ членъ тъла съ главою, руководимый благодатію, словомъ Божінмъ, пастырями и учителями Церкви, долженъ въ миръ, съ върою и упованіемъ переходить изъ Церкви земной въ Церковь небесную пріуготовленсымъ и способнымъ къ жизни въ свътлыхъ небесныхъ обителяхъ.

Церковь Христова не назначена для одного какого-либо народа, но открыта для іудеевъ и язычниковъ, для всёхъ племенъ и народовъ земли, и со времени своего основанія и доселѣ постоянно пріемлетъ новыхъ чадъ во всёхъ концахъ міра, безъ всякаго различія народности, званія и состоянія. И іудеевъ, и эллиновъ, и варваровъ, и скиеовъ, и рабовъ, и свободныхъ съ одинакою любовью пріемлетъ Церковь и всёмъ одинаковыя предлагаетъ сокровища благодати (Гал. III, 28. Кол. III, 11). Такъ заповѣдалъ ея Божественный Основатель. Посылая Апостоловъ на всемірную проповѣдь, Господь заповѣдуетъ имъ: «Шедше въ міръ весь, проповѣдите Евангеліе всей твари. Шедше научите вся языки» (Марк.

Точн. излож. въры, стр. 220. 221,
 De corrupt. et. grat. cap. XII.

<sup>2)</sup> Излож. въры, стр. 305.

<sup>4)</sup> Слово о воплощ. Вога Слова. Твор. Отц. Т. XVII, стр. 144.

XVI. 15. Мате. XXVIII. 19). «Иже въру иметъ и крестится, спасенъ будеть» (Марк. XVI, 16). Если есть еще народы, которые косньють въ язычествъ и до которыхъ еще не достигала евангельская проповъдь, то это, конечно, зависить не оть Бога, Который есть «Отепъ щедроть» (2 Кор. I, 3), «и всёмъ человекомъ хощеть спастися» (1 Тим. II, 4), но отъ нравственнаго состоянія и отъ степени духовной пріемлемости народовъ, доселъ коснъющихъ въ язычествъ, Спаситель пришелъ на землю -чрезъ несколько тысячелетій после наденія человека не потому, что коснить Господь исполнениемъ Своихъ обътований (2 Петр. III, 9), но потому, что ранве родъ человвческій не быль приготовлень къ принятік Искупителя. Такъ и теперь, если къ некоторымъ народамъ не прихо дить Господь въ лицъ проповъдниковъ Евангелія, то это не значить что Онъ медлить ихъ спасеніемъ; но не видить возможности для нихъ спасенія, не видить въ нихъ духовной пріемлемости къ евангельской истинъ. Притомъ Церковь зоветь людей ко спасению, но не влечеть ихъ насильно. И во времена Христовы въ Іудет были города, которые не иминдароподи и принять Апостоловъ и по выходь изъ которыхъ проповъдники Евангелія должны были отрясать прахъ отъ ногъ своихъ (Мате. Х, 14). И въ настоящее время въ христіанской Европъ живуть упорные чтители Могомета, а, напротивъ, въ дикихъ странахъ Америки умножаются чада Церкви Христовой. Спаситель сказаль о благодатномъ царствъ, что оно окончится не прежде, какъ «проповъстся Евангеліе царствія по всей вселеннъй, во свидътельство всъмъ языкомъ: и тогда пріидеть кончина»

(Мате. XXIV, 14).

Вознесеніемъ на небо Господь открыль чадамъ Церкви земной входъ въ царство небесное (Евр. VI, 20. Іоан. XIV, 2. 3). Какъ Глава Церкви небесной, такъ же какъ и земной, Онъ устронетъ духовное общеніе между тою и другою. Върующіе члены Церкви земной молитвенно призывають на помощь святыхъ Церкви небесной, а сіи, какъ болъ близкіе къ Богу, приносятъ предъ лице Его молитвы върующихъ, подкрыплютъ ихъ собственными молитвами (Анок. VIII, 3. 4) и по волъ Божіей благодатно и благотворно дъйствуютъ на върующихъ, живу щихъ на земль. Такъ Богъ порядка, дивный во святыхъ Своихъ, устраи ваетъ взаимное общеніе между Церковію небесною и земною, въ какомъ онъ и будуть оставаться, доколь Господь не соединитъ ихъ въ одно царство славы.

## IV. Гръховность подъ сънью благодати.

Отчего же, спросите вы, благодатное парство есть Церковь воинствующая, ведущая непрестающую брань со врагами спасенія? Отчего въ душ'т возрожденнаго живеть наклонность ко гръху? Какое имъ-

ютъ значение бользни, лишения, вообще — физическое зло въ благодатномъ царствъ любви и Божихъ щедротъ?

На всв подобные вопросы можно дать успокоительные ответы.

Невинная свобода Адама, осуществившая въ себъ возможность зла, пріобр'яла себ'в наклонность къ зду, которая не только сділалась неискоренимою естественными сидами человъка, но наклонностію господствующею и преобладающею въ душъ. Эту наклонность къ злу и виновность ея предъ Богомъ каждый потомокъ Адама получаетъ путемъ естественнаго рожденія, вмёсть съ жизнію. «Святое крещеніе», — скажемъ заимствованными словами, — «возрождаетъ человъка въ новую жизнь, но не уничтожаеть тотчасъ жизни ветхаго человъка; ибо вседъйствующая благодать Вожія даеть мьсто дъйствію выры и подвигу человъка, дабы милость была не безъ правды и дабы мы добровольно приняли спасеніе. Такимъ образомъ и возрожденный не устыдился признаться, что «аще речемъ, яко гръха не имамы, себе прельщаемъ» (1 Іоан. I, 8), обманываемъ сами себя» 1). Но благодать не оставляеть человька въ такомъ же порабощении гръху, въ накомъ бываетъ человъкъ невозрожденный. Если кто имъетъ ревность о своемъ спасеніи, кочеть трудиться и работать для спасенія, желаеть и просить благоцатной помощи противъ нападеній грёха, то благодать, по мірть его усердія къ добру, подаеть ему силу бороться съ наклонностію къ гръху, ослаблять ее въ себъ, доводить ее до крайняго изнеможенія и безсилія и въ то же время возращать въ себъ, усиливать, оплодотворять любовь къ добру, - возрастать и преуспъвать въ добродътели. «Человъку надобно», говоритъ св. Макарій, «по собственному произволенію возд'влывать землю сердца своего и трудиться, потому что Богь требуеть отъ Учеловъка труда, усилія и дъланія. Но если не явятся свыше небесное облако и благодатные дожди, ни въ чемъ не успъетъ трудящійся земледълецъ. Какъ земля одна и та же, но гдъ жестка, а гдъ тучна, въ иномъ мъсть способна къ насаждению винограда, а въ другомъ къ съянію пшеницы и ячменя: такъ различны и сердца и произволенія человъческія, а сообразно съ симъ подаются и дарованія свыше. Вогъ знаеть -- какъ кто можетъ употребить данное ему, и сообразно съ темъ даетъ различныя дарованія» 2). «Кораблю для хорошаго плаванія нужны кормчій, также умфренный и благопріятный вътръ: такъ всъмъ симъ въ душть верной бываеть Господь, и даеть ей силу, мужество и искусство, какъ Самъ Онъ знаеть, переплыть свиреныя волны лукавства, укрощая ярость ихъ, страшныя непогоды и порывы насильственныхъ вътровъ

<sup>)</sup> Филар. М. Московск. слово въ день св. Алексія, говор. февр. 12, 1854 г. <sup>2</sup>) Бес. XXVI, 10. 4

грвха> 1) «Кто хочеть истинно благоугождать Богу, пріять отъ Него небесную благовать Духа, возрастать и усовершаться о Духв Святомъ, тогь должень принуждать себя къ исполнению всехъ заповедей Божихъ и покорять сердце даже противъ воли его, по сказанному: «Сего ради ко всемъ заповедемъ Твоимъ направляхся, всякъ путь неправды возненавидъхъ» (Псал. СХVIII, 128). Если кто будетъ приневоливать и нулить себя ко всякому упражнению въ добродътели; то пріобучаеть себя къ доброму навыку и, такимъ образомъ, непрестанно прося и моля Господа и получивъ просимое, вкусивъ сладости Божіей и ставъ причастникомъ Духа Святаго, дълаеть, что растеть и цвететь данное ему дарованіе, успокоиваясь въ его смиренномудрім, любви и кротости. Самъ Духъ даруеть ему сіе и научаеть его истинной молитвъ, истинной любви, истинной кротости, къ которымъ прежде онъ принуждалъ себя, которыхъ искаль, о которыхъ заботился и помышляль и которыя, наконець, даны ему» 2). Не извъстные въ язычествъ, но не ръдкіе въ христіанствъ примъры людей, возставшихъ изъ глубины зла и восшедшихъ на высоту добродътели, примъры святыхъ людей, намъ подобострастныхъ и на землъ еще достигшихъ ангельскаго безстрастія, ясно намъ показывають до какого безсилія, при номощи благодати, можеть довести человъкъ остающуюся въ немъ наслъдственную наконность къ злу. «Подъ безстрастіемъ», пишеть одинъ изъ достигшихъ онаго, «не иное что разумью, какъ внутреннее небо ума, для котораго демонскія злоухищренія то же, наконецъ, что и дътскія игрушки» 3). Св. Макарій такъ изображаеть состояніе людей, покоряющихся благодати: «Хотя нравственная порча пребываеть въ самомъ естествъ: однакоже, преобладаеть тамъ только, гдв находить себв пажить. Нежные стебли пшеницы могуть быть заглушены плевелами. Но когда, съ наступлениемъ льта, растения сделаются сухи, тогда плевелы нимало не вредять пшенице. Пусть будеть тридцать мерь чистой пшеницы, но есть въ ней примесь, и плевеловъ, напр., окажется нъсколько горстей: плевелы незамътны будутъ во множествъ ишеници. Такъ и въ благодати: когда даръ Божій и благодать пріумножаются въ человікі, и богатість онъ въ Господа, тогда норокъ, хотя отчасти и остается въ человъкъ, не можетъ вредить ему и не имъетъ никакой надъ нимъ силы или никакой въ немъ доли. Ибо для того и пришествіе и промышленіе Господне, чтобы насъ порабощенныхъ, повинныхъ и подчинившихся пороку, освободить и содълать побъдителями смерти и гръха» 4). Слъдовательно, не благодать, но наша сво-

обда, не покоряющаяся благодати и не желающая подвизаться противъ гръха, виновата въ томъ, что наслъдственная наклонность ко гръху не только не ослабляется въ насъ, но постоянно усиливается и приносить столь обильные плоды.

Если же наклонность ко граху остается и подъ санію благодати. если гръхъ находитъ себъ мъсто и въ людяхъ возрожденныхъ (1 Іоан. I, 8), то что неестественнаго, если съ гръхомъ остаются и естественныя слъдствія гръха, обращаемыя премудростію Божіею и въ наказаніе за гръхъ, и во врачество гръха? И о возрожденныхъ Апостолъ свидътельствуеть, что много согръщаемъ вси (Іак. III, 2); а посему и возрожденные подвергаются бользнямъ, скорбямъ, страданіямъ. Впрочемъ, если будемъ искренни, -- не можемъ не сознаться, что въ жизни не очень много бъдъ и золъ неизбъжныхъ и неотвратимыхъ. Въ обыкновенномъ ходв человъческой жизни болье чувствъ покойныхъ и пріятныхъ, чьмъ ощущеній бользненныхь и горестныхь. Житейскія скорби, лишенія, такъ называемыя несчастія— часто не суть несчастія необходимыя и неизбъжныя, но несчастія, созданныя саминъ челов'якомъ и имъ измышленныя. Потребности и привязанности искусственныя, порожденныя нашею изнъженною чувственностію, созданныя воображеніемъ, плодовитымъ въ творчествъ суеты, отъ времени и привычки получившія силу потребностей естественныхъ и необходимыхъ, слишкомъ рабское подчинение обычаямъ и правиламъ свъта, роскошь, постоянно возрастающая, недостатокъ бдагоразумія или неум'янье челов'яка — довольствоваться благами, возможными по его средствамъ и для него достижимыми, и спокойно отказаться оть благь недостижимыхь, желаніе -- не отставать оть другихь. имъющихъ больше средствъ жизни, мелкое тщеславіе и сомолюбіе, управляющее нашими житейскими делами, - воть самые обыкновенные источники скорбей и горестей, отравляющихъ человъческую жизнь. Какъ часто невозможность пріобръсть какую-нибудь вещь, въ сущности пустую и безполезную, безъ которой дегко обойтись, отзывается въ изнъженномъ или тщеславномъ сердцъ какъ дъйствительное, горькое зло! И сколько такихъ самосозданныхъ золъ въ жизни каждаго! Человъкъ — добровольный мученикъ имъ же созданной суеты. Самые дъйствительные физическіе недуги и бользни или создаются самимъ же человъкомъ, или получають надъ нимъ особенную болъзненную и разрушительную силу отъ его же изнъженности и чувственнаго разслабленія. По мъръ распространенія неумъренности, изнъженности, роскоши въ той или другой странъ, обыкновенно увеличивается число бользней, и появляются ихъ новые виды, прежде неизвъстные. «Число тайныхъ и открытыхъ враговъ жизни человъка», говорить одинъ знаменитый врачъ, «довольно многочисленно. Если подумаемъ-какъ мало подвергаются бользнамъ какіе-нибудь жители

<sup>1)</sup> Bec. XLIV. 7, 6.
2) Bec. XIX, 7. 8.

в) Лъствина, слов. 29:

<sup>4)</sup> Bec. XXVI, 22.

острововъ южнаго океана, и бросимъ взглядъ на наши патологическіе трактаты, где болезни шествують ротами и полками, возрастають до тысячныхъ числъ; то ужасаешься последствій, какія можеть произвести роскошь, растленіе нравовъ, образъ жизни, несогласный съ природою, и крайности во всемъ. Многія, даже большая часть изъ этихъ бользней, происходять отъ собственной нашей вины, и каждый день порождаются новыя отъ насъ же самихъ. Есть такія бользни, которыя неизвъстно откуда взялись и о коихъ не знали въ древности» 1). Нашею изнъженностію мы даемъ особенную силу нашимъ бользнямъ. Муки рожденія признаются самыми бользненными; но какъ различна степень этихъ страданій въ чертогахъ и хижинахъ, среди роскоши и нищеты! «Въ мукахъ рождаеть и богатая и бъдная», говорить бл. Өеодорить; «но повърь по опыту, что роды для бъдной гораздо легче, и муки ея гораздо сноснъе. Привычка къ труду дълаетъ для нея муки рожденія не такъ чувствительными. Женшинъ изнъженныхъ еще прежде родовъ необходимо мучать врачи. И богатыя и бъдныя одинаково носять во чревъ, но не одинаково рождають: у первыхъ при утъщении богатства гораздо трудиве роды; у последнихъ, при недостатке даже необходимаго, приходить на номощь сама природа, утещая легкостію родовъ. Творецъ природы такимъ образомъ уравниваетъ неравенство человъческихъ состояній: и трудности родовъ, бывающей въ богатомъ состояни, предлагаетъ облегченіе во врачахъ и ліжарствахъ; а къ бідности, лишенной врачебнаго пособія, посылаеть на помощь самую природу» 2). Въ другомъ м'єсть бл. Өеодорить описываеть состояние богача во время бользии и сравниваеть съ нимъ такое же состояние человъка бъднаго. «Творець, видя многія услуги, оказываемыя богачамъ, біздности въ наслідіе даровалъ здоровье. И богачъ желалъ бы имъть здоровье бъднаго; а бъднякъ съ сожальніемь смотрить на хворость богача. Во время бользии человыкь богатый окруженъ безчисленными удобствами и услугами; однакожъ, сильно страдаеть и едва въ состояни переносить принадки бользни. Если онъ боленъ зимою, то заключенъ въ сильно нагретыя комнаты, лежить на мягкомъ ложъ, подъ многими теплыми покровами; въ комнатахъ растоплены камины, нагръвающіе воздухъ; предъ нимъ многочисленныя лъкарства, воюющія на бользни; врачи дають ему утьшительныя объщанія; друзья своими беседами стараются разсеять скуку больного. Если онъ боленъ въ летнее время, больного выносять въ другія комнаты, болъе прохладныя. Если и здъсь недостаеть прохлады, слуги опахалами навъвають на него вътеръ. Повсюду разставлены деревья, превращающія домъ въ садъ или рощу. На полу устрояются водяные фонтаны, чтобы

нагонять сонъ на его въжди. Окруженный отвеюду толикими услугами и удобствами, больной, однакоже, страдаеть, сбрасываеть покровы, мечется и движеніемъ рукъ обнаруживаеть внутренній пламень. А бъднякъ имъетъ одну только комнату, и ту часто наемную. Есть и такіе, которые не въ состояніи нанять комнаты, и живуть на дворь: земля служить имъ постелью, а ковромъ — навозъ. Во время бользии нътъ у бъднаго ни врача, ни повара, который бы готовиль пищу больному сообразно съ приказаніемъ врача, ніть ни раба, ни рабыни, ніть иногда и жены, которая бы послужила больному. Вся надежда его — на Божіе промышленіе, облегчающее томительныя бользни, смягчающее муки, безъ лькарства прохлаждающее огневицу, устраняющее вредъ, который могутъ нанести больному или холодъ, или зной, или сырость. Никто пе учить его — какія яства усиливають бользнь и какія сольйствують выздоровленію: безъ разбору и безъ различія онъ ъсть — что случится; и вредное оказывается полезнымъ, и холодная вода является лекарствомъ, и сухой хльбъ угашаетъ пламя. Не нуждается онъ во внутреннихъ или въ наружныхъ лекарствахъ. Недостатокъ ихъ восполняетъ сама природа, и сама доставляеть больному врачебную помощь. И, однакоже, больной, лежащій на земль, гораздо легче переносить свою бользнь, нежели богачи-при всъхъ удобствахъ и услугахъ> 1).

Конечно, есть здополучія, за которыя мы не можемъ уже обвинять свою изнъженность, здостраданія бользненныя и разрушительныя, удары, поражающіе въ самую глубину сердца. Какъ возможны такія явленія въ царствъ любви? Почему Господь путетворитъ стези гиъву Своему въ людяхъ, искупленныхъ кровію Сына Его?— По слову Апостола, «много согръщаемъ вси» (Іак. III, 2); и «аще речемъ, яко гръха не имамы, себе прельщаемъ» (1 Іоан. І, 8); следовательно, постоянно въ насъ естьчто наказывають и что заслуживаеть наказанія. По крайней мъръ, безопаснъе для человъка въ каждомъ ниспосылаемомъ на него объдствии видъть наказаніе за свои гръхи, а не испытаніе своихъ добродътелей. Въ накаваніяхъ Апостоль открываеть глубочайшую цель, или побужденіе, по которому Господь посъщаеть върующихъ скорбями и бъдствіями. «Егоже дюбить Господь, наказуеть: біеть же всякаго сына, егоже пріемлеть. Аще наказаніе терпите, якоже сыновомъ обрытается вамъ Богъ. Который бо есть сынъ, егоже не наказуеть отецъ? Аще же безъ наказанія есте, емуже причастницы быша вси: убо прелюбодъйчищи есте, а не сынове» (Евр. ХП, 6-8). Такъ Апостоль въ наказаніяхъ, ниспосылаемыхъ на върующихъ, видить отеческую любовь къ нимъ Вожію. И Самъ Господь говорить: «Азъ, ихже аще люблю, обличаю и наказую» (Апок. III, 19).

<sup>1)</sup> Гуфедандъ, Макровіотика, гл. IV, стр. 188, перев Заблоцкаго 1852 г.
2) De Provid. Orat. VI. p. 386. 387.

<sup>1)</sup> De Prov. Or. IV. p 390 391.

Любовь Вожія есть не только всеблагая и всемилующая, но и любовь высочайше премудрая. Земные родители, по своей слепой любви, часто пріучають своихъ дітей къ изніженности и своеволію и тімь измлада портять въ нихъ и здоровье и сердце; напротивъ, любовь Отца Небеснаго, наказуя любимыхъ, наказываеть ихъ на пользу, «да причастимся святыни Его» (Евр. XII, 10). Почему же путь къ святости есть путь скорбный и бользненный? — Потому, что въ скорбяхъ и страланіяхъ есть сила очистительная, подобная силь огня, который очищаеть золото оть грубыхъ примъсей и наростовъ. «Съ веселіемъ взираю на Него» (Христа), говорить Григорій Богословъ, «даже когда посылаеть мнв скорби: радуюсь, что чрезъ печали дълаетъ меня легче, какъ золото, которое было смъшано съ прахомъ и потомъ оч щено» 1). Богъ, какъ Очиститель, по словамъ Вогослова, пережигаетъ человъка страданіями <sup>2</sup>). Непреложная истина — что сердце человъка тамъ, гдъ его сокровища. Сокровища человъка чувственнаго-въ предметахъ его любви и привязанностей, въ благахъ земныхъ и временныхъ. Когда эти сокровища разрушаются и отнимаются у человъка, сердце невольно отстраняется и отрывается отъ земного, и, если не всегда и не пряме устремляется къ небесному и въчному, то, по крайней мъръ, получаетъ большую возможность и свободу для такихъ стремленій; по крайней мізрів, привизанности къ земному. разрываемыя и пресъкаемыя, дають въ душт мъсто стремленіямъ къ небесному. Конечно, отъ самого человъка зависитъ-какъ онъ приметъ ниспосылаемыя на него бъдствія и какой принесуть они въ немъ плодъ, подъйствують ли на него, какъ сила очистительная. Иной, посъщаемый тяжкимъ лишеніемъ или скорбію, дійствительно отрывается отъ земного, и въ Богь, въ сыновней покорности воль Отца Небеснаго, ищеть и находить и утьшение и укрыпление. Иной подъ ударами быдь падаеть. Привязанность пресъченная, или лишенная своего предмета, переходить въ малодушіе, въ уныніе, въ отчанніе. Въ последнемъ случае виновато не бъдствіе, всегда очищающее и окрыляющее душу, не совсьмъ загрубелую въ чувственности, но идолопоклонническая привязанность человека къ отнятому благу, нравственное разслабление воли, сдълавшейся неспособною ни къ борьбъ, ни къ терпънію, недовъріе къ Промыслу, забвеніе — что на земль и радости и скорби имьють конець, и недалекій, и что будеть другая жизнь безконечная, въ сравнении съ блаженствомъ которой всв нынвшія страданія, по выраженію Апостола, ничего не стоять (Римл. VIII, 18).

Богъ создалъ человъка для блаженства, а не для страданія. Путемъ

светлой и радостной жизни человекъ долженъ былъ бы восходить отъ совершенства къ совершенству, отъ славы къ славъ. И теперь человъкъ, искупленный смертію Христовою, получиль возможность — изъ земной юдоли илача и скорбей восходить опять къ жизни, въ которой не будетъ ни болъзней, ни печалей, ни воздыханій. Творецъ, съ Своей стороны, невиновенъ ни въ одномъ человъческомъ вздохъ, ни въ одной слезъ, которую проливають люди подъ гнетомъ своихъ безчисленныхъ скорбей и горестей. Труды, бользни, скорби суть естественныя слъдствія человъческаго гръха, слъдовательно -- дъло человъческой свободы, а не Божія устроенія.

Спаситель не запрещаеть Своимъ последователямъ обладание благами земными, но только заповъдуетъ върующимъ — прежде всего забо-/ титься о благахъ духовныхъ. «Ищите прежде царствія Божія и правды Его», говорить Господь, «и сія вся приложатся вамъ» (Мато. VI, 33), т. е. стремленіе къ добродітелямъ, ведущимъ въ парствіе Божіе, должно быть господствующимъ въ жизни человъка, покоряющимъ себъ всъ другія стремленія. Главнымъ предметомъ исканій челов'вческихъ должны быть царствие небесное и ведущая въ оное праведность, потомъ уже и земныя блага, въ такой мере, въ какой искание сихъ благъ не препятствуеть добродьтели, не замедляеть, не останавливаеть стремленія кь ней. Но въ томъ и дело, что человекъ извратилъ этотъ порядокъ своихъ стремленій, хотя такой порядокъ необходимъ и по суду даже разума, который учить предпочитать высшія блага низшимъ, и, след., блага небесныя и въчныя предпочитать земнымъ и временнымъ. Добродътель становится деломъ второстепеннымъ; главнымъ предметомъ человъческихъ заботь, исканій и стремленій дівлается не царствіе Божіе, но устроеніе жизни земной и наполнение ея доступными благами. Даже въ жизни человъка благоустроеннаго и любящаго добро-земныя попеченія и привязанности сильно замедляють и затрудняють ему путь въ царствіе Вожіе. Вотъ причина-почему Богь отнимаеть у сыновъ человъческихъ земныя блага, разрываеть ихъ привязанность.

Въ душъ каждаго человъка есть врожденное стремление къ Богу, къ добродътели, къ благамъ духовнымъ и негибнущимъ. Богъ требуетъ, чтобы человъкъ, какъ существо свободное, предначалъ своею волею стремленіе къ Нему, и подъ этимъ условіемъ ниспосылаеть желающему благодатныя силы, потребныя къ животу и благочестію (2 Петр. І, 3). Но человъкъ, усиливъ въ себъ чувственность, всъмъ сердцемъ прилъпился къ благамъ земнымъ, видитъ въ нихъ последнюю цель своей жизни и своихъ стремленій, выдумалъ или изобрѣлъ безчисленное множество нуждъ и потребностей и вмъсть съ тымъ образовалъ для себя безчисленное множество влеченій и привязанностей къ вещамъ земнымъ,

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. IV. 72. 2) Тамъ же, стр. 14.

среди которыхъ почти неощутительно делается стремление къ Богу. Если же оно и является среди земныхъ влеченій и привязанностей, то слабо. безпрестанно прерываемое ими и замедляемое. Противъ сихъ-то идолопоклонническихъ привязанностей къ благамъ земнымъ, лишенія и скорби, какъ отнятіе благъ, имъютъ врачующую, очистительную силу. Врожденное стремленіе къ Богу заглушено, подавлено, или, по крайней м'връ, ослабляется и прерывается влеченіями чувственными, попеченіями и привязанностями земными. И воть, когда отнимаются у человъка блага, или предметы его чувственныхъ привязанностей и влеченій, когда сіи привизанности разрываются, влеченія пресіжаются, какъ наросты снимаются съ души, --слышнъе и ощутительнъе дълается во глубинъ ея стремленіе къ Богу, къ благамъ духовнымъ, неразрушимымъ и негибнущимъ, сильнъе дълается и желаніе и пріемлемость благодати врачующей и укрѣпляющей. Такимъ образомъ скорбь или страданіе есть болѣзненная, но спасительная операція, которою Врачь души снимаеть съ нея грубые наросты. И въ этомъ смыслъ наказание человъка, отнятие у него благъ, посъщение его скорбями, лишениями, бользнями, есть выражение Божественной любви къ страждущему, подобно тому, какъ любовь родительская заставляеть отца или мать отнимать у дитяти опасныя игрушки и вредныя лакомства, несмотря на его вопли и стезы. Больной, принимая лекарство, ощущаеть его горькій и непріятный вкусь, не ощущая его целебныхъ свойствъ, или во время врачебнаго прижиганія или разсъченія чувствуеть только боль и телесное страданіе, и уже после, при выздоровленіи, почувствуеть целительную силу принятаго непріятнаго лъкарства, или спасительность и необходимость перенесеннаго мучительнаго прижиганія или разстичнія. Подобно сему и больной гртхомъ, и врачуемый лишеніями и бъдствіями, во время сего врачеванія, чувствуеть только боль, скорбь и страданіе; и посл'в уже, по м'єр'є того, какъ душа целительною силою страданій и скорбей очищается, просевтляется, приходить въ духовное здравіе, когда она, пораженная въ своихъ земныхъ привязанностяхъ, лишенная благъ, отстраняется отъ земного, и къ Богу и къ благодати Его обращается за утешениемъ и укрвиленіемъ, — тогда человекъ, почувствовавъ сладость духовныхъ стремленій и благодатнаго единенія съ Богомъ, опытно, сердцемъ понимаеть, что «егоже любить Господь, наказуеть», что наказаніе есть дъйствительно явленіе любви Божіей къ человъку. «Всякое наказаніе въ настоящее время», говорить Апостоль, «не мнится радость быти, но печаль: последи же плодъ миренъ наученымъ темъ воздаетъ правды» (Евр. XII, 11). «Надобно только быть крыпкодушнымь», говорить Григорій Богословъ, «съ любовію принамать всякое Божіе посъщеніе, пріятно ли оно или скорбно, и знать, что всему есть причина, хотя и сокрыта

она въ глубинъ Божіей премудрости» і). Итакъ, вотъ значеніе или цъль всъхъ нашихъ лишеній, скорбей и бъдствій: это—уврачеваніе души, очищеніе ея отъ гръховныхъ язвъ и страстей. Слъд., не Богъ виновенъ въ нашихъ страданіяхъ, а виновна наша собственная гръховность, такъ какъ не врачъ виноватъ, когда даетъ горькое врачество или дълаетъ бользненное прижиганіе, а бользнь больного, требующая такихъ средствъ.

Если Господь наказываеть техь, которыхъ любить, и скорбями врачуеть и очищаеть души, то естественно, что лучшіе изъ людей болъе другихъ подвергаются лишеніямъ, скорбямъ и озлобленіямъ; потому что они болье другихъ любимы Богомъ и способнье другихъ къ очищенію и, слід., достойнье того, чтобы Врачь душь очищаль ихь оть приражающагося къ нимъ гръха. «Для умнаго сына», говорить Вогословъ, «не достоинъ ли уваженія родительскій жезлъ? А снисходительность для него не эло ли» 1)? Воля порочная, разслабленная чувственностію, часто не выносить испытанія, падаеть подъ бременемь скорбей и бъдъ, подобно тому, какъ слишкомъ сильное лекарство не цълительно дъйствуеть, но разрушаеть слабое тело. Посему Господь не вводить тавихъ людей въ испытаніе, но долготерпить на нихъ, самымъ счастіемъ и благоденствіемъ призывая ихъ на путь добра (Римл. II, 4). «Ты, можеть быть, скажешь, разсуждаеть блаж. Өеодорить: почему же люди богатые — большею частію люди, живущіе нечестиво? Почему же не всь чтители правды благоденствують? --- Но если бы Судія въ настоящей жизни отдалъ богатство однимъ только добродътельнымъ, -- тогда дъла-, тели зла нашли бы въ этомъ сильное для себя оправдание. Тогда бы они стали говорить то же, что сказаль начальникь ихъ объ Іовъ: Даромъ ли Іовъ чтить Бога? Не Ты ли оградиль его, его домъ, его имъніе, благословиль дъла рукъ его и стада его распростеръ по земль? Но простри руку Твою, и коснись имънія его: не отречется ли отъ Тебя предъ лицемъ Твоимъ» (Іов. І. 9—11)? Такъ бы стали говорить и приверженцы зла, если бы одни только чтители добродетели пользовались богатствомъ. Но теперь, когда Творецъ распределиль богатство и бъдность между добродътельными и порочными, и одни пользуются ими для пріобретенія добродетели, а другіе для умноженія порока, то ни богатымъ, ни бъднымъ, живущимъ въ злъ, не остается никакого оправданія. Тъ, которые съ добрыми и прекрасными цълями употребдноть свое богатство и бъдныхъ дълають участниками своего изобилія, служать обличениемъ людей, которые или нечестиво расточають богатство, или внадають въ скупость. А тв, которые бъдность умеряють

<sup>4)</sup> Твор. св. Отц. V, стр. 38. 2) Тамъ же, стр. 43.

любомудріемъ и мужественно и благородно переносять ея нападенія, будуть истинными обличителями трхъ, которые въ бъдности научились порокамъ» 1).

Лучшіе и доброд'ьтельн'ь йшіе изъ людей — способн'ье другихъ выдержать испытаніе: посему Господь, вводя ихъ въ испытаніе, открываеть имъ возможность не только просіять чистотою, но и окрѣпнуть въ добрѣ, взойти на высшія степени совершенства и получить поб'єдные в'єнцы. «Блаженъ мужъ», говорить Апостолъ, «иже претерпитъ искушеніе: зане искушенъ бывъ пріиметь вінецъ жизни, егоже обінда Богъ любящимъ Ero» (Іак. І, 12). «О немже радуйтеся», пишеть другой Апостоль, «мало нынъ, аще льпо есть, прискорбни бывше въ различныхъ напастехъ, да искушение вашея въры многочестнъйше злата гиблюща, огнемъ же искушена, обрящется въ похвалу и честь и славу, во откровеніи Інсусъ Христовъ» (1 Петр. I, 6-7). «Праведникъ», говорить Богословъ, «и сверхъ ожиданія угнетается, дабы, искусившись яко злато въ горниль (Прем. Сол. III, 6), очиститься и отъ мальйщей, какая еще оставалась въ немъ, примъси зла (ибо никто, по естественному рожденію, не бываеть совершенно чисть оть скверны, какъ это слышимъ мы изъ Писанія, Іов. XIV, 4) и явиться еще болье достойнымъ, такъ какъ и сію тайну нахожу я въ божественномъ Писаніи (Прем. Сол. III, 5)» 2). Когда видишь добраго въ несчасти: разумъй—что скорбы служить очищениемъ. Если и немного привлекъ онъ на себя нечистоты, то потребны труды-стереть ее такъ, чтобы не осталось ничего, годнаго къ сожжению. Или несчастия бывають также по Божию попущенію, искушеніемъ и бранію отъ непріязненнаго. Въ этомъ да увірить тебя победоносный Іовъ. Если, какъ новый Іовъ, изнемогаешь теломъ въ борьбъ съ завистникомъ, то для того, чтобы послъ подвига получить тебъ побъдный вънецъ 3). «Моими страданіями и скорбями да не утьшается порочный, и добродітельный да не смущается слабымъ умомъ! Кто безъ бользней содылаль хорошаго лучшимъ? А страждущій знасть, что и бользнь ему помощникъ, что она-или врачевство для оскверненныхъ, или борьба и слава для очищенныхъ» 4).

Господь сердцевъдъцъ соразмъряетъ силу искушенія съ духовною силою искушаемаго. «Искушение вась не достиже точию человъческое», пишеть Апостоль, «верень же Богь, Иже не оставить вась искуситися паче, еже можете, но сотворить со искушениемъ и избытие, яко возмощи вамъ понести» (1 Кор. Х., 13). Испытующій сердца и утробы, ко-

нечно, не ввелъ былъ Іова въ столь тяжкое испытаніе, если бы не зналъ духовныхъ силъ праведника и не провидълъ его побъднаго торжества. Посему и человъкъ добродътельный, если еще не силенъ духомъ, не подвергается тяжкимъ испытаніямъ. «Праведникъ или злостраждетъ, и чрезъ сіе, можеть быть, испытуется», говорить Вогословъ, «или благоденствуеть, и темъ охраняется, если онъ беденъ умомъ и не очень возвысился надъ видимымъ» 1). Такимъ образомъ Вогъ или ограждаетъ человъка благоденствіемъ, или посъщаеть его лишеніями и скорбями, смотря по тому, что для человека полезнее и какъ для него удобнее приближаться къ Вогу, путемъ ли земного благоденствія или путемъ злостраданія. Самая коловратность, или непостоянство блаїть земныхъ, имветь благую и мудрую цель. «Здешнія блага быстро протекають», разсуждаетъ Богословъ, «даются на часъ и, подобно какъ камешки въ игръ, перекидываются съ мъста на мъсто, и переходять то къ тъмъ, то къ пругимъ. Это самое-что видимыя блага подвергаются и подвергають нась то тымь, то другимь превратностямь, то возносятся вверхь, то упадають внизь, и кружатся какь въ вихръ, и прежде нежели овладвемъ ими, убъгають и удаляются отъ насъ, и, такимъ образомъ, играють нами, обманывають насъ, -- не направлено ли къ тому, чтобы мы, усмотръвъ ихъ непостоянство и перемънчивость, скоръе устремились къ пристанищу будущей жизни? Въ самомъ дълъ, что было бы съ нами, еслибъ земное наше счастіе было постоянно, когда и при непостоянствъ его мы столько къ нему привязаны?» <sup>2</sup>)

Смерть есть общій жребій всёхъ людей. Умирають и вёрующіе во Христа; нътъ между христіанами безсмертнаго, какъ нътъ и безгрышнаго. Но смерть христіанъ есть вибств Божіе къ нимъ благод'вяніе. Смерть освобождаеть человъка отъ земныхъ соблазновъ и искушеній, изводить человъка изъ-подъ вліянія искусителя и пресъкаеть собою путь гръха. Въ этомъ смысле св. Григорій Богословъ смерть называеть пріобретеніемъ человъка. «И здъсь», говорить онъ (т. е. по паденіи), «человъкъ пріобретаеть нечто, именно-смерть, въ пресеченіе греха, чтобы зло не стало безсмертнымъ. Такимъ образомъ самое наказаніе дълается человъколюбіемъ» 3). «Сократилъ Ты продолженіе жизни нашей», прославляеть св. Ефремъ Бога; «по милосердію сократиль Ты дни наши, чтобы не удлинялся рядъ грвховъ нашихъ» 4). На вопросъ: почему христіане умирають и истявають, св. Макарій отвівчаеть: «Тівла христіань, если и разрушаются на-время, то снова будуть воскрешены во славъ, потому

<sup>1)</sup> De provid. Orat. VI p. 390. <sup>2</sup>) Твор. св. Отп. П, 35.

<sup>3)</sup> Твор. св. Отп. V, 119.

<sup>4)</sup> Tamb me, crp. 17.

<sup>1)</sup> Твор. св. Отц. II, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Отц. II, стр. 22. Твор св. Отц. III, стр. 244.

<sup>4)</sup> XVШ, 211.

что освящены. Поэтому смерть христіанъ называемъ сномъ и успеніемъ. А если бы человѣкъ сталъ безсмертенъ и нетлѣненъ по тѣлу, — то міръ, видя необычайность дѣла, а именно—что тѣла христіанъ не истлѣваютъ, преклонялся бы къ добру по какой-то необходимости уже, а не по произвольному расположенію. Но чтобы ясно была видна и оставалась въ человѣкѣ свобода, какую Богъ далъ ему вначалѣ, — все устронется съ особеннымъ о семъ смотрѣніемъ, и тѣла разрушаются, чтобы въ волѣ человѣка было обратиться къ добру или къ злу» 1).

Что касается до страха смерти, то въ христіанахъ естествень только нравственный страхъ смерти. Мысль о смерти должна охлаждать любовь ко всему конечному и преходящему, умърять земныя пристрастія и привязанности, удерживать человъка отъ гръховныхъ поползновеній и начинаній и поддерживать его на пути добродетели и честности. «Помни последняя твоя, и во веки не согрешиши», говорить Мудрый. Такой страхъ смерти благодътеленъ и спасителенъ. «Мысль о смерти имъетъ ту выгоду, что укрвиляеть человека на поприще добродетели и честности. Пусть въ сомнительномъ случав, или когда надобно разръшить-что справедливо и что ложно, подумають только о последнемъ часъ жизни и спросять самихъ себя: какъ поступили бы тогда или какъ бы хотьлось тогда поступить? Всякое наслаждение, среди кстораго можно думать о смерти безъ страха, конечно, невинно. Если противъ кого-нибудь возникаеть ненависть, или зависть, или овладъваеть желаніе отомстить кому-нибудь за оскорбленіе, -- пусть подумають только о последнемъ часъ жизни, о новыхъ соотношеніяхъ для насъ въ другомъ міръ, и всякая непріязненность тотчасъ исчезнеть. Причина этому та, что, перемъняя точку зрънія, мы посмотримъ на вещь въ настоящемъ ея свъть, а не сквозь призму нашихъ собственныхъ, мелкихъ и часто себялюбивыхъ интересовъ. Мечта исчезаетъ, и остается одна существенность» 2)!

Апостолъ смотрить на смерть, какъ на предметь желанія, говорить, что ему гораздо лучше разрѣшиться и со Христомъ быть, чѣмъ оставаться во плоти, что ему «еже жити, Христосъ: и еже умрети, пріобрѣтеніе есть» (Фил. І, 21. 23. 24; сн. 2 Кор. V, 8). Но и каждый христіанинъ съ свѣтлымъ и покойнымъ духомъ можетъ вступать въ долину смертной тѣни (Псал. ХХІІ, 4). Умирающій съ вѣрою въ воскресеніе и въ безсмертную жизнь со Христомъ, очищенный отъ грѣховъ въ таинствѣ покаянія, напутствуемый Тѣломъ и Кровію Христовою, сопровождаемый молитвами Церкви, уповающій на милосердіе Искупителя,—при такихъ условіяхъ вѣрующій, конечно, можетъ ожидать смерти спокойно и благодушно и встрѣчать приближеніе ея безъ страха. И

св. Церковь, въ своихъ надгробныхъ пъснопъніяхъ, постоянно пріучасть насъ видъть въ смерти тихое пристанище послѣ бурнаго плаванія по житейскому морю, успокоеніе послѣ трудовъ и скорбей жизни. Такимъ образомъ смерть, изрекаемая древле какъ угроза и опредѣленная грѣшнику какъ наказаніе,—по пришествіи Христовомъ возвѣщается какъ блаженное успокоеніе отъ трудовъ и скорбей настоящей жизни. Тайнозритель благовъствуеть: «И слышахъ гласъ съ небесе, глаголющь ми: напиши: блажени мертвіи умирающіи о Господъ отнынъ; ей, глаголетъ Духъ, да почіють отъ трудовъ своихъ» (Апок. XIV, 13).

Итакъ, искупленіемъ человѣка и устроеніемъ благодатнаго парства Творецъ достигаетъ Своей цълн, для которой Онъ создалъ человѣка. Человѣкъ, созданный для блаженнаго единенія съ Богомъ, палъ, самовольно удалился отъ Бога и лишилъ себя блаженства. Чрезъ искупленіе онъ снова возсоединенъ съ Богомъ и облаженствованъ, и сіе возсоединеніе падшаго совершается и безъ нарушенія человѣческой свободы, и безъ оскорбленія правосудія Божія. Сія творческая цѣль теперь постоянно и постепенно осуществляется и будетъ осуществляться, доколѣ стоить благодатное царство и доколѣ евангеліе царствія будетъ проповѣдано всѣмъ народамъ. Полное ен осуществленіе будетъ въ царствѣ славы.

#### письмо седьмое.

### I. Кончина міра.

Настоящее состояніе міра есть состояніе переходное. Ціль такого состоянія есть распространеніе въ мірі благодатнаго царства Христова. Ціль эту ясно указываеть Самъ Основатель благодатнаго царства, предсказывая ученикамъ Своимъ, что конецъ міра пріидетъ тогда, когда свангеліе царствія проповідано будетъ по всей вселенной всімъ народамъ (Мате. XXIV, 14). Осуществленіе этой ціли на земліт мы видимъ: світь віры постоянно распространяется по лицу земли и проникаетъ въ самыя отдаленныя страны міра. Среди племенъ самыхъ дикихъ и невіжественныхъ Церковь пріобрітаетъ себіт новыхъ чадъ. Съ самаго основанія христіанства апостольское служеніе не прекращалось и не прекращается. Когда пріидетъ кончина міра,—на земліт не останется ни одного народа, не слыхавшаго евангельской проповіди. Посліт того, какъ войдеть въ Церковь полное число язычниковъ,—и Израиль, по пророческому слову Апостола, разсізянный и отверженный, будетъ призванъ и спасенъ (Римл. XI, 25. 26).

<sup>1)</sup> Bec. XV, 37. 38.

<sup>2)</sup> Гуфеландъ, Макровіотика, стр. 204.

Съ распространениемъ Церкви земной примножается и Перковь небесная. Духи праведныхъ скончавшихся переходять въ Церковь торжествующую на небесахъ. Но и душамъ гръшниковъ, которые до разлученія съ настоящею жизнію покаялись, только не успёли принести плодовь достойныхъ покаянія, до посл'ёдняго суда есть еще возможность освобождаться отъ узъ ада. Путь къ сему освобождению открыль и проложилъ Своимъ крестомъ Разрушитель ада, изведшій оттуда съ Собою души, увъровавшія Его проповъди. И нынъ имьеть Онъ ключи ада и смерти (Апок. І, 18); следовательно, можеть отверзать затворы адовы и освобождать оттуда узниковъ. Конечно, души, заключенныя во адъ и не ожесточенныя во зав, могуть глубоко раскаяваться во грехахъ земной жизни, чувствовать къ нимъ отвращение, мыслію и сердцемъ стремиться къ добру, къ которому были иногда равнодушны на землъ: но въ аль онъ не имъють никакой возможности принести плоды, лостойные покаянія и оправдать свое стремленіе къ добру делами любви и милосердія. Этоть недостатокъ плодовъ покаянія и добрыхъ дёлъ, по благому устроенію Божію, замізняють для нихъ молитвы Церкви объ умершихъ, благотворенія, совершаемыя на землів по ихъ завівщанію или во имя ихъ, особенно же принесение за нихъ безкровной Жертвы, предстательство за нихъ святыхъ въ Церкви небесной (Апок. VIII, 3, 4) и, наконецъ, всесильное ходатайство предъ Отцемъ Самого Искупителя (Евр. VII, 25). При такихъ средствахъ, души, заключенныя во адъ, и по своему показнію и стремленію къ добру способныя къ райской жизни, несмотря на недостатокъ добрыхъ дълъ, могутъ переходить изъ духовной темницы въ обители небесныя. «Несомненно», говорить св. Дамаскинъ, «что каждый человъкъ, имъвшій въ себь закваску добродьтелей, но не успъвшій превратить ее въ хлібо, потому что хоти и хотель, но не могь сего сделать или по лености, или по безпечности, или по человъческой немощи, или потому, что отлагалъ сіе со дня на день и сверхъ чаянія пожать и постигнуть смертію. - не будеть забыть праведнымъ Судіею и Владыкою, но по смерти его Господь возбудитъ его родныхъ, ближнихъ и друзей, направитъ мысли ихъ, привлечетъ сердца и преклонить души ихъ къ оказананію пособія и помощи ему. А когда Богъ подвигнеть ихъ и Владыка коснется сердецъ ихъ, -- они поспѣтать вознаградить опущеніе умершаго» 1). Эта помощь, оказываемая умершему живыми, есть молитвы за него, поминовенія, благотворенія, особенно принесеніе безкровной Жертвы. И Церковь всегда несомивно ввровала и ввруеть въ силу и действительность молитвъ своихъ за умершихъ «Слушай», говоритъ Златоустый, «что говоритъ Вогъ:

«Защищу градъ сей Мене ради и Давида ради раба Моего» (4 Цар. XX, 6). Если только память праведника была такъ сильна, то какъ не сильны будуть дѣла, творимыя за усопшаго? Не напрасно установили Апостолы, чтобы при совершеніи страшныхъ Таинъ поминать усопшихъ. Ибо когда весь народъ и священный ликъ стоитъ съ воздѣяніемъ рукъ и когда предлежитъ страшная Жертва, то какъ не умолимъ Бога, прося за умершихъ?» 1) Подобно сему св. Ефремъ Сиринъ въ своемъ предсмертномъ завѣщаніи, прося за себя молитвъ и поминовеній, почитаетъ несомнѣннымъ, что священники Сына Божія святыми жертвами и молитвами устъ своихъ могутъ очищать грѣхи умершихъ 2).

Опредълнющій все числомъ и мітрою (Прем. XI, 21) назначиль міру опреділенное время бытія. Когда время, данное міру, дойдеть до своего предъла, - настанеть последній день міра, день великій и страшный, судный день Господа нашего Інсуса Христа (Мате. XI, 22. 2 Кор. I, 14), «въ оньже хощеть» Онъ «судити вселеннъй въ правдъ» (Дъян. XVII. 31). Слово Божіе открываеть всё великія событія этого дня: пришествіе Господа во славъ, воскресеніе мертвыхъ, измъненіе живыхъ, всеобщій судь, кончину настоящаго міра, уничтоженіе смерти и зла физическаго, или обновление природы 3). Витстъ съ кончиною міра вешественнаго и преобразованиемь его въ міръ новый, лучшій, послъичеть кончина и благодатного парства Христова, и откроется въчное парство Вожіе, парство славы. Облеченные въ тела нетленныя, крепкія и духовныя, граждане новаго Герусалима, т. е. царства славы, не будуть знать ни немощей, ни лишеній и печалей. «Не взалчуть ктому, ниже вжаждуть, не имать же пасти на нихъ солнце, ниже всякъ зной» (Апок. VII. 16). «И отъиметь Богь всяку слезу отъ очно ихъ, и не будеть ктому ни плача, ни вопля, ни бользни, не будеть ктому» (Апок. XXI, 4). Самое же высшее блаженство сей преблаженной жизни будеть созерпаніе Бога лицемъ къ лицу (1 Кор. XIII, 12) и ближайшее, доступное для твари, единеніе съ Богомъ, или близость къ Нему (Іоан. XVII, 21. 23). Когда Тайнозритель созерцаль образъ новаго Герусалима, — онъ слышаль голось: «Се скинія Божія сь челов'яки, и вселится сь ними: и тіи людіе Его будуть, и Самъ Богь будеть съ ними Богь ихъ» (Anor. XXI. 3).

Съ устроеніемъ парства славы Творецъ осуществляетъ Свою цёль, съ которою Онъ создалъ міръ и ввелъ въ него человіка. Человікъ, сотворенный для блаженнаго единенія съ Богомъ, былъ увлеченъ врагомъ

<sup>1)</sup> Соборн. сл. въ нед. мясопустную.

<sup>1)</sup> На посл. къ Филип. Вес. Ш. Нов. пер. съ греч. стр. 64.

<sup>2)</sup> Твор. св. Отп. Т. XX, стр. 212, 213.
3) См. Мө. XVI, 27. Лук. XVII, 30. Мө. XXIV, 31. Іоан. V. 25. 28. 29. 1 Сол. IV, 15. Іоан. V, 22. 27—29. Мө. XXVIII, 20. XIII, 39. Римл. III 19—21 и под.

Божіниъ, палъ и витстъ съ собою увлекъ весь человъческій родъ въ бездну зла и погибели. Зло возрастало и разливалось въ мір'є съ ужасающею быстротою. Скоро Богъ быль совершенно забыть людьми. Весь міръ погрузился въ глубокую тьму идолопоклонства и крайняго развращенія. Разъединеніе человіка съ Богомъ было, повидимому, рішительное и безвозвратное. Діаволъ торжествовалъ. Между Богомъ и людьми было такое средоствніе, которое не могли разрушить ни самъ человъкъ, ни какое-либо сотворенное существо. Но недомыслимая Божія Премудрость находить средство спасти человька и возвести его въ прежнее блаженное состояніе и союзъ съ Богомъ. Единородный Сынъ Божій принимають на Себя дело искупленія и спасенія человека, возстановляеть его и возсоединяеть съ Богомъ. Совершая сіе чудное дело, Онъ совершеннейшимъ образомъ удовлетворяеть Божескому правосудію и сохраняеть ненарушимою свободу самого человъка, ибо ненасильно влечеть его ко спасенію. Такимъ образомъ продолжается возстановленіе людей и будеть продолжаться до конца міра. Тогда Господь торжественно отдасть царство Свое Богу и Отпу, и будеть, заключимъ словами Апостола, «Богъ всяческая во всёхъ» (1 Кор. XV, 24. 28).

# II. Въчность мученій.

Какой же конець зда? — Зло физическое будеть совершенно уничтожено. Какая же судьба зла нравственнаго? Что будеть съ людьми, осужденными на последнемъ суде и неспособными къ блаженной жизни въ царстве славы? — Господь Іисусъ Христосъ говорить о нихъ: «Идуть сіи въ муку вечную» (Мате. ХХV, 46). Слова Господа такъ ясны и определенны, что невозможно никакое толкованіе ихъ, кроме буквальнаго.

Нътъ ни одной откровенной истины, противъ которой съ такимъ упорствомъ вооружался бы слъпотствующій разумъ, съ какою возстаетъ онъ противъ въчности мученій. Различными вопросами и недоумѣніями онъ старается подорвать, или, по крайней мѣрѣ, оподозрить сіе ученіе. Неужели, говорять противники сего ученія, для Всемогущаго возможны цѣли недостижымыя? Богъ воззвалъ къ бытію тварь ради славы Своей и назначилъ человѣку высочайшую цѣль—богоподобіе и вѣчное блаженное общеніе съ Собою. И, однако, несмотря на всѣ средства и мѣры, и естественныя и сверхестественныя, Богъ не достигаетъ Своей цѣли, или достигаетъ ее не вполнъ. Вопреки Своей цѣли Творецъ вынужденъ устроить темницу, въ которую на всю вѣчность оудутъ заключены существа сотворенныя и назначенныя для блаженства. Ограниченной человѣческой мудрости очень возможно предположить себъ какую-нибудь цѣль,

не соразмъривъ ее съ средствами, доступными человъку, и потому или вовсе не достигать своей цели, или достигать ее не вполнъ. Но можно ли думать, что безконечная Творческая премудрость опредълила цъль творенія и не предуготовала и не могла измыслить средствъ, достаточныхъ для достиженія этой цели? Правда, человекъ самовольно уклонился отъ своей цели, указанной ему Богомъ, и палъ. Но Богъ не отказался отъ Своей цели и не восхотелъ оставить падшаго человека на безвозратную погибель. Человъкъ возстановленъ и спасенъ. Крестная жертва Христова не только равноценна ценности всехъ человеческихъ душъ 1), но имъетъ безконечную высшую цъну. Въ искупление людей изліянная кровь Христова безконечно превышаеть и ценность искупленныхъ душъ, и съ безконечнымъ преизбыткомъ вознаграждаетъ количество долга, уплаты котораго требовало за людей Божеское правосудіе. Неужели же и сей безцінный выкупъ еще недостаточень для покрытія всъхъ человъческихъ долговъ передъ Богомъ? Неужели и послъ жертвы, принесенной Искупителемъ за людей, еще найдутся между ними существа столь виновныя предъ Богомъ, что будуть подвергнуты мученіямъ, и притомъ въчнымъ? Будто тяжесть человъческихъ гръховъ можетъ перевъсить безконечныя заслуги Христовы? Въчныя мученія противоръчать свойстванъ Божіннъ. Согласно ли съ безконечною Божіею благостіюобрекать тварь на въчныя страданія? Правосудно ли-за гръхи временной и краткой жизни подвергать наказанію въчному? Притомъ же въчнее наказаніе есть наказаніе безпыльное. Всякое наказаніе имьеть цылію исправленіе наказуемаго. Наказаніе, не им'єющее этой ц'єли, есть простое мщеніе. Неужели же Богь въчнымъ мученіемъ будеть истить твари? Богъ отъ въчности провидълъ судьбы всъхъ созданныхъ Имъ тварей. Зачемъ же Онъ создалъ существа, которыхъ Онъ видель последнюю страшную судьбу? Неужели для страданія, для геенны? Апостолъ говорить, что съ откровеніемъ царства славы «Богь будеть всяческая во всехъ» (1 Кор. XV, 28); а где Богъ, тамъ светь, жизнь и блаженство; гдъ же будетъ геенна, если Богъ будетъ «всяческая во всъхъ»?

Всь изложенные здысь вопросы кажутся имыющими силу только на первый взглядь. Они потеряють свою кажущуюся силу, если мы всымы имы противопоставимы одины только вопросы и если сможемы отвычать на него положительно, именно слыдующій вопросы: Можеть ли существо ограниченное, какы человыкы, вынеся изы сей жизни нераскаянность и ожесточеніе во злы, оставаться вы этомы ожесточеніи на всю вычность, безы всякаго желанія обратиться кы Богу, безы всякой нравственной возможности принимать какія-нибудь благія вліянія или благодатную

<sup>1)</sup> Вас. Велик. Толк. на Исал. XVIII.

номощь? Можеть ли ограниченное существо, какъ человъкъ, на всю въчность оставаться въ ожесточении, которое, начинаясь здёсь съ отчаянія въ своемъ спасеніи и съ сомненія въ действенности покаянія, постепенно возрастая и усиливаясь, неминуемо дойдеть до упорнаго противленія Богу? Есть основанія отв'ячать на этоть вопрось положительно.

Содрагается мысль человъческая, представляя въчность мученій. Невозможно представление болъ ужасающее и потрясающее душу. И дъйствительно, трудно представить, чтобы Богъ осудиль на въчныя мученія существа хотя грешныя, но покаявшіяся во грехахь, хотя неуспевшія оправдать своего показнія д'ялами, д'язтельнымь обращеніемъ къ добру, но алчущія и жаждущія правды. Самъ Спаситель об'єщаєть удовлетвореніе сей духовной алчов и жаждв (Мате. V, 6). По крайней мврв, несомивнно--- то душамъ, отшедшимъ съ вврою и покаяніемъ, хотя и суда есть возможность освобождаться отъ увъ ада по молитвамъ Церкви и особенно по силь безкровной Жертвы, приносимой за умершихъ. Св. Апостолъ Іоаннъ говорить о дерзновеніи молитвъ върующимъ предъ Богомъ: «Въмы, яко послушаетъ насъ, еже аще просимъ». Посему Богословъ внушаетъ каждому върующему молиться о согръщеніяхъ брата своего съ упованіемъ, что молитва его будеть услышана Вогомъ. О прощеній одного только грёха не запов'єдуеть Апостоль молиться, «Аще кто узрить брата своего согрешающа грехъ не къ смерти, да просить, и дасть ему (Богь) животь, сограныющимь не къ смерти. Есть грахъ къ смерти: не о томъ, глаголю, да молится» (1 Іоан. V, 14 — 16). Самъ Господь свидътельствуеть, что всъ согръщения сыновъ человъческихъ могутъ получить отпущение или прощение. «Аминь глаголю вамъ, яко вся отпустатся согръщенія сыномъ человіческимъ, и хуленія, елика аще восхудять» (Марк. III, 28). За одинъ только гръхъ никогда не будеть прощенія: это-гръхь или хула на Духа Святаго. «Иже ръчеть на Духа Святаго, не отпустится ему ни въ сей въкъ, ни въ будущій, не имать отпущенія во въки, но повиненъ есть въчному суду» (Мате. XII, 32. Марк. III, 29). Гръхъ или хула на Духа Святаго есть упорное противленіе очевидной истинъ Вожіей, совершенное невъріе и нераскаянность, упорное отвержение благодати, соединенное съ отвращениемъ отъ всего, что свято и богоугодно (Евр. Х, 26. 29); или, говоря иначе, -- гръхъ противъ Духа Святаго есть ожесточение во злъ, злоба нераскаянная, окончательно потерявшая всякую пріемлемость благодати.

Теперь вопросъ въ томъ: можеть ли сотворенное существо, именно-человъческій духъ, оставаться въ такомъ нераскаянномъ ожесточеніи ча всю въчность? — Нътъ никакого основанія отвечать на этоть вопросъ отрицательно. Духъ человъческій сотворенъ со способностію нескончаемаго развитія, возрастанія и преуспъванія; и эту способность нескончаемаго развитія онъ можеть обращать какъ къ добру, такъ и къ злу. Цель человеческого духа есть уподобление Богу, отражение на себе совершенствъ Божескихъ. Если свободное существо принимаетъ правильное, или доброе направление, то въ немъ открывается возможность нескончаемаго усовершенія въ добрь, безостановочнаго и вычнаго стремленія къ своей ціли—къ уподобленію Богу и тісньйшему единенію съ Нимъ. Точно также, если свободное существо принимаетъ превратное, или элое направление, въ немъ открывается возможность безостановочнаго стремленія по пути зла, безвозвратнаго и нескончаемаго стремленія оть своей цели, удаленія оть Бога. И какъ любовь къ добру, въ своемъ нескончаемомъ стремленіи къ Вогу, постепенно возрастаетъ, крѣннъть и усиливается, такъ что, наконецъ, въ свободномъ существъ прекращается самая возможность зна, какъ прекратилась она въ Ангелахъ и прекратится въ душахъ, отшедшихъ изъ сей жизни съ верою и покаяніемъ; такъ и злоба, въ постоянномъ стремленіи по своему пути, будеть постепенно возрастать и усиливаться, такъ что въ существъ, погрязшемъ во злъ, пройдеть самая нравственная возможность добра, какъ въ бъсахъ, и конечно-пройдетъ въ душахъ людей, отшедшихъ отсюда и пребывающихъ тамъ въ ожесточении и нераскаянности. Такимъ образомъ, по свойству человъческаго духа, для него возможно и ему предназначено въчное преуспъяніе и усовершеніе въ добръ; но возможно для него въчное коспъніе и нескончаемое возрастаніе во злъ. Человъку даны силы для нескончаемаго развитія и деятельности; но путь для своей дъятельности избираетъ уже человъческая свобода, и какой бы ни быль избранъ путь, путь ли добра пли путь эла, человъкъ имъетъ возможность идти по избранному пути нескончаемо и безвозвратно. Правда, во время земной жизни обыкновенные, что человыческая злоба представляеть собою страшную безпечность о спасеніи, а не сознательное отверженіе и презрвніе ко всякой спасительной и благодатной помощи. Впрочемъ, и въ настоящей жизни бывають примъры ужасающей силы зла. Въ продолженіе жизни-челов'якъ ни чему не в'врить, живеть такъ, какъ будто нъть ни Вога, ни будущей жизни, издъвается и ругается надъ върою, какъ надъ слабостію или мечтою, или, какъ говорить Апостоль, не почитаеть за святыню Кровь Завъта, которою онъ освященъ, и ругается надъ Духомъ благодати (Евр. VI, 29). Приходитъ смертъ-и при ея видъ человъкъ не вразумляется, и остается нераскаяннымъ: презръніемъ отвъчаеть онъ на совъты и убъжденія обратиться предъ смертію съ покаяніемъ къ Богу. Злоба, достигшая такой напряженной силы въ краткое продолжение земной жизни, за предълами сей жизни, конечно, скоро

можеть созръть и усилиться до нераскаяннаго ожесточения во здъ. Судя по опытамъ настоящей жизни— естественно предполагать, что душа, выне шая изъ сей жизни глубокое и закоренълое стремление къ зду, и за предълами сей жизни будеть продолжать и постоянно усиливать свое стремление. Опыть неоспоримо свидътельствуеть, что нъть для насъ ничего труднъе — какъ искоренение любимаго гръха, уничтожение въ себъ застарълой привычки; нътъ ничего труднъе — какъ вырвать изъ души сроднившееся съ нею убъждение и замънить его совершенно противоположнымъ.

Чтобы върить въ возможность нераскаяннаго ожесточенія во злъ, нужно вникнуть во внутреннее начало и въ сущность этого ожесточенія. Грфхъ, который за свою нераскаянность будеть осужденъ на въчныя мученія, есть тоть же грёхъ, которымъ паль начальникъ зла и которымъ онъ увлекъ и человъка. Это - духовная гордость, дерзкое стремленіе твари къ независимости отъ Бога, къ равенству съ Нимъ, самообожаніе, или самообоготвореніе. Только гржхь этоть, постоянно возрастая и усиливаясь въ мірѣ существъ нравственныхъ, предъ началомъ въчныхъ мученій откроется съ особенною страшною силою и обнаружитъ въ себъ явную и открытую вражду на Бога, презръніе ко всъмъ Его дарамъ и обътованіямъ и до безумія гордое притязаніе твари на божескую честь и достоинство. Міръ, но слову Спасителя, подобенъ полю, на которомъ до жатвы растуть вместе пшеница и плевелы. Жатва есть кончина міра. Ко времени этой жатвы на поль міра и ишеница и . плевелы, и добро и зло, достигнуть полной зрелости, пшеница для небесныхъ житницъ, а плевелы для огня неугасимаго (Мате. XIII, 38. 39). Мрачными чертами описываеть Апостоль правственное состояние людей предъ концомъ міра. Въ последніе дни, говорить Апостоль, настануть времена тяжкія. Ибо люди будуть самолюбивы, серебролюбивы, горды, надменны, злорфчивы, родителямъ непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, въроломны, влеветники, невоздержны, жестоки, враги добра, предатели, наглы, напыщенны и пр. (2 Тим. III, 1-4). Но эти гордые и надменные враги добра, не имъя силы благочестія, будуть еще носить видь, или личину, благочестія (ст. 5). Предъ самымъ же концомъ міра злоба сбросить съ себя всякій видъ благочестія въ линь антихриста. Этоть человькь грыха, сынь погибели, явится открытымъ врагомъ Вожінмъ, съ богохульною дерзостію отвергающимъ всякую зависимость отъ Бога и всякое поклоненіе Ему (2 Сол. II, 2. 4). Такимъ же, конечно, духомъ горделиваго богохульства и ненависти къ Богу будутъ проникнуты и его последователи (Лук. XVIII, 8. Мато. XXIV, 12). Въ такомъ же ужасномъ состояніи ожесточенной вражды противъ Вога и ненависти къ Нему не-

раскаянные враги Божіи сойдуть въ місто мученія. Вся візроятность на сторонъ мнънія-что такая злоба есть злоба нераскаянная, которая никогда не можеть смягчиться, но будеть продолжаться цълую въчность и постоянно возрастать и усиливаться. Мы знаемъ, что и въ продолжение здъшней, краткой жизни, если человъкъ всъмъ существомъ отдается какой-нибудь страсти, она дълается неопредолимою и совершенно овладъваетъ умомъ и волею человъка. А гордость, и особенно духовная, есть самая упорная и несокрушимая изъ всехъ человеческихъ страстей. И не возможно представить по какимъ бы побужденіямъ закорентая, горделивая вражда на Бога могла перейти когда-нибудь въ искреннее смиреніе и въ смиренное сознаніе ничтожества твари предъ Творцомъ. Существо, ожесточенное противъ Бога, презпраетъ Его дары и обътованія, издъвается надъ върою и молитвою, почитая ихъ постыдною слабостію. Возможно ли-чтобы такое существо, горделиво презирающее самые дары Божій, примирилось съ Богомъ за ть мученія, которымъ оно будеть подвергнуто по праведному суду Божію? Конечно, наказаніе или страданіе имъетъ смягчающую и вразумляющую силу, но только надъ душами не загрубълыми въ злъ, которыя, поражаемыя въ своихъ земныхъ привязанностяхъ, обращаются къ Богу и въ Немъ ищуть себъ утъшенія и успокоенія. Но такъ ли действуеть наказаніе или страданіе на человека глубоко порочнаго и нечестиваго? — Оно не смягчаеть его, а только ожесточаеть. Подъ гнетомъ страданія его прежняя холодность къ Богу обыкновенно переходить въ чувство враждебное, въ ненависть, въ богохульство. Такое же вліяніе будуть иметь и адскія мученія на ожесточенныхъ гръшниковъ. И на землъ видимъ примъры---что человъкъ, объятый гордостію, не только отрекается оть благь, но и обрекаеть себя на тяжкія лишенія и ницету, изъ-за того только, чтобы не унизить своей гордости или чтобы не стать въ зависимость, въ подчинение другому, котораго онъ считаеть - если не хуже, то и нисколько не лучше себя. Въ лишеніяхъ и бъдствіяхъ, претерпъваемыхъ изъ гордости, есть для гордаго своего рода удовлетвореніе, какое находить человікь въ дорогихъ и тяжкихъ жертвахъ, приносимыхъ своему самосознанію и убъжденію. Если такъ упорна гордость и на земль: уступчивье ли она будеть во адъ, въ существахъ, ожесточенныхъ противъ Бога? Мысль о Божіемъ всемогуществъ не можетъ также ослабить враждебнаго чувства къ Богу въ ожесточенныхъ врагахъ Божінхъ. Эта мысль будеть только усиливать ихъ ожесточение. Они будуть находить для себя пищу въ сознании своего неподчиненія и открытой вражды съ Темъ, могуществу Котораго неть пределовъ. '

Такимъ образомъ, если разумное существо на всю въчность можетъ оставаться въ состоянии нераскаянной злобы и непремиримой вражды съ

Богомъ, то, какъ сущестмо неспособное къ блаженному единенію съ Вогомъ, оно должно быть удалено отъ Него и, какъ существо злобное, должно быть ограничено въ своей злой деятельности, заключено въ темницу, и притомъ-на всю въчность, потому что и злоба такого существа есть злоба нераскаянная и непримиримая, которая никогда не прекратится, но будеть продолжаться и усиливаться пелую вечность. Въ царствахъ земныхъ и временныхъ преступникъ, не показывающій надежды исправленія, изгоняется изъ общества или заключается въ темницу на всю жизнь и обрекается на такъ называемую политическую смерть. Челов'вческое правосудіе находить это совершенно законнымъ и справедливымъ. Что же несправедливаго — если въ въчномъ царствъ Божіемъ преступникъ нераскаянный и неисправимый изгоняется изъ сего царства и обрекается на заключение въ адскую темницу на цълую въчность? Итакъ, для въчныхъ и нераскаянныхъ враговъ Вожінхъ должны быть ввиныя мученія такъ же, какъ для неисправимыхъ преступниковъ на вемль необходимы пожизненныя изгнанія или заключенія.

Если духъ человъческій, подобно падшимъ безплотнымъ духамъ, можетъ на цёлую въчность оставаться въ нераскаянномъ ожесточеніи и постоянно возрастать въ своей злобъ и ненависти къ Богу, то при этой мысли уже несильны дѣлаются указанныя выше возраженія противъ ученія о вѣчности мученій. Противники этого ученія стараются поставить его въ противорѣчіе съ свойствами Божіими—съ Божією премудростію, благостію, правосудіемъ, всемогуществомъ, предвѣдѣніемъ и т. д.; но нисколько не обращають вниманія на природу человѣческаго духа, тогда какъ въ этой-то природѣ и полагается человѣкомъ основаніе, условливающее неизбѣжность для него вѣчныхъ мученій. —Скажемъ по нѣскольку словъ на каждое изъ приведенныхъ возраженій.

Если будуть вѣчныя мученія, то Богь, говорять, не достигаеть пѣли творенія, или достигаеть ее не вполнѣ. Но такая недостижимость цѣли возможна ли для премудрости Всемогущаго?—Правда, Богь воззваль къ бытію разумныя и свободныя существа для вѣчнаго и блаженнаго единенія съ Собою; но если Богь творить существа свободныя, то тѣмъ самымъ условливаеть Свою цѣль, или поставляеть ее въ зависимость отъ свободы тварей. Свобода есть высокій даръ Творца и высокое преимущество твари. Бэзъ свободы невозможно и правственное блаженное единеніе тварей съ Богомъ, и ихъ любовь къ Нему, какъ стремленіе сердечное и непринужденное. Свободное существо свободно должно идти къ указанной ему цѣли, не влекоемое какою-либо постороннею непреодолимою силою. И Богъ, непреложный въ Своихъ дарованіяхъ, никогда не дѣйствуеть на свободу тварей силою одного только Своего всемогущества. Не насильно влечеть Онъ и человѣка къ спа-

сенію. Следовательно, не падаеть вина на Божіе всемогущество, если свободная тварь не хочеть идти къ предназначенной ей цъли. Всемогущество все можеть, но не разрушаеть нравственнаго царства, не превращаетъ всего міра въ машину, движимую силою необходимости, не отнимаеть у существъ того преимущества, посредствомъ котораго они, какъ говорить Маркъ Ефесскій, могуть не только располагать и управлять сами собою, но и уподобляться Всемогущему, и которое такъ же необходимо для существъ, одаренныхъ умомъ и словомъ, какъ дыханіе для животныхъ. «Неужели же мы одни только изъ всехъ существъ», заключаеть св. Маркь, «будемъ неблагодарны предъ Богомъ и станемъ порицать свою природу, потому что знаемъ и некоторымъ образомъ сами опредъляемъ свои обязани сти? Это было бы похоже на то-какъ если бы кто-нибудь, бывъ поставленъ царемъ надъ всемъ міромъ, сняль съ себя порфиру и діадему и вздумаль вести жизнь низкую и развратную, а потомъ, когда бы его свергнули за то, сталъ бы жаловаться не на себя, а на того, кто даль ему власть» 1).

313

Премудрость Божія требуеть, чтобы свободная тварь им'вла достаточныя средства для достиженія предназначенной ей цізли. Совершенно достаточныя средства даны были и человъку невинному, и съ преизбыткомъ достаточныя дарованы человьку, по паденіи возстановляемому. Вожественною силою Христа Інсуса Господа нашего, говорить Апостоль, даровано намъ все потребное къ жизни и благочестію (2 Петр. VIII, 2. 3). Следовательно, не Премудрость виновна, если свободное существо, имън всъ средства ко спасенію и блаженству, не принимаеть этихъ средствъ, но отвергаетъ ихъ (Евр. Х, 29) и тъмъ лишаетъ себя блаженства. Виновать ли отець, который даль сыну всв средства для благоустроенной жизни, а тотъ изжилъ свое состояние блудно и впалъ въ нищету? Такимъ образомъ, въчныя мученія ожесточенныхъ тварей нисколько не противоръчать ни Божію всемогуществу, ни Божіей премудрости. Богъ достигаеть Своей цели творенія въ такой мерь, въ какой постижение ея дълаетъ возможнымъ свобода тварей; слъдовательно, достигаеть ее вполив, потому что и первоначально въ умв Божіемъ цвль эта была не безусловная, но условливалась свободою тварей.

Находять въчныя мученія невозможными посль искупленія человька. Неужели, говорять, заслуги Искупителя несильны еще покрыть предъ Божескимъ правосудіемъ всъ согръшенія человъческія? Неужели и посль искупительной жертвы, принесенной за людей Сыномъ Божіимъ, нъкоторые изъ нихъ еще будуть осуждены на въчныя мученія?—Отвъчать на этотъ вопросъ нетрудно. Искупительная жертва, принесенная за

<sup>1)</sup> Христ. Чт. 1846 г., ч. 3.

людей Спасителемъ, дъйствительно, безконечно превышаеть всъ человъческіе долги предъ Божескимъ правосудіемъ. Какъ бы ни были тяжки н безчисленны грвхи человъческие, все же они въ сравнени съ безконечною полнотою искупительных заслугь Христовыхъ — то же, что капля въ сравнени съ моремъ. «Идъже умножися гръхъ, преизбыточествова благодать» (Римл. У, 20). Но благодать, пріобретенная намъ Искупителемъ, не есть сила, необходимо и насильно влекущая человъка ко спасенію. Благодать не дъйствуеть насильственно, съ непреоборимою силою. «Богъ», говоритъ Дамаскинъ, «не вынуждаетъ добродетели и не силою похищаеть человъка у смерти» 1). Благодать требуеть со стороны человъка свободнаго согласія, сочувствія и содъйствія. Путь ей въ свою душу человъкъ долженъ пріуготовить желаніемъ спасенія и покаяніемъ во гръхахъ, принять ее съ върою, по крайней мъръ-не затворять дверей сердца (Апок. III, 20), когда она приходить, не противиться ей; не угашать и не оскорблять ее, когда она пришла (Дъян. VII, 51; 1 Сол. V, 29; Ефес. IV, 10). Что же делать благодати съ ожесточенными грешниками, которые не имеють ни веры, ни покаянія, но съ гордостію отвергають благодатныя средства и снова распинають Сына Вожія, поносять и попирають Его, не почитають за святыню Кровь Завъта, которою освящены, и ругаются надъ Духомъ благодати (Евр. VI, 6; X, 29)? Кровь Искупителя, ими попранная, благодать Его, ими отвергнутая и поруганная, будуть вопіять на нихъ предъ Богомъ и только усугубять вину ихъ. Такимъ образомъ и безценныя заслуги Искупителя не принесуть спасенія ожесточеннымъ грішникамъ, не потому, что искупительныя заслуги Христовы несильны спасти ихъ, но потому, что сами они своимъ произвольнымъ упорствомъ делають себя неспособными къ участію въ дарахъ, заслугами Спасителя пріобретенныхъ.

Невъріе въ въчность мученій думають основывать на понятіяхъ о Божіемъ правосудін, благости и всевъдъніи. Правосудно ли, говорять, за кратковременные гръхи земной жизни осуждать на въчныя мученія? Но, скажемъ словами св. Златоуста, — «не по времени согръщенія судимы бывають, но по естеству прегрышений» 2). Притомъ, въ вычныхъ мученіяхъ будуть казнимы не только временные грёхи земной жизни, глубоко повредившее и ожесточившее душу, но гораздо болье-нераскаянная злоба и непримиримая ненависть къ добру, такъ что въчное мучение будеть сопутствовать втчному ожесточению твари и ся нескончаемому пребыванію въ гръховности.

Богъ есть благость и любовь. Какъ же согласить съ благостію Божіею въчныя мученія тварей, по благости вызванныхъ къ бытію?— **Дъйствительно**, Самъ Господь свидетельствуеть, что любовь Его къ человъку сильнъе, чъмъ любовь матери къ своему младенцу (Исаіи XLIX, 15), или любовь отпа къ своему сыну (Мо. VII, 9. 10). Все, что только можеть сделать земной отець для воспитанія и образованія своего сына, все это совершенно ничтожно въ сравнени съ теми средствами, которыя употребиль Богь для умудренія и спасенія человіка. При всемъ томъ, найдутся существа, которыя отвергнуть всъ сім спасительныя и благодатныя средства, подавять въ себъ всъ съмена добра и на целую вечность останутся въ ожесточенной злобе и во вражде противъ Бога. Ужели же и на такія существа благость Божія должна изливать свои дары и щедроты? Не значило ли бы это (что запрещаеть Господь Апостоламъ), - давать святая исомъ и пометать бисеръ предъ свиніями (Мато. VII, 6)? Еще могла бы снизойти благость Вожія, какъ и нисходить, къ грешникамъ, которые грешили по человеческой немощи, по невъдънію, - къ гръшникамъ, которые каются въ своихъ вольныхъ и невольныхъ согръщеніяхъ и просять прощенія и помилованія: но на въчныя мученія будуть осуждены нераскаянные гръшники, враги Божін, презирающіе дары и щедроты Божіей благости. Конечно, не отъ Бога зависить ихъ погибель: благость Вожія спасла бы ихъ, если бы они хотъли только принять спасеніе. Если гибнуть, значить-отвергають спасеніе. Благость Божія есть такое свойство Божественной воли, но которому Богъ сообщаеть столько благъ каждой твари, сколько она только можеть вибстить по своей природв. Что же благость Вожія можеть сделать съ такими существами, которыя сами сделали себя неспособными къ духовнымъ благамъ и къ благодатнымъ дарамъ и еще съ гордостію отвергають ихъ? Благость Божія можеть только оставить имъ бытіе, которое сами они наполнили муками безсильной злобы п страданіями.

Но, говорять, Богь зналь несчастную судьбу такихъ существъ: зачемъ же Онъ создалъ ихъ? Не лучше ли было бы имъ вовсе не существовать, чемь существовать въ вечныхъ мученіяхъ? — Представьте, что какой-либо отець имбеть десять сыновей. Девять изъ нихъ умны, благочестивы, совершенно счастливы, служать честію своего отца и украшеніемъ своего общества. Но одинъ изъ десяти-человъкъ потерянный, неисправимый, впаль въ пороки и преступленія и навсегда изгнанъ изъ общества. Несмотря на гибель этого несчастнаго, можно ли не назвать отца девяти умныхъ и благочестивыхъ сыновей счастливымъ отцомъ? Конечно, горько отпу потерять и одного сына, но неестественно думать, чтобы отецъ, радуясь счастію и совершенствамъ девяти сыновей и скорбя объ одномъ, сталъ жальть, что енъ родилъ ихъ всъхъ на свътъ, и, есил бы заранте зналъ судьбу сыновей своихъ, изъ-за одного отказался

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Излож. прав. въры, стр. 130, 136. <sup>2</sup>) Златоуст. на Іоан. Бесъд. 38.

бы и отъ рожденія девяти. Прим'єръ этоть представляеть нікоторое подобіе отношенія Творца къ твари. Богъ, конечно еще до творенія міра, зналъ число людей, которые вмёстё съ діаволомъ и аггелами его подвергнутся въчнымъ мукамъ; но Богъ также отъ въчности провидълъ. что безчисленное множество людей будутъ наслаждаться въчною блаженною жизнію. Если бы провиденная Богомъ погибель ожесточенныхъ грашниковъ могла остановить творческую благость, восхотышую создать разумныхъ тварей; то почему же и блаженство праведныхъ и спасаемыхъ, также провиденное Богомъ, не могло подвигнуть Его къ творенію? Неужели хотять, чтобы изъ-за злыхь Богь отказаль въ бытіи и во всехъ его радостяхъ и добрымъ? «Въ такомъ случае», замъчаеть Дамаскинъ, «зло побъдило бы благость Божію» 1). «Богъ зналъ», говоритъ св. Златоустый, «что Адамъ падеть; но видель, что отъ него произойдуть Авель, Енось, Енохь, Ной, Илія, произойдуть Пророки, дивные Апостолы — украшеніе естества, и богоносныя облака мучениковъ, источающіе благочестіе» 2).

Что касается до того, будто въчныя мученія ожесточенныхъ тварей кладуть пятно на твореніе Божіе, то всякій благомыслящій безъ труда согласится, что въчныя мученія нисколько ни противоръчать ни Божіему всемогуществу, ни Божіей премудрости. Премудрость дала всъ средства человъку ко спасенію; всемогущество не разрушаеть свободы тварей, безъ которой невозможно было и нравственное царство и блаженство тварей въ союзъ и любви съ Богомъ. И кто же изъ нихъ, имъющихъ умъ и свободу, захочеть, чтобы Богь превратиль его въ безсознательную машину?

Говорять, что въчныя мученія, какъ наказаніе, не имъющее цълію исправленіе наказуемыхъ, есть безцъльная жестокость и мщеніе, недостойное Бога. Но что бы сказало человъческое правосудіе, если бы ему представили слъдующее соображеніе? Въ обществъ есть преступники ожесточенные и закоренълые; никакое наказаніе не исправить ихъ; слъдовательно, всякое наказаніе, на нихъ налагаемое, есть безцъльная и безнолезная жестокость; слъдовательно, такіе злодъи должны быть освобождены отъ всякаго наказанія, и имъ должна быть предоставлена полная свобода дъйствованія. И человъческое правосудіе, опираясь на непрелюжный и встым сознаваемый законъ правды, не только обрекаетъ преступника на пожизненное изгнаніе или заключеніе, но за великія преступленія осуждаеть злодъя на смертную казнь. При чемъ, конечно, уже не имъется въ виду исправленіе казнимаго. Законь правды требуеть, чтобы нарушеніе этого закона было наказано, независимо оть другихъ

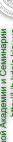
<sup>1</sup>) Излож. въры стр. 287.

пѣлей, каковы, напр., исправленіе наказуемаго, устрашеніе другихъ и пр. Цѣли сіи могуть быть и не быть; но прямая цѣль наказанія есть воздаяніе за преступленія, требуемое закономъ правосудія. И самъ преступникъ, основываясь на собственномъ сознаніи, принимаеть назначенное ему наказаніе не въ видѣ исправительной мѣры, хотя оно и можетъ быть такою мѣрою, но принимаеть его какъ возмездіе за нарушеніе закона.

Наконецъ, въ словахъ Апостола думаютъ находить проповъдь о всеобщемъ возстановлении встхъ тварей въ состояние славы и блаженства. По откровенім царства славы, Богь, говорить Апостоль, «будеть всяческая во всехъ» (1 Кор. XV, 28). А где Богъ, тамъ светь, жизнь и блаженство. Гль же, говорять, будеть геенна, если Богь будеть всяческая во всехъ?--Но что Апостолъ не проповедникъ всеобщаго возстановленія, объ этомъ онъ самъ свидетельствуеть, когда говорить, что на последнемъ суде незнающе Бога и непокоряющеся благовествованию Господа нашего Інсуса Христа въ наказание подвергнутся въчной погибели отъ лица Господня и отъ славы могущества Его (2 Фесс. I, 7-9). Не противоръчить же самъ себъ Апостолъ. Правда, гдъ Богъ, тамъ свъть, жизнь и блаженство, но только для тъхъ, которые имъють очи видъти (Римл. XI, 8, 9), имъютъ чистое сердце, способное жить въ Богь и наслаждаться блаженствомъ лицезрвнія Божія (Мате. V, 6. 8). И естественный светь для больныхъ глазами бываетъ тяжелъ и невыносимъ: тъмъ наче нестерпимо свътение Божественнаго свъта для душъ, омраченныхъ гръхомъ. Для чистыхъ сердцемъ Богъ дъйствительно есть свъть и жизнь; для омраченныхъ гръхомъ Богь есть огнь поядаяй (Евр. XII, 29). И тогда какъ первые будуть вкушать неизреченное блаженство въ лицезрвніи Божіемъ (Мате. V. 8), последнихъ одна мысль о Богь будеть приводить въ ужасъ и тренеть (Iак. II, 18) Богъ будеть всяческая во всъхъ, но отъ сего не будуть блаженны неспособные къ блаженству и недостойные блаженства. И естественный свъть освъщаеть всъ вещи видимаго міра, но отъ этого не дълаются прозрачными и свътящимися тъла темныя и непроницаемыя свътомъ.

конецъ.

<sup>2)</sup> Apud Plot. Biblioth. Cod. CCLXXVII. p. 1548.



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Предисловіе                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| письмо первое.                                                                 |
| І. Книга Вожія.                                                                |
| II. Въчная мысль Божія о міръ                                                  |
| Ш. Премудрость Творца въ устроеніи видимаго міра                               |
| IV. Премудрость Творца въ создани животныхъ                                    |
| V. Благость Вожія въ устройств'в міра                                          |
| VI. Премудрость и благость Божія въ человъкъ                                   |
| VII. Цъли творенія                                                             |
| VIII. Цъль земли и земныхъ тварей                                              |
| IX. Цъль человъка:                                                             |
| Х. Послъдняя цъль всего сотвореннаго                                           |
| письмо второв.                                                                 |
| I. Зло въ мір'в и благость Божія.                                              |
| <ol> <li>Происхождение зла нравственнаго и физическаго</li> </ol>              |
| III. Сущность зла                                                              |
| IV. Слъдствія гръха въ прародителяхъ                                           |
| V. Насивдственный переходъ гръховности отъ Адама на его потомковъ.             |
| письмо третье.                                                                 |
| I. Физическое зло, его происхождение и цъль                                    |
| II. Воздыханія и страданія твари.                                              |
|                                                                                |
| письмо четвертое.                                                              |
| I. Ограниченіе зла и возсозданіе человъка.                                     |
| <ol> <li>Въчная мысль Вожія объ искупленіи человъка и первое ея от-</li> </ol> |
| кровеніе.                                                                      |
| III. Судьба обътованія Вожія въ міръ допотопномъ и послъ потопа                |
| до Авраама.                                                                    |

|            | Повтореніе обътованія и приготовленіе богоизбраннаго народа къ Искупителю                                 | ) C |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|            | царей                                                                                                     | 2   |
|            | письмо пятое.                                                                                             |     |
|            | Почему іуден не узнали Мессію въ лицъ Інсуса Христа Пріуготовленіе языческаго міра къ принятію Искупителя | 4   |
| II.<br>II. | Необходимость Голгооской жертвы                                                                           |     |
| IV.        | Гръховность подъ сънью благодати                                                                          | :   |
|            | письмо седьмое.                                                                                           |     |
|            | Кончина міра                                                                                              |     |